#### GOVERNMENT OF INDIA

### DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

# CENTRAL AR( HAEOLOGICAL LIBRARY

D.G.A. 79.





#### जायसी के परवर्ती

# हिन्दी-सूफ़ी किव श्रौर काव्य



# डॉ० सरला शुक्ल

एम॰ ए॰ पी-एच॰ डी॰

हिन्दी विभाग, लखनऊ विश्वविद्यालय



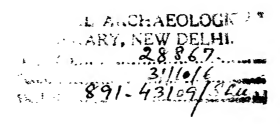
291-23109 Shu Contract Con

प्रकाशक

लखनऊ विश्वविद्यालय

सम्बत् २०१३ वि०

# प्रकाशक लखनऊ विश्वविद्यालय लखनऊ



मूल्य १२)

म्द्रक

पं॰ मदनमोहन शुक्त "मदनेश"
साहित्य मन्दिर प्रेस (प्राइवेट) लिमिटेड
लखनऊ

### कृतज्ञता-प्रकाश

श्रीमान् सेठ शुभकरन जी सेकसरिया ने लखनऊ विश्वविद्यालय की रजत्जयन्ती के श्रवसर पर विश्वाँ-शुगर-फैक्ट्री की श्रोर से बीस सहस्र रुपये का दान देकर हिन्दी विभाग की सहायता क है। सेठ जी का यह दान उनके विशेष हिन्दी-श्रनुराग का द्योतक है। इस धन का उपयोग हिन्दी में उच्चकोटि के मौलिक एवं गवेषणात्मक प्रन्थों के प्रकाशन के लिये किया जा रहा है जो श्री सेठ शुभकरन सेकसरिया जी के पिता के नाम पर 'सेठ भोलाराम सेकसरिया स्मारक प्रन्थमाला' में संप्रंथित होंगे। हमें श्राशा है कि यह प्रन्थमाला हिन्दी-साहित्य के भएडार को समुद्ध करके शानहिद्ध में सहायक होगी। श्री सेठ शुभकरन जी की इस श्रनुकरणीय उदारता के लिए इम श्रपनी हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हैं।

दीनदयालु गुप्त ग्रध्यत्त्, हिन्दी विभाग लखनऊ विश्वविद्यालय



# उपोद्घात

हिन्दी-साहित्य के भिक्त काल में ( लगभग सन् १३०० ई० से सन् १६४० तक ) उत्तरी भारत में राजनीतिक, सानाजिक तथा धार्मिक देत्रों में श्रनेक परिवर्तन हुए। यद्यपि पश्चिम से स्थाने वाली अनेक सभ्यताओं का सम्मिश्रण भारतीय जीवन में इस काल से पहले ही हो गया था, परन्तु इस काल में मुसलमान धर्म ऋौर मुसलमानी सभ्यता का प्रभाव भारतीय जनमन पर ऋधिक पड़ा । भारतीय ऋषदर्श मुसलमानों ने ऋपनाए श्रीर मुसलमानों की विचारधारा में श्रानेक हिन्दुश्रों ने श्रावगाहन किया । उस समय हिन्दु-मुसलमानों के भेदभाव को मिटाने के लिये दोनों जातियों के अनेक नहापुरुष प्रयत्नशील हुए। मुसलमान धर्म के बान्तर्गत जिन महात्मात्रों ने भारतीय विचार अपनाये और भेदभाव को पाटने का प्रयत्न किया वे 'सूफी' कहलाते थे और हिन्दुओं में ऐसे महात्मा 'संत' संज्ञा से समादत थे। उक्त काल में प्राचीन मुखलमानी सुकीमत जो मुसलमान विचारधारा में भारतीय वेदान्तवाद के दार्शनिक तत्वों को लेकर खड़ा हुत्रा था, भारतीय तत्वज्ञान त्राचार विचार से प्रभावित होकर एक नये रूप में, भारत में, प्रचलित हुत्रा। सूफ़ी साधकों ने प्रेम को भारतीय भिक्त-भाव के समान ही विशेष महत्व दिया । लौकिक मेन में जो दशा एक प्रेमी की ऋपने प्रिय के पाने के लिये होती है, वही दशा सूफी की खपने प्रिय परमात्मा के पाने में होती है सत्य के जानने के लिये इस मत में हृदय की शुद्धता पर ऋधिक बल दिया गया है। सुक्ती साहित्य में प्रेमी प्रिय की प्रेमलीलाओं का तथा में मियों की प्रेम कहा नियों का ऋधिक वर्णन है। इन प्रेम कहा नियों में लोक प्रेम ऋौर लौकिक प्रेम तथा सौन्दर्य के प्रतीकों में विश्वात्मा ईश्वर के प्रति प्रेम और सौन्दर्य की भलक देखना स्फियों का परम लच्य है। फ़ारसी, हिन्दी ब्रादि भाषात्रों में रोचक प्रेम फहानियों द्वारा ईश्वरोन्मुख प्रेम की स्त्रभिज्यक्ति इन्होंने की है।

हिन्दी के भिक्तकाल में हिन्दी भाषा में अनेक उत्कृष्ट प्रेम-कहानियाँ स्की साधकों द्वारा लिखी गई। वैसे स्की प्रेमकाव्य का परिचय हमें वीरगाथा काल में ही मिल जाता है। वीर गाथा काल में एक स्की फ़कीर मुल्लादाऊद ने, न्रक और चन्दा की प्रेम-कहानी लिखी। भिक्तकाल के स्कीभक्त जायसी ने अपने प्रन्थ 'पद्मावत' में 'पद्मावत' से पहले लिखी गई कई प्रेम कथाओं का उल्लेख किया है जैसे स्वप्नावती, मुगावती, स्वप्डरावती, मधुमालती और प्रभावती।

विक्रमधँसा प्रेम के बारा, सपनावती कहँ गयऊ पतारा।
मधूपाछ मुग्धावित लागी, गगन पूरि होइगा बैरागी।
राजकुंवर कंचनपुर गयऊ, मिरगावती कहँ जोगी भयऊ।
साधे कुंवर खँडरावत जोगू, मधुमालती कर कीन्ह वियोगू।
प्रेमावित कहँ सुरपुर साधा, ऊपा लागि अनिस्द्व कर बाँधा।

इनमें से हिन्दी संसार के समज्ञ श्राभी तक केवल कुतुबन की मृगावती श्रौर मंभन की मधुमालती ही प्रकाश में श्राई हैं। प्रेम कहानियों की परम्परा में मिलक मुहम्मद जायसी का स्थान बहुत ऊँचा है। जायसी के बाद यह परम्परा बरावर चलती रही। वस्तुत: सूफ़ी फकीरों का लच्य अर्ध-किल्पत हिन्दू जीवन की मनोरंजक कहानियों हारा मुसलमान सूफ़ी-विचारों को भारतीय साधारणजनों तक पहुँचाना था। लगभग सभी सूफ़ी कथाएँ जन साधारण की बोली में और दोहा चौपाई जैसे सरल छंदों में लिखी गई हैं। कथानक का गठन और वर्णन शैली फारस की मसनवी शैली पर हुए हैं और कथानक के बीच बीच में अथ्यात्मिक प्रेम का संकेत है। मिलिक मुहम्मद जायसी के बाद भी, जैसा कि ऊपर कहा गया है, सूफी प्रेम-कहानियों के लिखन की परम्परा बराबर चलती रही है। जायसी के बाद की परम्परा में उसमान कुत चित्र'वली, शेख़ नबी कृत ज्ञानदीय, कासिमशाह कुत हंसजवाहर और नूरमुहम्मद कुत इन्द्रावती अधिक प्रसिद्ध हैं।

हिन्दी-साहित्य के इतिहासकार और समालोचकों ने अवतक कुतबन, मंभन और जायसी का ही विशेष अध्ययन किया है। जायसी के परवर्ता हिन्दी सूफ़ी किवयों की ओर उनका ध्यान नहीं गया। श्री परशुराम चतुर्वेदी जी ने अपने प्रन्थ 'सूफ़ी काव्य संप्रह़' में इस दिशा में कुछ प्रयास अवश्य किया है। इन अभाव की पूर्ति के लिए ही श्रोमती सरला शुक्ल को अनुसंघान के लिये "जायसी के परवर्ता हिन्दी सूफ़ी किवयों का अध्ययन" शीर्षक विषय दिया गया था। श्रीमती डा० शुक्ल मेरी शिष्या और हमारे हिन्दी विभाग में प्राध्यापिका हैं. और इस विद्यालय के श्रेष्ठतम विद्याधियों में रही हैं। प्रस्तुत निबन्ध डा० केशरीनारायण शुक्ल एम० ए० डी० लिट्० की देख रेख में लिखा गया है, और इस पर श्रीमती शुक्ल को लखनऊ विश्व-विद्यालय की भी एच० डी० उपाधि मिली है। इस प्रबन्ध के विषय से सम्बन्धित ग्रन्थ अधिकतर अमुद्रित ही थे। विषय की अप्रकाशित और बिखरी हुई सामग्री को अनेक स्थानों से बड़े परिश्रम के साथ श्रोमती शुक्ल ने इकड़ा किया और उसे एक व्यवस्थित और मौलिक निबन्ध रूप में प्रस्तुत किया। इनके अथक परिश्रम और विस्तृत अध्ययन की में भूरि भूरि प्रशंसा करता हूँ। श्रीमती डा० शुक्ल मेरी बधाई और शुभ कामनाओं की पात्री हैं। इनकी लेखनी से और भी महत्वशाली ग्रन्थ प्रस्तुत होंगे, ऐसी मेरी मंगलाशा है।

डॉ॰ दीनदयाल गुप्त

एम० ए० एँत० एत० बी० डी० लिद्∙ श्रध्यक्ष हिन्दी विभाग लखनऊ विश्व विद्यालय दीनदयालु गुप्त ७. ११. ५६

#### प्राक्कथन

हिन्दी साहित्य की प्रेमाख्यान-परम्परा में सूफी प्रेमाख्यानों का महत्वपूर्ण स्थान है। धर्म से मुसलमान और हृदय से उदार ये सूफी, वसुन्धरा को केवल 'वीरभोग्या' ही न रखकर 'प्रेमभोग्या' बना रहे थे। सूफीमत का जन्म अरब प्रदेश में मुहम्मद साहब के निधनोपरान्त हुआ। कालान्तर में इसने ईरान, स्पेन, मिस्र, भारतवर्ष आदि देशों में भी विस्तार पाया।

भारत में स्फ़ीमत के अनुयायियों का आगमन उस अवस्था में हुआ जब स्फ़ीमत इस्लाम का एक आंग बन चुका था। अब स्फ़ी केवल साधक ही न रहकर इस्लाम के प्रचारक भी थे। अधिकांश स्फ़ी या तो आक्रम एकारी यवनों की सेना के साथ या उनके आगे पीछे आते तथा इस्लाम का भंडा ऊंचा करते थे।

साहित्यिक स्फियों या स्फी किवयों के स्पष्ट प्रचारक स्वरूप का उल्लेख कहीं नहीं मिलता किन्तु फिर भी उनके काव्य में उनका यह ऋर्थ व्यक्तित ऋवश्य रहता है। उन्होंने काव्य में 'कान्तासम्मिततयोपदेश युजे' हेतु को सार्थक कर दिया।

सूफ़ियों ने अपने ग्रंथों की रचना हिन्दी भाषा एवं फारसी लिपि में की। इनके प्रेमाख्यानों पर भारतीय प्रेमाख्यान परम्परा एवं फारसी की मसनवी काव्य-शैली दोनों का प्रचुर प्रभाव है। जनसाधारण में प्रेम-संदेश पहुँचाने के लिये सूफी कवियों ने लोकप्रचितित कथाओं को लोक भाषा के माध्यम से ही कहा। ये कथायें केवल प्रेम-कथायें न रहकर उपमिति कथायें या धर्मकथायें भी बन गईं क्योंकि ये सूफीसिद्धान्त एवं साधना के नियमों से अनुप्राणित थीं।

भारतीय प्रेमाख्यानों की परम्परा नवीन नहीं है। ऋगवेद में यम-यमी के संवाद में भी प्रेम-कथा के बीज निहित हैं। पौराणिक युग में प्रेमाख्यानों के द्वारा नीति श्रौर धर्म का प्रचार किया जाता था। संस्कृत साहित्य में प्रेमाख्यानों की परम्परा श्रविरल रही। श्रपभंश साहित्य में जैनमुनियों के चरितकाव्य प्रेमाख्यान काव्यों के ही रूप हैं।

हिन्दी के कवियों को ये प्रेमाख्यान अपभ्रंश से "थाथी" रूप में प्राप्त हुये जिन्हें सूफी किवियों ने अपने मत के प्रचारार्थ प्रहण किया। इन सूफी किवियों को एक ओर जहां भारतीय प्रेमाख्यान-पद्धति परम्परा के रूप में उनलब्ध हुई वहीं दूसरी ओर ईरान के सूफी किवियों की मसनवी रचनाओं ने भी प्रेरणा दी।

कुरान में भाषा के सम्बन्ध में कहा गया है कि प्रत्येक जाति में नबी उसकी भाषा में ही भेजा गया है ख्रत: प्रत्येक भाषा पुनीत है। यह तथ्य इन सूफ़ियों को मान्य होने के लाथ ही इनका उद्देश्य जन-साधारण में अपने विचारों का प्रचार करना था जो साहित्यिक भाषा को सहज ही हृदयगंम न कर 'भाषा' को बोलनी और समभनीथी। इसके अतिरिक्त सूफी किवयों के हिन्दी बोलियों में काव्य-रचना के पीछे एक और सत्य यह हो सकता है कि 'जन किव' की भांति धर्मान्तरित सूफी अपने प्रदेश में बोली जाने वाली भाषा में ही भलीमांति अपने विचारों को व्यक्त कर सकते थे। जान किव ने इस तथ्य को स्वीकार भी किया है। जो हो इन किवयों ने प्रादेशिक बोलियों में ही अपने काव्य की रचना की और कथातत्व के लिये लोक कथाओं या लोक में अत्यधिक प्रस्थात ऐतिहासिक एवं धार्मिक कथाओं का आश्रय लिया।

हिंन्दी के इन सूफी प्रेमाख्यानों की रचना मुक्का दाऊद के चंदावन से आरम्भ हो गई यी किन्तु प्राप्त प्रेमाख्यानों में न्वंप्रथम कुतबन की 'मृगावती' (हि० सन् ६०६ सन् १५०३ ई०) ही है। हिन्दी इतिहासकारों एवं अन्य रचियताओं ने आरम्भिक सूफी किव कुतबन, मंकन, जायती का विशेष उल्लेख किया है। अतः स्वाभाविक रूप से सूफी किवयों का नाम लेते ही इनका ध्यान हो आता है। रीति एवं आधुनिक काल के किसी सूफी किव का उल्लेख हिन्दी के इतिहास प्रन्थों में नहीं हुआ। इसका यह तात्पर्य नहीं कि मिक्तकाल के पश्चात् सूफी-काव्य का प्रण्यन नहीं हुआ। सूफी काव्य की रचना चौदहवीं शताब्दी से आरम्भ होकर बीसवीं सदी तक अवाध गति से चलती रही है। प्रस्तुत प्रबन्ध में सूफी काव्य एवं रचिताओं का परिचयात्मक तथा आलोचनात्मक अध्ययन किया गया है।

'जायसी ग्रन्थावली' की भ्मिका में श्राचार्य रामचन्द्र शुक्त ने जायसी के सम्बन्ध में सभी ज्ञातव्य बातों का निर्देश कर दिया था। इसके पश्चात् प्रयाग एवं श्रागरा विश्वविद्यालय से क्रमशः श्री कमल कुलश्रेष्ठ एवं श्री जयदेव कुलश्रेष्ठ ने 'जायसी' के काव्य एवं जीवन पर प्रबन्ध लिखकर पीएच० डी० की उपाधि प्राप्त की। डा० माताप्रसाद गुष्त ने जायसी ग्रन्थावली का पुनः सम्पादन किया। श्री चन्द्रबली पाण्डेय ने 'तसव्युक्त श्रथवा स्कीमन' लिखकर सूफी-सिद्धान्त एवं साधना का विवेचन किया। किन्तु किसी भी लेखक का ध्यान जायसी के परवर्त्ता स्की कियों की श्रोर नहीं गया है। श्री परशुराम चतुर्वेदी के 'सूफी-काव्य-संग्रह' में श्रवश्य इस श्रभाव की पूर्ति का प्रयास किया गया किन्तु उसमें भी सभी किवयों का परिचय नहीं श्रा सका है। जायसी के बाद के सूकी-साहित्य की परम्पन का श्रध्ययन प्रस्तुत प्रवन्ध का उद्देश है।

स्कीमन के आर्विभाव एवं विकास का संतिष्त विवरण स्की-साहित्य के अध्ययन में सहायक होने के दृष्टिकीण से ही दिया गया है। स्की-दर्शन एवं साधना की विस्तृत मींमांसा स्की साहित्य (प्रेमाख्यान एवं स्फुट साहित्य) के स्पष्टीकरण में सहायक है। किसी भी युग की रचनाओं के अध्ययन और उनके मृल्यांकन के लिये तत्कालीन साहित्यक, सामाजिक और राजनैतिक वातावरण का अध्ययन नितानन अपवश्यक है। साथ ही किय का काव्य विगन परम्पराओं का प्रतीक भी होता है। किय अपने अप्रज कियों की भाषा, भाव और प्रक्रिया सम्बन्धी रुढ़ियों को अपनाना अवश्य है। अत: तत्कालीन

प्रवृत्तियों के अतिरिक्त स्रतीत को प्रवृत्तियों का स्रध्ययन भी स्रावर्यक होता है। सूर्फा-काव्य की पृष्ठभूमि स्वरूप ऐतिहासिक, सामाजिक, सांस्कृतिक, साहित्यिक एवं धार्मिक परिस्थितियों का भी ऋध्ययन किया गया है।

सूफ़ी प्रेमाख्यानों की प्रेम-व्यव्जनायद्धति, लोकपत्त, त्रध्यात्मतत्व, काव्यतत्व, प्रतीक्योजना, प्रवन्धकल्पना, भाषा एवं शैली पर भी विचार किया गया है। प्रस्तुत प्रेमप्रवन्धों के साहित्यिक सौध्ठव के त्र्यतिरिक्त उनकी साहित्यिक, सांस्कृतिक एवं सामाजिक देन का भी स्प्रध्यिकरण् है।प्राप्त प्रेमाख्यानों के विशिष्ट अध्ययन के अन्तर्गत इन काव्य-प्रन्थों के रचनाकाल, किव के जीवनवृत्त, त्र्याख्यान की कथावस्तु, प्रवन्धकल्पना, एवं काव्य-सौन्दर्य का त्र्यालोचनात्मक विवेचन है। इसके त्र्यतिरिक्त इन काव्यों में प्राप्त एतिहासिक एवं सामाजिक तथ्यों का भी निर्देश है। त्रालोच्य प्रेमाख्यानों में कई ऐसे हैं जिनका उल्लेख इतिहास प्रन्थों में भी नहीं है। केवल एक अन्ध 'कथा कामरूप' के किव के जीवनवृत्त एवं रचनाकाल के सम्बन्ध में कुछ, नहीं लिखा जा सका क्योंकि वह स्वयं श्वात्मपरिचय के सम्बन्ध में मौन है तथा इतिहास प्रन्थों में भी उसका उल्लेख नहीं मिलता है। प्रवन्ध के त्र्यालोच्य प्रन्थ साधारणतया त्रमुद्धित होने के कारण त्रात्मथ हैं। त्राधिकतर ग्रंथ साहित्यिक संस्थात्रों, साहित्यप्रेमियों, राजकीय पुस्तकालयों एवं पुरातत्विमागों में सुरिक्त हैं।

मध्ययुग में सगुण श्रौर निर्गुण भिक्तिधारा के समानान्तर प्रेमाख्यानों की यह श्रविरत्त धारा भी चल रही थी। वीरगाथा काल की संध्या ने प्रारम्भ होकर श्राधुनिक काल तक इन प्रेमाख्यानों का प्रण्यन होता रहा श्रात: इनका श्रध्ययन साहित्यिक एवं सांस्कृतिक दोनों ही दृष्टियों से महत्वपूर्ण है।

इन कियों ने लोकगीतों की परम्परा का अनुसरण् कर संयोग एवं वियोग की मार्मिक अभिव्यक्ति की। काल्पनिक आख्यानों में कादम्बरी आदि प्रबन्धों की परम्परा अनुस्य है। शामी कथानकों के साथ ही इन कियों ने भारतीय ऐतिहासिक एवं पौरािण्क कथानकों का भी आश्रय लिया। कथानक के चयन में जहाँ कियों ने उदारता का परिचय दिया है वहीं उनके सांस्कृतिक वातावरण् में भारतीयता का पुट मिलता है। सभी कथाओं को भारतीयता के रंग में रंगकर इन्होंने सांस्कृतिक सामञ्जस्य की नींव डाली। सूफीमत के दार्शनिक सिद्धान्तों, साधना पद्धितयों का वर्णन करते हुए कियों ने अपने प्रेमााख्यानों में भारतीय अहिंसा, सगुण्मिकत, अवनारवाद, जन्मान्तरवाद, अद्वैतवाद आदि दार्शनिक एवं धार्मिक िश्वासों का समन्वय भी किया है। हठयोग की साधना, नान्त्रिकों के प्रयोग आदि का भी उल्लेख मिलता है।

लौकिक प्रेम से अलौकिक प्रेम की खोर अग्रसर होना इन कथाओं में व्यश्जित है। सूक्षी प्रेमाख्यानों में प्रेम की गति विषम के सम की खोर है प्रेम की स्थापना साध्य के रूप में न होकर साधन के रूप में है।

भाषा की दृष्टि से युक्ती काव्य की रचना अववी, खड़ीवोली, ब्रज से प्रभावित अवधी, एवं राजस्थानी मिश्रित अवधी में हुई है। वास्तव में इन कवियों ने अपने निवासस्थान मे प्रयुक्त भाषा में ही अपने काव्य प्रत्थों की रचना की है।

जीवन के हाम, उल्लास के मध्य व्यक्ति के कर्तव्यों का भी चित्रण है। भारतीय आदर्श, सतीत्व एवं सती नारी का गुणगान किया गया है। प्रेम की तीवता, गम्भीरता एवं एकनिष्ठता का प्रदर्शन करने के साथ ही ये किव सामाजिक मान्यतात्रों का उल्लंघन नहीं करते। विवाह के पवित्र एवं अद्भूट बन्धन को ये किव स्वीकार करते हैं। स्वकीया प्रेम की व्यव्जना ही अधिक है। गाईस्था जीवन की पवित्रता को बनाय रखने एवं सामाजिक मर्यादा का उल्लंघन न होने देने में इन किवयों ने अद्वित्रीय सफलता प्राप्त की है।

संबोप में प्रस्तुत प्रवन्ध चौदहवीं शतार्व्या से लेकर बीसवीं शताब्दी तक की भारतीय संस्कृति खोर साहित्य के महत्वपूर्ी विकासोद्घाटन का प्रयास है।

प्रस्तुत प्रबन्ध के लेखन में मुक्ते अपने पूज्य गुरू और निर्देशक डा० केसरी नारायण शुक्ल एम०, ए० डी०, लिट्० ले अत्यधिक महायता मिली है। यदि उनका प्रोत्साहन, सहायता और अनुकम्पा न होती तो इसका पूर्ण होना कठिन था। अद्धेय डा० दीनदयालु गुप्त एम० ए० डी० लिट्० अध्यत्त हिन्दी विभाग ने अपना अमूल्य समय एवं सम्मित देकर अनुप्रहीत किया जिसके लिये लेखिका हृदय से इतज्ञ है। डा० त्रिलोकी नारायण दीन्तित, श्री र मश्वर प्रसाद अप्रवाल की सहायता के प्रति इतज्ञता ज्ञापन करके लेखिका उसका महत्व नहीं कम करना चाहती। अद्धेय श्री चन्द्रवली पाण्डेय एवं पं० परशुराम चतुर्वेदी ने प्रबन्ध के संबंध में परामर्श एवं बहुमृल्य आदेश देकर वर्णानातीत अनुग्रह किया है। श्री गोपाल चन्द्र सिन्हा, कुंवर संग्रामसिंह एवं श्री अस्तर हुसेन निजामी ने हस्तलिखित ग्रन्थ यथावसर प्रदान करके कार्य भार हल्का कर दिया जिसके कारण प्रबन्ध शीघ प्रस्तुत हो सका। डा० शमशेर बहादुर समदी (अरबीविभाग) ने कुछ कठिन स्थलों पर सहर्ष सहायता की। इसके अतिरिक्त लेखिका उन सभी पुस्तकालयों, संग्रहालयों के अधिकारियों के प्रति कृतज्ञ है जिन्होंने हस्तलिखित ग्रन्थों को देखने में सहायता प्रदान की है।

प्रनथ की मुद्रण-सम्बन्धा भूलों को शुद्धि-पत्र देकर सुधारने की चेघ्टा की गई है, यदि कुछ त्रुटियाँ फिर भी रह गई हों तो पाठक स्मा करें।

दीपमालिका सम्वत २०१३

# विषय-सूची

### प्रथम अध्याय

# सूफ़ीमत का ग्राविभाव एवं विकास (१-३८)

| ( ? ) | सूकी सम्प्रदायोद्भव सम्बन्धी विभिन्न विचार         | ₹—-₹                  |
|-------|----------------------------------------------------|-----------------------|
| (२)   | सूकी शब्द की ब्युत्पत्ति एवं मान्य ऋर्थ            | ₹ <del></del> ४       |
| (३)   | सूफी सम्प्रदाय के विकास काल                        | <b>પ્—</b>            |
| (8)   | भारत में इस्लाम तथा सूफीमत .                       | <b>१</b> ७—२ <b>१</b> |
| (4)   | मुख्य सम्प्रदाय: चिश्तिया—सुहरावदिश—कादिरिया—नक्श- |                       |
| ,     | -<br><b>बं</b> टिया                                | २१२८                  |

# द्वितीय ऋध्याय

### सूफ़ी-दर्शन (२६-७४)

| ( ? ) | दर्शन सम्बन्धी दृष्टिकोण  | २६—३०           |
|-------|---------------------------|-----------------|
| ( २ ) | परमतत्व स्रोर उसका स्वरूप | ३० <b>—-५५</b>  |
| ( ३ ) | सृष्टिनत्व                | ५५—६३           |
| (8)   | मुहम्मदीय त्र्यालोक       | ६३—६५           |
| ( )   | इन्सानुलकामिल             | ६ <b>५.—६</b> ८ |
| (६)   | परमक्ता श्रौर इन्सान      | ६८              |
| (७)   | माया                      | <b>६७—७</b> \$  |
| (5)   | जीवन त्र्यौर लच्य         | ७ <b>१—</b> ७४  |

# तृतीय ऋध्याय

### सूफ़ी-साधना (७५-१२६)

| ( १ ) | साधना की ऋवस्थायें                                          | ७ <b>५</b> १२६ |
|-------|-------------------------------------------------------------|----------------|
| ( २ ) | त्रात्मप्रतीति के सहायक - ज़िक —फ़िक — त्रात्मविस्मरण, तिल- |                |
| •     | वत,—मुजाहिदा,—हज्ज यात्रा—सौम—जकात—गुरु महिमा               |                |
|       | बली—ग्रौलिया—-स्वाजा खिज्र                                  | ८१—६५          |
| (३)   | सूफी साधनापद्धति त्रौर भारतीय प्रभाव                        | ६५—१०८         |
| (8)   | सूकी साधना त्रौर प्रेम                                      | १०८१२६         |

# चतुर्थ अध्याय

# सूफ़ी-साहित्य (१२७-१४१)

| (१) | सूकी साहित्य के विभिन्न प्रकार | <b>१</b> २७—१३ <b>१</b>   |
|-----|--------------------------------|---------------------------|
|     | भारतीय सुकी साहित्य            | <b>१</b> ३१ <b>—-१</b> ३४ |
| (३) | हिन्दी के सूफी प्रेमाख्यान     | १३४ <del>१</del> ४०       |
| (8) | हिन्दी का मुक्तक सुफ़ी काव्य   | १४० <del>१</del> ४१       |

### पञ्चम अध्याय

## सूफ़ी-काव्य की पृष्ठभूमि (४४२-१८१)

| (१)   | राजनीतिक स्थिति                                              | १४३—१४६          |
|-------|--------------------------------------------------------------|------------------|
| (२)   | सामाजिक स्थिति                                               | १४ <b>६—१५</b> ६ |
| (३)   | सांस्कृतिक स्थिति                                            | १५६-१६०          |
|       | स्कियों की सांस्कृतिक देन                                    | १६०—१६४          |
|       | साहित्यिक पृष्ठभूमि ऋपंश्रश साहित्य तथा हिन्दी के प्रमाख्यान |                  |
| (६)   | धार्मिक स्थिति-वैष्णाव धर्म-मध्यकालीन बोद्ध एवं जैन धर्म-    |                  |
|       | शैवमत—नाथ सम्प्रदाय                                          | १ ७५—१८६         |
| ( 5 ) | स्फ़ियों की समन्वयवादिनी प्रकृति                             | १८०—१८१          |

#### पष्ठ अध्याय

## सूफ़ियों की लोकदृष्टि (१८२-१६६)

| (१)     | गार्हरूथ्य एवं पारिवारिक जीवन                                     | १८२—१८३          |
|---------|-------------------------------------------------------------------|------------------|
| (२)     | नारी समस्या—विवाह-समस्या                                          | १८३१८८           |
| (३)     | कन्या एवं पुत्र – विभिन्न संस्कार – समुराल – विभिन्न पर्व एवं देव | f                |
| •       | देवता-जादू-टोना-पनघट-१८ गार एवं त्राभूपण् प्रियता-                | _                |
|         | भाग्यवादिता                                                       | १७≒—१६६          |
| (8)     | विभिन्न जानियाँ                                                   | १६६              |
| ( પ્ર ) | त्र्यार्थिक स्थिति                                                | १ <b>६६—१</b> ६७ |
| (६)     | विभिन्न सामाजिक सम्बन्ध                                           | 339-039          |

### सप्तम अध्याय

### सुफ़ियों की प्रबन्ध कल्पना ( २००-२१२ )

|                  | , , , , , ,                                      |                               |
|------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------|
| ( ? )            | मध्ययुगीन पाश्चात्य रोमांस-काव्य                 | २००—२०३                       |
| (२)              | भारतीय प्रेमाख्यान                               | २०४                           |
| ( ३ )            | प्रबन्ध काव्य एवं मसनवी रचना                     | २०४ २०५                       |
| (8)              | कथानक                                            | २०५—२०६                       |
| ( 및 )            | देशकाल एवं परिस्थिति                             | २०६—२१०                       |
| (६)              | नायक एवं प्रतिनायक                               | २१०                           |
| (७)              | ऋन्य विशेषतायें                                  | २१०—२१२                       |
|                  | ऋष्टम ऋध्याय                                     |                               |
|                  | प्रतीक योजना (२१३–२२६)                           |                               |
| (8)              | प्रतीक शब्द की व्याख्या                          | २१३—- २२५                     |
|                  | विभिन्न प्रतीक                                   | २२ <b>५—२</b> २६              |
| . ,              |                                                  | 114-114                       |
|                  | नवम् अध्याय                                      |                               |
|                  | रस, छन्द, ग्रलंकार ( २२७–२५८ )                   |                               |
| ( १ )            | रस, छंद, एवं श्रलंकार का महत्व-उपयोगिता          | २२७                           |
| ( 7 )            | स्फ़ियों का दृष्टिकोण्                           | २२८                           |
| ( \$ )           |                                                  | २२८र्५३                       |
|                  | अलंकार विधान-मुख्य प्रयुक्त अलंकार सोदाहरण       | २५३२५७                        |
| (५)              | छंदविभान– मुख्य प्र <mark>युक्त छंद</mark>       | २५७—२५८                       |
|                  | द्शम ऋध्याय                                      |                               |
|                  | भाषा तथा जैली ( २५६-२७८ )                        |                               |
| ( * )            | भाषा का महत्व                                    | ર <b>પ્ર</b> દ—-રદ્દ <i>૦</i> |
| -                | त्रवधी भाषा                                      | २६१—==६२                      |
| ( <sup>3</sup> ) |                                                  |                               |
|                  | क्रियार्थक रंज्ञा-सर्वनाम-सूक्तियाँ एवं मुहाविरे | २६२ ३६                        |

२७**७** २७**७—२**७८

(४) शैली (५:) मसनवी पढ़ित की विशेषनायें

| एकादश अध्याय                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                   |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| सूफ़ी-काव्य की सामान्य प्रवृत्तियां ( २७६–२ः                                                                                                                                                                                                                         | <b>,</b> द )                                                                      |  |  |
| (१) प्रेंम-कथायें<br>(२) चरित्र चित्रण्<br>(३) भाव व्यञ्जना<br>(४) वस्तु एवं घटना वर्णन<br>(५) भाषा एव शैली<br>(६) स्फ़ी प्रेम कथात्रों की प्रमुख विशेषतायें                                                                                                         | २८०— <b>२८१</b><br>२८१—२ <b>६</b> २<br>२८२<br>२८३<br>२८३— <b>२</b> ८४<br>२८४— २८८ |  |  |
| द्वादश अध्याय                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                   |  |  |
| सूफ़ियों की बहुज्ञता  ( २८६–२ <b>६</b> ७ )                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                   |  |  |
| (१) दान महिमा (२) वचन महिमा (३)<br>(४) मित्र चर्चा (५) विदेश गमन (६)<br>(७) थाली चर्चा (८) द्रव्य महिमा (६)<br>(१०). ज्ञान (११) पौराणिक (१२)<br>(१३) षटऋतु वर्णन (१४) ज्योतिष ज्ञान (१५)<br>(१६) राशिचर्चा (१७) ग्रहण्विचार (१८)<br>(१६) संगीत ज्ञान (२०) रत्न ज्ञान | काल-महिमा<br>लालच<br>मनोविज्ञान<br>दिशाशूल विज्ञान                                |  |  |
| त्रयोदश अध्याय                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                   |  |  |
| सूफ़ियों का स्फुट साहित्य ( २६८–३२५)                                                                                                                                                                                                                                 | )                                                                                 |  |  |
| (१) स्वतंत्र एवं भावमूलक प्रेमाख्यान (२) पद्यात्मक सिद्धान्त ग्रन्थ (३) लोकगीतात्मक सिद्धान्त एवं चेतावनी सम्बन्धी पद (४) परम्परात ग्रंथ (५) काव्यशास्त्र सम्बन्धी ग्रन्थ (६) बहुजता बोधक ग्रन्थ (७) मुक्तक पद - दोहा- साखी - क्षडलियाँ                              | ₹ £ £ 6 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                                         |  |  |

# चतुर्दश अध्याय

# सूफ़ी कवियों की देन ( ३२६-३३१ )

### पञ्चदश अध्याय

## प्रमुख कवि और काव्य ( ३३२-४६७ )

( प्राप्त ग्रन्थों का विशिष्ट ऋध्ययन )

| (१)    | मधु <b>माल</b> न    | ३३३-—३४⊏                  | (२)    | चित्रावली           | ३४६३७३                               |
|--------|---------------------|---------------------------|--------|---------------------|--------------------------------------|
| (३)    | <b>र</b> तनावती     | ३८० <u>—</u> ३८४          | ( )    | पुहुप बरिषा         | ३८४३८७                               |
| (५)    | <b>रतनमं</b> जरी    | ३८५३६१                    | (६)    | छीता                | ₹ <b>€</b> ₹—₹ <b>€</b> ₹            |
| (৩)    | कामलता              | ३६३                       | ( < )  | कनकावती             | ₹ <b>€</b> ₹—₹ <b>£</b> ४            |
| (3)    | मधुकर मार्लात       | ३ <b>६५</b> —३ <b>६</b> ६ | ( १० ) | कंवलावती            | <b>३८६</b> — <b>३८६</b>              |
| ( ११ ) | कथा मोइनी           | ००४33ई                    | ( १२ ) | नल दमयन्ती          | %00—%0 <b>₹</b>                      |
| (१३)   | प्रन्थ लैलै मजन्    | ४०१—४०२                   | ( १४ ) | कलावती              | ४०२४०३                               |
| ( १५ ) | रूपमंजरी            | ४०३—-४०४                  | ( १६ ) | कथा षिज <b>रखाँ</b> |                                      |
| (१७)   | कथा कलन्दर तथ       | T                         |        | साहिजादे वा देव     | त्त                                  |
| त      | मीमश्चन्सारी त्रादि | ४•५—४१६                   |        | दे की चौपाई         | ४०४—४०५                              |
| ( ₹< ) | ज्ञा <b>नदी</b> प   | ४१६—४२६                   | ( 38 ) | हंसजवाहिर           | ४३०४५०                               |
| ( २० ) | इन्द्रावती          | ४ <b>५१</b> —४८३          | ( २१ ) | श्रनुराग वाँसुरी    | ሃ5 <i>የ──</i> ሃ <b>ξ</b> ፞፞፞፞፞፞፞፞፟፟፟ |
| ( २२ ) | पुहुपावती           | ४६६५०४                    | ( २३ ) | यूसुफ जुलेखाँ       | ५०५५३१                               |
| ( २४ ) | प्रेमचिनगारी        | <b>५३२—५</b> ३७           | ( २५ ) | नूरजहाँ             | ५३⊏—५४१                              |
| ( २६ ) | भाषा प्रेमरस        | <b>५४२—५६</b> ४           | ( २७ ) | प्रेमदर्पंग         | પ્રદ્યુ—પ્રહરે                       |
| ( ২৯ ) | कथा कामरूप          | પ્રઝ૪પ્ર⊏१                | ( 38 ) | कुँवरावत            | ५⊏२५६७                               |

### सहायक-ग्रंथ सूची

| ٤.   | हिन्दी प्रन्थ (५६६-६००) २. श्रंग्रेजी-प्रन्थ             | ६००— <b>६०</b> २ |
|------|----------------------------------------------------------|------------------|
| ₹.   | हस्था <b>ल</b> खित ग्रन्थ ( ६०२-६०३ ) ४. लिथो - प्रकाशित | ६०२              |
| પ્ર. | पत्र-पश्चिकादि                                           | ६०३              |



# स्फ़ीमत का आविर्भाव एवं विकास

सूकी सम्प्रदाय का सम्बन्ध शामी विचारधारा से प्रभावित इस्लाम धर्म से है। इस्लाम धर्म को हम भिक्त भाव पूर्ण धर्म भी कह सकते हैं। भिक्त मार्ग में अपने आराध्य की महत्ता का ज्ञान करके उसके प्रति पूर्ण श्रद्धा रखना परमावश्यक है। इसी प्रकार इस्लाम धर्म में अल्लाह की शिक्त तथा सामर्थ्य का ज्ञान करके केवल उसके वचन व कृपा पर श्रद्धा रखना परमावश्यक है। सूकी भाव-धारा ने इस भिक्त-मार्ग में स्वतन्त्र-चिन्तन तथा दार्शनिक विचारधारा का समावेश किया।

शामी जातियों के पूज्य देवता बाल, कादेश, ईस्तर श्रादि के मन्दिरों में समर्पित संतानों का जमघट था । ये मन्दिर धीरे-धीरे वासना के केन्द्र बन गए, किन्तु यहीवा के श्रनुयायियों ने इस प्रकार के मादन भाव का विरोध किया। धीरे-धीरे इन देवता श्रों की पूजा तथा संतान-समर्पण की प्रथा कम होती गई, किन्तु उसकी श्रवशिष्ट भावना 'प्रेम-श्रोर विरह' को श्रागे श्राने वाले स्फियों ने प्रहण किया। स्फियों की प्रेम-भावना का उदय इन्हीं समर्पित सन्तानों में हुश्रा तथा कर्मकांडी निवयों के घोर विरोध ने उसे परिमार्जित करके परमप्रेम के रूप में प्रतिष्ठित कर दिया।

मूर्तिपूजा, बहुदेवोपासना तथा समर्पित सन्तानों के विरोधी ये नवी विशेष उत्सवों तथा देव-स्थानों पर एक अनोखे प्रकार की शारीरिक चेध्याओं द्वारा यह प्रकट करते थे कि उन पर उनका इध्य आया है। उस विचित्र दशा में वे जो कुछ कहते थे वह ईश्वर का वचन समभा जाता था। उनका यह इलहाम उन्हें सर्वमाधारण से अलग रखता था। सूक्तियों ने भी इस 'इलहाम' को अपनाया। इलहाम के सम्यक संपादन के लिये मादकद्रव्यों का सेवन भी इन निबयों में प्रचलित था। सूक्तियों के 'समा' और 'हाल' का प्रचलन ऐसे निबयों की मंडली में पाया जाता था। हाल की अवस्था में शरीर को ज्त-विचन करके यह सिद्ध

The religion of the Semites P. 515. by W. Robertson Smith, M. A. LL. D.

करने का प्रयास किया जाता था कि विशेष काल में उन पर ईश्वर की ऋत्यधिक कृषा है। इस कुषा प्रदर्शन का ऋवशेष भी सूफ़ियों में पाया जाता है।

यहोवा के उपासकों में संभवतः उपवास तथा मुद्राविशेष का भी प्रचलन था। इलियास यहोवा की त्राराधना में घंटों धुटने के बीच सिर दबाये पड़ा रहता था।

सारांश यह कि स्फ़ी मत के समस्त मादनभाव, रहस्य, हाल एवं इलहाम आदिक तत्व, शामी परम्पराओं में बिखरे पड़े थे, जिन्हें यथासमय स्फ़ियों ने अपनाया तथा प्रचा-रित किया। इसके आतिरिक्त स्फ़ीमत के उद्भव के विषय में अनेक मत प्रचितत हैं— (१) स्फ़ीमत का नवश्रफलात्नी मत से प्रभावित होना, (२) आर्य दर्शन से प्रभावित होना, (३) क़ुरान में अन्तर्हित रहस्यमयी उक्तियों से उत्पन्न होना एवं (४) स्वतन्त्र विकास।

ब्राउन तथा निकोल्सन स्फ़ीमत के उद्भव का सम्बन्ध नवत्रफलात्नी मत से ठहराते हैं। फ्रेंच लेखक डोज़ी इसे भारतीय दर्शन से प्रभावित मानता है। क्या वास्तविकता है इसकी मीमान्सा करना हमारा उद्देश्य नहीं। इतिहास में उपलब्ध प्रमाण, मध्य एशिया में प्राप्त बौद्ध मूर्तियाँ, ईसा पूर्व दूसरी तीसरी सदियों की कार्ला ख्रादि गुफाखों में ख्राङ्कत यवन व्यापारियों के बौद्ध मठों की दिये गये दान, तथा ईसा पूर्व पहली सदी में लड्डा के रत्नमाल्य चैत्य के उद्घाटनोत्सव में विकन्दरिया के बौद्ध भिन्न, धर्मरिच्चन के स्त्राने का प्रसंग श्रादिक यह सिद्ध करते हैं कि नवत्रफलात्नी मत का उद्भव स्थल यूनान स्वयं भारतीय दर्शन से प्रभावित था। इन विवादों के मध्य भी एक निश्चित सत्य है कि सक़ीमत के प्रेम-भाव का उदय शामी जातियों के बीच हुआ। ऋपनी पुरानी भावना तथा धारणा की रत्ता के लिये सूफियों ने उसका सम्बन्ध क़रान से स्थापित कर तथा अन्य जातियों के दर्शन और अध्यात्म से महायता ले एक नवीन मत का सूजन किया। मसलमान समालोचक श्री इकबालत्राली शाह का कथन है कि सूफी भावधारा का त्रादि उदगम मुहम्मद साहव की शिला ऋौर व्यक्तित्व में था तथा इसका ऋारम्भ ऋानन्दातिरेक की अवस्था में ही हुआ होगा। कहा जाता है कि ऐसी ही भावोल्लास की अवस्था में महम्मद साहब ने त्रापनी प्रेयसी आयशा से पूछा-'मात्रान्ती, तुम कौन हो ?' आयशा ने उत्तर दिया—'त्राना त्रायेशा, मैं त्रायेशा हूं।' 'त्रायेशा कौन है' १--महम्मद साहब ने फिर पछा । उसने उत्तर दिया-- 'इब्नातुस्स सिद्दीक की पुत्री' । 'इब्नातुस्स सिद्दीक कौन है'? 'महम्मद का मसुर'। 'मुहम्मद कौन है ?' स्त्रादि प्रश्नों से ज्ञात होता है कि उस समय वे परमभाव की उम अवस्था को प्राप्त थे जब 'हमग्राउस्त' 'सब कुछ वही है' का सिद्धान्त सत्य ज्ञात होता है। मुहम्मद साहब के समय में ही लगभग ४५ व्यक्तियों ने मका में त्रापने जीवन में ध्यान धारणा को ही सब कुछ समक्त लिया था। ऋबुलिफिटा नामक इतिहासकार कहता है कि ये महान त्रात्मायें 'त्राशावी सफ़ा' ( धर्म स्थान या पूजा

१. महावंश २६।३६ पृ० १३६ ।

भदंत श्रानन्द कौशल्यायन का हिन्दी श्रनुवाद ए० १३६ ।

मन्दिर में बैठने वाले ) ही सूकी कहे जाते थे। वे वहीं रहते थे तथा मुहम्मद साहब के साथ भोजन त्रादि भी करते थे; किन्तु उन्हें सूफी नाम से पुकारा जाना मुहम्मद साहब के निधन के दो सौ वर्ष पश्चात् ही प्रारम्भ हुत्रा ।

सित्ताह शब्दकोष, जो ३१२ हिजरी में संग्रहीत हुन्ना था, में सूफ़ी शब्द वर्तमान नहीं है। ऐसे व्यक्ति त्रारम्भ में मुकराबिन (ईश्वर के मित्र) सहिमन (धर्यवान महात्मा) त्रबरार (धार्मिक व्यक्ति) जुहद्द (पिवत्र व्यक्ति) के नाम से पुकारे जाते थे। तुर्किस्तान क्रौर मेसोपोटामियां के 'मुकू' भी सूफ़ियों की साधना से साम्य रखते हैं। सूफ़ीमत का इसी नाम से प्राप्त इतिहास मुहम्मद साहब के लगभग २०० वर्ष पश्चात् प्राप्त होने लगना है, यद्यपि यह भावधारा त्रात्यन्त प्राचीन है। इसका मूल स्रोत न्त्रार्थ दर्शन से प्रभावित तथा नव न्नाक्तातृनीं मत से समन्वित शामी विचार-धारा में ही है।

श्रव प्रश्न उठता है, कि ये सूफ़ी कौन ये तथा 'सूफ़ी' शब्द का क्या तात्पर्य है। मिथुललुघत के रचियता के अनुसार 'सूफ़ा' नामक एक अरबी जाति, श्ररव के अन्धकार युग में (मुहम्मद से पूर्व) अपने को अज्ञानावृत्त अरबों से पृथक करके मक्का के तत्कालिस्थत मन्दिर में पूजोपासना में लग गई थी। इस सूफ़ा जाति का निवासस्थान बनीमजार था। अब्दुलिफदा के कथनानुसार सूफ़ी शब्द की उत्पत्ति 'मूफ़' शब्द से हुई है जिससे तात्पर्य यह ज्ञात होना है कि कथामत के दिन ये सूफ़ी लोग सर्वप्रथम पंक्ति में होंगे। स्फ़ी शब्द की उत्पति 'सूफ़' शब्द से, जिसका श्रर्थ 'ऊन' होना है, इसीलिये कुछ लोग अमान्य मानते हैं, कि 'सूफ़ लिबासुल अनम्' श्रर्थात् ऊन जानवरों का वस्त्र है। 'सुफ़ा' शब्द से भी इस शब्द का सम्बन्ध जोड़ा जाता है जो विशेषतः किसी मन्दिर के प्रांगण में बने हुये चबूतरे की श्रोर इंगित करना है। सम्भवनः इसका श्रर्थ मुहम्मद साहब के समकालीन उनके कितपय सहचरों से है जिनका श्रिधकांश समय परमात्म-चिन्तन में ही व्यतीन होता था।

कुछ ऐसे भी मत हैं जो स्फ़ी शब्द की ब्युत्पत्ति भावात्मक संज्ञात्रों से जोड़ते हैं जिसका तात्पर्य, पवित्रता, निष्छलता त्रौर ज्ञान से लेते हैं; किन्तु ऐसे भावों के मानने वाले यह नहीं समका पाते कि स्फ़ी शब्द का प्रयोग एक वर्ग विशेष के लिये ही क्यों किया जाता है: यह शब्द किसी भी इन गुगों से विभूषित व्यक्ति के लिये क्यों नहीं प्रयुक्त होता।

ग्रीक शब्द 'सोफिया' से भी इसका सम्बन्ध जोड़ा जाता है किन्तु प्राचीन यूनानी सोफियों ग्रीर इस्लामी स्फियों का दार्शनिक सम्प्रदाय एक नहीं है। सोफी एक ग्रशान्त तितर बितर होते समाज तथा राज्य क्रान्ति की उपज थे। जब युनिक नगर पर कोरोश तथा दारयोश का शासन समाप्त हो गया तो ईरानियों के शासन काल में कुछ यूनानी भिन्न भिन्न देशों में चले गये। इनमें से कुछ लोग बराबर श्रमण करते रहते थे। ज्ञानार्चना श्रीर तत्व चिन्तन ही उनका कार्यथा। पहले से चली ग्राती हुई बातों पर उनका

<sup>3.</sup> The Avariful Marif.

Translated by lieut Col, H. Wilberforce Clearke.

विश्वास कम था। वे ज्ञान की खोज में सदैव रहते थे। सिद्धान्त रूप से सूफी ऋौर सोफी भिन्न हैं। राहुल सांकृत्यायन जी यूफी शब्द की व्युत्पत्ति सोफ़ी शब्द से ही मानते हैं।

एक मत सूफ़ी शब्द की उत्पत्ति सफ़ा शब्द से मानता है जिसका ऋर्थ पवित्रता या शुचिता है। वास्तव में ये व्यक्ति शुद्ध हृदय स्त्रीर स्नाचरण वाले थे जिस प्रकार ईसा मसीह के साथी 'हवारिस' थे। बैधावी ( Baidhavi ) हवारिस शब्द की व्युत्पत्ति 'हवारा' से मानते हैं। वे 'हवारिस' शुद्ध हृदय होने के कारण कहलाये, इसलिये नहीं कि वे सफेद वस्त्र पहिनते थे। निकल्सन, ब्राउन, मारगोलियथ श्रादि विद्वानों को तथा कई मुस्लिम त्रालोचकों को भी यह मान्य है। त्राधिकांश मत सुफ से सुफी की व्युत्पत्ति बनलाते हैं जो कि कई कारणों से समीचीन ज्ञात होता है। उनके वस्त्र एक विशेष प्रकार से ऊन के बने रहते थे जो लोगों का ध्यान अनायाम ही आकृष्ट कर सकते होंगे। 'सूफ़' एवं 'सुफ़ी' शब्दों के बीच सीधा शब्द-साम्य दीख पड़ता है। ऊन के बस्त्र धारण करने के कारण वे ऋपनी निस्पृहता, सादगी तथा स्वेच्छा-दारिद्रय का प्रदर्शन करने में समर्थ थे। सांसारिक वस्तुत्रों से उन्हें कोई मोह न था। ईश्वर के त्रानुराग तथा त्राबाध मिलन में कालयापन करना ही उनका सर्वोच्च श्रादर्श था। परमेश्वर की उपलब्धि उनका एक मात्र ध्येय था । इस प्रकार धन, वैभव, गृह परिवारादि के प्रति उपेक्षा प्रदर्शित करना सुफ़ियों के लिये स्वाभाविक हो गया था। सादगी की यह वेशभूषा उनका केवल बाहरी परिधान न था। यह सन्यासवत सुफ़ियों की ख्रान्तरिक मनोवृत्तियों को भी प्रभावित करता रहा। त्रबुलहसन नूरी ने लिखा है कि ऐसे लोग निर्धन होने के साथ ही निष्काम भी होते थे।

सूफ़ के वस्त्र धारण करने वाले लोग सूफ़ियों के पहले भी वर्तमान थे। बपितस्मा देने वाले सेन्टजान की गणना ऐसे ही सूफ़धारियों में की जाती है यद्यपि उनके लिये सूफ़ी शब्द कभी प्रयुक्त नहीं हुआ। सूफी नाम से अभिहित सर्वप्रथम वे ही लोग थे जो मुहम्मद के अनुयायी मुमलमान थे तथा खलीफाओं (अल सहाबा) के सदाचारपूर्ण जीवन के भक्त थे। उनका मुकाव 'क़ुरान शरीफ' के शब्दों में अंधविश्वास रखने की ओर न था। वे अपने संयत वैराग्यपूर्ण जीवन तथा गम्भीर ईश्वर-प्रम के आधार पर कुरान के शब्दों में गुप्त 'इल्में सीना' की खोज किया करते थे। सूफ़ियों के अनुसार क़ुरान में दो प्रकार का ज्ञान निहित है (१) इल्मे सीना अर्थात् प्रन्थ निहित ज्ञान और दूसरा (२) इल्मे सीना अथवा हृदय निहित ज्ञान। सूफ़ी विचारधारा के अनुसार प्रथम ज्ञान वर्वसाधारण मुसलमानों के हेतु है तथा दूसरे प्रकार का ज्ञान मुहम्मद साहव के हृदय तक ही मीमित रहा। अतः कुरान के शब्दों को नवीन ढंग से व्यक्त करने के कारण साधारण मुमलमान जनता एवं कहर अनुयायी, सूफ़ियों को अपने से भिन्न सम्मक्त रहे थे। यद्यपि सूफ़ी तथा सूफ़ीमत के नाम ने अभिहित होने वाले महात्मा तथा सम्प्रदाय का जन्म मुहम्मद साहब के जीवन काल के बाद ही हुआ किन्तु इस सम्प्रदाय की कई बातों का सम्बन्ध प्राचीन चली आती हुई शामी भावधारा में स्पष्ट है।

हज़रत मुहम्मद का देहावमान हो जाने पर उनके उत्तराधिकारी ख़लीफात्रों का युग स्नारम्भ हुत्रा। प्रथम चार खलीफा हज़रत मुहम्मद के स्नामित्र सहचर रह चुके थे स्नातः इनके शासनकाल में नवीन इस्लाम मन को पूर्ण सहयोग प्राप्त हुआ। वे इस्लाम कां ट्तरोत्तर प्रचार करते गये। अरब देश से लेकर क्रमशः शाम, फिलिस्तीन, मिस्र, ईरान, ध्पेन एवं तुर्किस्तान आदि देशों तक इस्लामी मत फैल गया। राज्य प्रसार के साथ ही साथ इस्लामी राज्य की राजधानी में भी परिवर्तन होता गया और वह क्रमशः अरब देश न उठकर दिमश्क और अन्त में बगदाद पहुँच गई। आरम्भिक चार खलीफा अत्यंत सीधे एवं शान्त प्रकृति के थे किन्तु राज्य विस्तार के साथ ही धन-लिप्सा, ऐश्वर्य तथा है भव भी बढ़ चला। इस्लामी राज्य-विस्तार के बीच राजनीतिक मंमटों के होते हुये भी वे त्यागशील तथा कर्तव्यपरापण बने रहे किन्तु बाद के आनेवाले खलीफाओं में इस सादगी और शालीनता का अभाव हो चला। वे धार्मिक प्रचार से कहीं अधिक राज्य—विस्तार एवं शासनाधिकार को महत्व देने लगे। फलतः रस्ल तथा चार खलीफाओं अव्वकर (मृ० सं० ६६१), उमर (मृ० सं० ७००), उसमान (मृ० सं० ७१२) एवं अली (मृ० सं० ७१७) का आदर्श क्रमशः लुप्त हो चला। इनका समय प्राचीन रूढ़ियों से छुटकारा पाने का था।

धीरे धीरे खलीफात्रों का शासन समाप्त होकर 'सुल्तान' का शासन आरम्भ हुआ जिसका उद्देश्य ही शक्ति तथा ऋधिकार से पूर्ण एक शासक का अन्य जनवर्ग पर शासन करना है। खिलाफत का, जिसका ब्रादर्श 'ईश्वरीय राज्य' की स्थापना करना था, धीरे २ राज्यविस्तार त्रौर वैभवविस्तार के कारण त्र्यन्त हो चला। जब तक मुस्लिम राज्य की सीमा मदीना के त्रास पास छोटे भूमिभाग तक रही, कुरान में प्रतिपादित नियमों का सम्यक पालन होता रहा । इसलाम धर्म में त्रारम्भ से ही उसके प्रचार की भावना ब्रान्त-र्हित थी। **त्र्यरब** जाति धीरे धीरे धर्मयुद्ध में विजयी होकर पूर्व में फारस तथा भारत तक त्र्या गई । ऋपनी बढ़ती हुई ऋावश्यकताऋों के कारण या केवल राज्य तथा धन-विस्तार की लिप्सा के कारण ऋरब जाति स्वयं कोई पृथक संस्कृति बनाने में समर्थ न हो सकी। भारत में श्राने के पूर्व इस्लाम धर्म के स्त्रनुयायियों पर पूर्ण रूप से फारस की राजनीति तथा संस्कृति का प्रभाव पड़ चुका था। इस्लाम राज्य के शासक भी पूर्णरूप से फारस के 'दैवी श्रिधिकारसम्पन्न<sup>?</sup> शासकों की भांति निरंकुःश हो गए थे । इस राज्यविस्तार तथा धन संप्रह का प्रभाव धार्मिक चेत्र में भी पड़ा। इस्लाम के सर्वप्रथम शासक मुहम्मद साहब ने सदैव निर्धनता तथा सरलता को शराहा तथा उनके अनुगामी चार खलीफाओं ने भी किसी भी प्रकार से ऋपने जीवन में धन का प्रवेश नहीं होने दिया, किन्तु बगदाद में इस्लामी राज्य की राजधानी स्थापित होने के साथ ही कुरान तथा मुहम्मद साहव का यह सर्व-ब्यापी धार्मिक प्रभाव त्राने वाले नये सुलतानों पर न पड़ सका। इस्लामी राज्य त्रब 'धर्म-राज्य' न होकर 'लौकिक सत्ता' बनना चाहता था जिसका सामन्जस्य शरीयत के नियमों से न होकर राज्य की बढ़ती हुई श्रावश्यकतात्र्यों से श्राधिक था। नये नये विचार शुस्लिम राजनीति में प्रविष्ट हो रहे थे। सुल्तान के स्वनिर्मित नियम ही उसकी सीमा में मान्य थे। उस पर इलाल या हराम की भावना का प्रभाव न रहा। सुल्तान की ऋपनी इच्छाही उसके लिए एक कार्यवैध यावर्जिन बना देतीथी। कुरान के शब्दों की उदारतम व्याख्या भी इन नवीन राजनीतिक सिद्धान्तों में सामन्जस्य न ला सकी। धार्मिक

ध्यक्तियों के लिए श्रब केवल दो मार्ग ही उत्मुक्त थे, या तो व सुल्तान की इस बढ़ती हुई धन लिप्सा को 'जिहाद' के धार्मिक श्रावरण से श्रावृत कर उससे विचार-संधि करलें या उससे किसी भी प्रकार का सम्बन्ध न रक्कें। उलेमाश्रों ने विचार-सन्धि करना तथा सूफ़ियों ने सम्बन्ध-विच्छेद करना पसन्द किया। सूफ़ियों के वर्ग-विशेष की उत्पत्ति के पीछे मुसलमानी राज्य का यह स्वरूप विशेष स्थान रखता है।

नियमानुसार नमाज़ पढ़कर, ईद को विशेषोत्सव मानकर, धर्म के लिये युद्ध करके तथा इस्लाम विरोधी प्रवृत्तियों को दबाकर मुलतान उलेमात्रों से फतवा पाने के ऋधिकारी हो गये थे किन्तु मुहम्मद के वचनों तथा कुरान पर दृढ़ विश्वास करने वालों ने ऋपने ऋलग ही सम्प्रदाय बना लिये। महादवी तथा मोतजिली सम्प्रदाय ऐसे ही थे, किन्तु संगठन की कमी तथा समयानुसार कार्य न कर सकने के कारण वे शीघ्र ही छिन्न भिन्न हो गये। ऐसी ही विरोधी प्रवृत्ति के ऋाधार पर सन्यास तथा तपस्या (शारीरिक कष्ट) को प्रधानता देने वाले सुफ़ीमत का उदय हुआ जिसने इस संसार के प्रति निराशा तथा नश्वरता की भावना को दृढ़ करके इससे पृथक होकर ईश्वर-चिन्तन को ही ऋपना सब कुछ बना लिया। श्रतः श्रारिमाक सूक्तियों में जिन्न (संकीर्वन या ध्यान) तथा तव्यकुल (पूर्ण विश्वास) की भावना ऋत्यंत तीत्र थी। इन सक्तियों ने धर्म तथा राजनीति के द्वेत्र को सर्विथा ऋलग कर दिया । उनका विचार था कि 'दीन' का मानने वाला व्यक्ति इस संसार के भंभटों से परे होकर ही रह सकता है। संसार में या तत्कालीन राजनीति से प्रभावित इस्लाम के चेत्र में दीन का कोई स्थान नहीं। ये सूफ़ी राजसत्ता या शासक से किसी भी प्रकार का भय नहीं खाते थे। कहा जाता है कि उलेमात्रों ने मुहम्मद की 'इल्मे एफ़ीना' (प्रन्थ निहित शिक्षा) का अनुकरण किया तथा सूफियों ने उनकी 'इल्मे सीना' को अपनाया । जो भी हो इतना सत्य है कि आरम्भिक दू की राजनीतिक प्रपंचों से अपने को दूर रखते थे। धर्मार्थ त्रपना सब कुछ परित्याग कर देना तथा सांसारिक दिखावे और वैभव से दूर त्रपने खानकाह में ईश्वर-चिन्तन, ध्यान-धारणा में ही अपना समय बिताना इनका ध्येय था।

मसीह के उपासकों में मतभेद हो जाने पर बुद्धिवादी नास्टिक मत की उत्पत्ति हुई थी। तत्काल स्थित सभी मतों से तत्व प्रहर्ण कर नास्टिकों ने अपने को उसके (ब्रह्म के) प्रेम में लगा दिया। इस प्रकार केवल निबयों में ही नहीं मसीहियों में भी "प्रेमभाव" का विकास हुआ और कुछ लोग तो सूफ़ीमत का पूर्व रूप नास्टिक मत भी मानते हैं । इन्हीं नास्टिकों की बिखरी हुई शक्ति का पुन: संकलन मानी ने किया। मानी जन्मतः पारसी था, जिज्ञासा की प्रवल प्रेरणा से उसने भारत तथा चीन की यात्रा की। वह टिरविथस (त्रिविशत) नाम से भी प्रख्यात था 3। मानीमत भी अपने वास्तविक स्वरूप में व्यापक,

Sufi Saints and Shrines in India. P. 8
 by J. A. Subhan

R. The early development of Muhammadanism. P. 144 by D. S. Margoliouth D. Litt.

<sup>3.</sup> Theism in Mediaeval India. P.91. by J. Estlin. D. Litt.

शान्त, तपस्यामय तथा त्रसंसारी था, उसने ईश्वर को केवल प्रकाशरूप में माना, ईश्वर की कृषा को उसने विशेष महत्व दिया। ईश्वर का प्रेम ही उसके मत का साध्य हो गया। इस प्रकार हम देखते हैं कि स्फ़ीमत के सर्वस्व प्रेम, संगीत, सुरा, हाल, त्रौर इलहाम त्रादि की चर्चा शामी जातियों में मुहम्मद साहब के उद्भव के पूर्व भी व्याप्त थी। मुहम्मद स्वयं मन एवं कर्म से ईश्वर भक्त थे १; किन्तु उन्हें स्फ़ीमत के संस्थापक के रूप में प्रतिष्ठित करने का श्रेय उन बाद के स्फ़ियों को है जिन्होंने त्रावश्यकता होने पर त्रपने धर्म को राजदन्ड से बचाने के लिए नवीन व्याख्यायें कीं, यद्यपि यह सत्य है कि मुहम्मद साहब के भावावेश में कहे हुए वाक्यों में तथा कुरान की कुछ रहस्यमयी उक्तियों में उन स्फ़ियों को सहज ही त्राश्रय दृष्टिगोचर हुत्रा। सूफ़ियों ने त्रपने मत के प्रतिपादन के लिये कुरान के पदों का त्रभीष्ठ त्रर्थ लगाकर मुहम्मद साहब को महबूब त्रौर न्र बना दिया। फलस्वरूप उन्हें इस्लाम में एक विशेष स्थान प्राप्त हुत्रा तथा स्फ़ीमत इस्लामी दर्शन के रूप में प्रतिष्ठित हुत्रा।

कर्बला की घटना इस बात का प्रमाण है कि इस्लाम धर्मानुयायियों में उस समय राज्यलिप्टा और धन-वैभव ने कितना विद्वेष उत्पन्न कर दिया था। उम्मैया वंश का राज्य
काम, क्रोध, लोभ आदि का राज्य था। यह लोग कुरान के अच्ररशः पालन तथा सादगी, निरहंकारता, त्यागशीलता आदि आदशों को महत्व नहीं प्रदान करते थे। कर्बला के युद्ध ने
उनकी विजय का डंका बजाया तथा अलसहावा, अतताबियां कहलाने वाले धर्मशील
खलीफाओं के राज्य का अन्त होगया। यह समय था जब धार्मिक प्रवृत्ति के साथ ही
चिन्तनशील मुसलमान तत्कालीन सामाजिक तथा राजनीतिक उथल पुथल से दूर
अज्ञात जीवन बिताने की चेष्टा करने लगे। तत्कालिस्थित राजनीतिक संघर्ष में निवेंद के
बीज वर्तमान थे। सांसारिक अशान्ति सन्यास वृत्ति को प्रेरित कर रही थी ऐसे ही समय में
मोतजिली सम्प्रदाय के संस्थापक बसरा के हसन (मृ० ७२८ ई०) का नाम लिया जाता है।
इसन दृद्य से संत तथा सद्भावों का विधायक था, वह तपस्वी था, प्रेमोपासक नहीं। उसका
हृदय ईश्वरीय दन्ड से सदैव भयभीत रहता था। भय की यह भावना उस समय के सभी
स्फ्री संतों में पाई जाती है। उन्हें ऐसा भान होता था कि मानों नरक-यातना केवल उन्हीं
के लिये बनाई गई है। उनका आधार 'तुम अपने स्वामी उस खुदा से डरो' वाक्य थार।

हिजरी सन् दूसरी शताब्दी से सूफ़ीमत में केवल संन्यास और तप की भावना के साथ ही श्रन्य भावनाओं का भी समावेश हो चला। इस एकान्तवास ने ध्यान, ध्यान ने श्रनु-भूनि तथा उल्लास या हाल को जन्म दिया। श्रव संसार-त्याग या निर्धनता साध्य न होकर साधन मात्र रह गये थे; साध्य था ईश्वर के प्रति निःस्वार्थ प्रेम। श्रारम्भ में संन्यास तथा

v. Mystical elements in Mohammad P. 26. 891. by J. Archer Ph. D.

R. "Thou shalt fear the Lord thy God."

The People of the Mosque, P 265. 1

by Bevan Jones.

स्थाग की भावना के साथ प्राप्ति की भावना निहित थी। इस संसार में न्यूनतम वस्तुत्रों का स्वामी होने का त्राशय था कि उसको जन्नत या स्वर्ग-सुख त्रवश्य प्राप्त होंगे, किन्तु बाद के इन सूफियों में निर्धनता से तात्पर्य केवल धनहीनता ही न था किन्तु धन के प्रति किसी भी प्रकार की इच्छा का त्राभाव था। इस त्रारम्भिक युग के प्रधान सूफी संत इना-हीम बिन त्राधम (मृ० ७८३ ई०) फुजायल बिन त्रायाज (मृ० ८०१ ई०) राबिया त्राल त्रारा-बिया (मृ० ८०२ ई०) हैं।

फुजायल तथा इब्राहीम बिन अधम दोनों ने अपनी सम्पत्ति तथा राज्य का परित्याग करके बसरा के हसन के किसी शिष्य को मुरीद बनाया था। इन सभी संतों में 'ख़ौफ,' की महत्ता थी किन्तु राविया बसराविया ने सूफ़ीमत में प्रेम-भावना की स्थापना की। उसने अपना सब कुछ ईश्वरचिन्तन में लगा दिया। आत्मसमर्पण तथा पूर्ण विश्वास की भावना राबिया में प्रधान थी। अत्तार ने राबिया का परिचय बढ़े प्रशंसात्मक शब्दों में दिया है । 'उसके हृदय में परमात्मा का प्रेम तथा उसका विरह व्याप्त था। उसकी एक मात्र चाह ईश्वर ज्योति में लीन हो जाने की थी, वह निष्कपट नारी दूसरी मेरी के समान थी।' राबिया को परम प्रेम ही श्रेय था, वह कहती है, 'हे नाथ तारे चमक रहे हैं, लोग निद्रा निमग्न हैं, सम्राटों के द्वार बन्द हैं, प्रत्येक प्रेमी अपनी प्रेयसी के साथ और मैं यहां अकेली आपके साथ हूं' वह केवल परमात्मा की कृपा-कोर पर विश्वास करती थी। उसका कहना था, 'हे ईश्वर में आपको द्विविध प्रेम करती हूँ, एक तो स्वार्थ पूर्ण कि मैं आपके अतिरिक्त किसी और का ध्यान नहीं करती; दूसरा शुद्ध प्रेम है कि जब आप मेरे मन का आवरण हटा देते हैं तो में आपका साचात्कार कर पाती हूँ। दोनों ही रूपों में श्रेय आपका है। यह आपकी कृपा का प्रसाद है दे ।'

भय की भावना का सर्वथा त्रभाव प्रेममयी राबिया में भी नहीं था। उसे रस्ल मुहम्मद का डर था क्योंकि सम्भवत: प्रेम की उपासिका राबिया परमात्मिचन्तन में मुहम्मद के महत्व

by Margaret Smith.

<sup>1. &</sup>quot;She the Secluded one was clothed with the clothing of Purity and was on fire with love and longing and was enamoured of the desire to approach the lord and be consumed in his glory. She was a Mary and a spotless woman." Rabia the Mystic. P. 54

And next an worthy is of thee

'Tis selfish love that I do naught
Save Think on thee with every thought.

'Tis purest love when thou dost raise the veil to my adoring gaze.

Not mine the praise in that or this,
Thine is the praise in both I wis."

A literary History of Arabs P. 234

का ध्यान नहीं रख पाती थी, उसे मध्यस्थ की त्रावश्यकता ही नहीं थी। उसने प्रार्थना की हे खुदा के रसूल तुम्हें कौन नहीं प्यार करता, किन्तु परमेश्वर के प्रेम से मेरा हृदय इतना त्रोतप्रोत है कि किसी त्रान्य के लिये घृणा या प्रेम का भाव मेरे हृदय में कभी त्राता ही नहीं ।

राबिया ने माधुर्य भाव की स्थापना सुफीमत में की । शामी परम्परागत इश्क को पुनः सूफीमत ने ऋपना लिया। वह तव्वकुल (पूर्ण विश्वास) की ऋनुयायिनी थी। इस्लामी दर्शन को या मुफीमन को उपासना में मध्यस्थ की त्रानावश्यकता तथा निष्काम होकर ईश्वराधना करना उसकी सबसे बड़ी देन है। नमाज (प्रार्थना) का एक मात्र साध्य ईश्वर से एकान्त मिलन की प्राप्ति है। सांसारिक सुखों के हेतु परमात्मा से कुछ माँगना लज्जा का विषय है। उसने निष्काम भाव से परमात्मा के प्रेम को जगाया। पवित्रता से एकांत जीवनयापन करने तथा शारीयत के नियमों का पालन करने का फल जन्नत की प्राप्ति या नरक का त्राभाव नहीं है, उसका प्रतिफल केवल त्राराध्य का हाचात्कार है। राबिया अपने ऐसे ही साचात्कार या हाल की अवस्था में प्रार्थना किया करती थी। सफ़ी-मत के ब्रारम्भिक काल के ये सुक्ती एकान्त प्रिय तथा ध्यानानन्द में मग्न रहने वाले थे। उनकी साधना में त्रान्त:करण की शद्धि का सर्वाधिक महत्व था त्राव ईश्वर प्राप्ति के लिए केवल धन का स्त्रभाव होना ही महत्वपूर्ण न था, परन्तु स्त्रावश्यक था लिप्सा का सर्वथा तिरो-हित होना । इन सूफी संतों की वृत्ति में एकाएक परिवर्तन पश्चाताप के कारण हुआ था। संसार की वस्तुत्रों तथा सम्बन्धों की त्र्रास्थिरता का ज्ञान होने के पश्चात ही वे ईश्वरीन्मुख हुए थे। उन्हें संसार के वैभव से घृणा थी। उनका सब कुछ तौवा ख्रीर तव्वकृल था। ये सूफी जाहिद (सन्यासी) तथा निष्क्रियतावादी थे । श्री निकोल्सन ने इन्हें इसी कारण शान्तिवादी (Quietists) की संज्ञा दी है।

फुजायल त्रौर इब्राहीम अधम दोनों की जन्मभूमि मर्च तथा बलख में बौद्धधर्म का प्रभाव था। बहुत सम्भव है तत्कालीन राज्यकान्ति से ऊवकर बौद्ध सतों के अनुकरण पर ही इन सूफ़ियों ने सन्यास और इच्छादमन को जीवन का ध्येय बनाया हो। इब्राहीम बिन अधम का वैभव त्याग करके सन्यास ग्रहण करना बहुत कुछ बुद्ध के महाप्रस्थान से साम्य रखता है। उसका विचार था कि अपने हृदय पर शामन करना एक राष्ट्र पर शासन करने से कहीं अधिक महत्वपूर्ण है रे।

By R. A. Nicholson.

Fy A. M. A. Sushtery.

<sup>3. &</sup>quot;Apostle of God who does not love thee? but love of God hath so absorbed me that neither love nor hate of any other thing remains in my heart."

A Literary History of Arabs P. 234.

R. "He held that to control one's self is better than to rule over a nation." Outlines of Islamic Culture. p. 463.

इस राजनीतिक जीवन से सर्वथा पृथक, सन्यास-त्रताबलम्बी सुफ़ी-संत-काल के पूर्ण होते होते इसमें रित या प्रेम का भी समावेश हो चला। राबिया तथा उसी प्रकार प्रेमोन्मा-दिनी वत्जा की प्रेम भावना ने सूफी साधना में प्रेम की स्थापना कर दी। शामी जाति में इस प्रकार के परमप्रेम की भावना सूफीमत के उद्भव के पूर्व भी पाई जाती थी। शामी जातियों के पूज्य देवता बाल, कादेश, ईस्तर आदि के मन्दिर में समर्पित संतानों का जम घट था। इनका जीवन मन्दिर में बहुत कुछ देवदासियों के जीवन से साम्य रखता था। शामी जातियों में विशेषता यह थी कि उनकी समर्पित संतान परस्पर देवरूप में संभोग करना साध समभती थीं ; उसको प्रतीक रूप में नहीं ग्रहण करती थीं । मंदिरों में स्नाने वाले स्रतिथियों का सत्कार करना उनका कर्तव्य था । किसी भी प्रकार का रितदान पुरुष समभा जाना था: राबिया के प्रेम की भावना का मूल इन्हीं समर्पित संतानों के सत्वप्रेम में दृष्टिगोचर होता है। रित-भाव को परमप्रेम का स्वरूप तभी प्राप्त होता है जब उसे परिपक्व होने के लिए विरोधों या अन्तरायों का सामना करना पड़े, साथ ही उस रित-भाव का आलम्बन परम होना अनिवार्य है। प्राणी परम के लिए तभी उत्सुक होता है जब प्राप्ति से या सामान्य से उसे पूर्ण सुख श्रौर संतोप नहीं होता । इस सुख एवं सन्तोष के श्रभाव के मूल में भविष्य की त्र्यानिश्चितता तथा भय है। यही भय (खौफ) त्र्योर तौबा की भावना प्रथम युग के सभी सूफ़ी संतों में व्याप्त है। इन प्रथम युग के सूफियों का राजनीतिक भंभटों या धार्मिक मुल्लाच्यों से कोई संघर्ष न था। उनकी सन्यासवृत्ति उन्हें केवल एकान्तचिन्तन करने को बाध्य करती थी। खौफ़ की भावना ने उन्हें ऋत्यधिक विनम्र बना दिया था, उनका किसी भी वर्ग (धर्म या राजनीति) से संघर्ष न था । राबिया ने इस भयजनित सन्यास में प्रेम का संचार किया। उसकी रित भावना ने संसारिक अन्तरायों को लांघकर अपना सम्बन्ध उस परम की महत्ता से जोड़ा जिसके सन्मुख सभी हतश्री हैं। शामी जातियों की समर्पित संतानों की प्रेम तथा विरह भावना का ही परिष्कृत एवं परिमार्जित स्वरूप सुफ़ियों का प्रेम तथा विरह है। राबिया ने प्रेम भावना का समन्वय सूफ़ी संतों के सन्याम में कर दिया किन्तु स्त्रभी उसकी पूर्ण प्रतिष्ठा नहीं हो पाई थी। इस पूर्ण समर्पण तथा प्रेम में बुद्धि एवं तर्क का भी विकास हुआ। अब तक उमैय्या वंश का शासन समाप्त हो गया था । ऋब्बास वंश का शासन ऋारम्भ हुआ । इस्लाम धर्म का त्राधार केवल कुरान था जिसमें मीनमेष करना धार्मिक दृष्टि से वर्जित था। हदीस का उपयोग ही त्रावश्यकतानुसार ऋर्थ लगाकर कर लिया जाता था। ईरान बहुत पहले से बुद्धि-वैभव तथा तर्क-पद्धति से परिचित था। शासक त्यरव धीरे धीरे शासित ईरा-नियों की संस्कृति से प्रभावित हो चले। बरामका वंश के मन्त्रियों ने कई पीढियों तक श्रव्वास वंश के शासकों का मन्त्रित्व ग्रहण किया। ये बरामका पहले वौद्ध थे। मामन ने श्रपने दरबार के भिन्न धर्मों के प्रतिनिधियों को अध्यात्मविषयक प्रश्नों पर विचार विनिमय करने के लिए प्रोत्साहित किया। अनुदित ग्रन्थों तथा धार्मिक तकों के द्वारा भिन्न भिन्न मतों, दर्शनों, कलात्रों, श्रौर विचारों का त्रादान प्रदान हो रहा था। ईरान की त्रार्य संस्कृति इस्लाम को त्रपना रही थी। इस तर्क वितर्क तथा संस्कृतियों के सम्मिलन का प्रभाव सूफी साधकों पर भी पड़ा। सूक्तीमत के इस युग को हम 'चिन्तन का युग' कह सकते हैं। अब केवल करान या हदीन का प्रमाग् देना ही ज्यावश्यक नहीं था। वे मुहम्मद या जल्लाह के शब्दों से

श्रपनी जिज्ञामा शान्त करना चाहते थे, जहां कहीं भी उन्हें श्रपनी बुद्धि तथा तर्क को संतष्ट करने वाला तथ्य प्राप्त होता था वे उसे ग्रहण कर लेत थे। त्र्यव वे धर्म के सीमित सेत्र तथा भावात्मक त्रात्मसमर्पण (तव्वकल) से ऊपर उस एक ही परमात्मा के ह्यस्तित्व से त्रपना श्रस्तित्व मिलाकर श्रानन्द मग्न रहने लगे। फलतः सुफीमत के दो स्वरूपों का दर्शन इसमें दृष्टिगोचर होता है। एक स्रोर सुफी नकीं से स्रपनी जिज्ञासा-शान्ति का प्रयास कर रहा था। इस चिन्तन युग में वह धार्मिक क्रेत्र में मुलाओं का महत्व सहन न कर सका। अपने इष्ट से मिलने में किसी मध्यस्थ की त्रावश्यकता उसे न जान पड़ी। दसरी त्रीर उसका शासक वर्ग से संवर्ष चल रहा था क्योंकि सुकी साधक अपने आनन्द में, बुद्धि-विलास में इतने अधिक मान थे कि जन साधारण की भांति शासकों को ईश्वर का प्रतिनिधि स्वरूप मानकर उन्हें समुचित सम्मान न दे सके। उस समय के शासक अपने को ईश्वर का प्रतिनिधि घोषित करते थे और सफ़ी इसे स्वीकार करने को तत्पर न थे। उनका सीघा सम्बन्ध परमेश्वर से था। जनता तथा उलेमात्रों ने बढ़ते हुए राज्य-वैभव त्रौर राज्य-सत्ता का समर्थन कर सल्तानों का साथ दिया किन्त सफ़ियों ने चिएिक राज्य-वैभव प्राप्त व्यक्तियों को निरस्कार की दृष्टि में देखा । वे इन सल्तानों को दीन-विरोधी तथा हीन समकते थे । उन्हें सल्तानों की सत्ता मान्य न थी। वे केवल परमात्मा के शासन में रहते थे: उन्हें किसी श्रन्य का शासन मान्य न था। इस प्रकार शासक वर्ग तथा उलेमा दोनों की ही कोपदृष्टि सफ़ियों पर थी जो किंचित त्रवकाश पाते ही सुकी संतों को मृत्यु के घाट उतार कर तप्त हो जाती थी।

ऐसे ही समय मामून (मृ० ८६० ई०) सा दृढ़ श्रीर श्राग्रही व्यक्ति इस्लाम का शासक बना। मुहम्मद साहब ने जिस राज्य की स्थापना की थी उसमें धार्मिक संघ तथा साम्राज्य का कोई विभेद नहीं था। शासक इन दोनों का संचालन करता था किन्तु कालान्तर में इन दोनों में श्रन्तर होता गया। मामून कुरान की शाश्वतना का विरोधी था। उसने घोषित किया कि कुरान की शाश्वत सत्ता श्रल्लाह की श्रनन्यता के प्रतिकृल है। इससे मोतजिली तथा महादवी सम्प्रदायों को जीवन मिला, तर्क तथा बुद्धि का ब्याणर चलने लगा। इस समय के प्रसिद्ध तत्वबोधी सूफियों में करखी, श्रब् सुलेमानदारानी, जुलनून मिस्ती हैं; ये सूफी धीरे धीरे जाहिद से श्रारिफ हो चले थे। मारुफुल करखी ने तत्वबोध श्रीर अर्थ-त्याग को सूफीमत की उपाधि दी, इनका कहना था कि सच्चा सूफी वह है जो सदैव ईश्वर चिन्तन करता है। वह ईश्वर का श्राश्रय ग्रहण करता तथा ईश्वरीय श्रर्थों के हेतु ही कार्य करता है। श्रब् सुलेमानदारानी का कहना था कि कोई भी व्यक्ति इस संसार की वासना से परे नहीं रह सकता, एक सच्चा उपासक ही जिसके हृदय में ज्ञानचजु का उदय हो गया है, परमेश्वर की श्रनन्य उपासना में लीन रहता है। करखी ने त्याग, ज्ञान एवं प्रेम का उदबोधन कर सूफीमत के प्रज्ञात्मक रूप की चर्चा की। सीरिया के श्रब् सुलेमान दारानी ने हृदय को परमेश्वर की प्रतिस्वर की प्रतिमा का श्रादर्श श्रीर शारीरिक वस्तुश्रों को उसे

The Saints of God are known by three signs. Their thought is of God, their dwelling is with God, their business is in God.

Tadhkiratu'l Awliya.

त्र्यावरण करने वाला कहा है। इस समय सूफीमन के केन्द्र बसरा त्र्यौर बगदाद ही थे जहाँ त्रार्य संस्कृति का प्रचुर प्रभाव था। मामून की मृत्यु के बाद ऋहमद इब्न हंबल (मृ० ६१२ ई०) का शासन आरम्भ हुआ। यह मामून की तर्क-पद्धति का विरोधी था। इस्लाम के तौहीद या एकेश्वरवाद को मोतजिलियों ने ऋपना साध्य बनाया था किन्तु उनकी दृष्टि में अल्लाह के समज्ज अन्य देवों का बहिष्कार तथा कुरान की नित्यता अप्रमा-णित करना ही तौहीद था। हंबल के शासन काल में मोतजिलियों का विरोध हो रहा था तथा इस्लाम के त्राचार्य इस्लाम को क़रान त्रौर हदीस के त्राधार पर पुनः प्रतिष्ठित करने का प्रयास कर रहे थे। ऐसे ही समय जूलनून ( मृ० ८५६ ई० ) मिस्नी तथा बायजीद-श्रल-बिस्तामी का ग्राविर्माव हुन्ना। राबिया ने जिस प्रेम भावना का परिचय दिया था, उसका श्रनुभव करखी ने भी किया । उनका कहना था कि प्रेम ईश्वरीय देन है जिसे किसी मानव से नहीं सीखा जा सकता १। जूलनून मिस्री ने पूर्ण तौहीद की विवेचना कर इस्लाम को प्रेम का महत्व समभने को बाध्य किया । श्रल्लाह की श्रमन्यता प्रतिपादित करते हुये उसने श्रान्य सभी वस्तुत्र्यों के श्रानस्तित्व का राग श्रालापा। उसने कहा कि ईश्वरीय प्रेम एक रहस्य है जिसका केवल अनुभव करना ही श्रेय है। जूलनून ने सूफ़ीमत को अपनी विचार-परिपक्वता से पृष्ट किया । उन्होंने इत्म ऋौर मारिफत में, ज्ञान ऋौर प्रज्ञान (विज्ञान ) में भेद स्थापित किया त्रौर स्पष्ट कहा कि ईश्वरीय-ज्ञान या मारिफत का सम्बन्ध मुहब्बत या परमप्रेम से है र । इन्होंने सुफ़ीमत में मुर्वप्रथम अध्यात्मविद्या ख्रीर भावावेश या हाल का भी समावेश किया। एक ऋौर स्थल पर ऋध्यात्मविद्या या मारिफत के सम्बन्ध में विचार करते हुये इन्होंने लिखा है कि वास्तविक ज्ञान परमात्मा की कृपा-कोर से पराभृत हृदय में ही होता है, जिस प्रकार सूर्य के प्रकाश में ही सूर्य को देखा जा सकता है 3 ! जिस प्रकार सूर्य के अधिकाधिक निकट पहुँचने पर व्यक्ति का पृथक अस्तित्व विलीन हो जाता है, उसी प्रकार साधक जितना ही ऋधिक परमेश्वर के निकट पहुँचता जाता है वह श्रहं से दूर होता जाता है। जूलनून ने समा, हाल, तौहीद, तौबा, करामात श्रादि प्रसंगों पर भी विचार प्रकट किये तथा प्रेम को साध्य रूप में प्रतिष्ठित कर दिया। इनके स्वतंत्र चिन्तन के कारण इन्हें इस्लाम विरोधी— मलामती ४ तथा जिन्दीक समभा गया श्रीर खलीफा मुतविक्कल ने इन्हें कारावास का दंड दिया किन्तु बाद में स्वयं इनसे प्रभावित हुआ। जामी ने ऋपने नफहातुलउन्न में इन्हें सूफीमत के प्रथम प्रचारक शेख की पदवी दी है।

बायाजीद बिस्तामी (मृ० ६३१ ई०) शुद्ध पारसी-संतान था। इसका बाप शरबाशाँ जरथुष्ट्र का उपासक था। सूफीमत में तौहीद तथा मुहब्बत की स्थापना ने ऋदौतबाद को जन्म दिया। बायाजीद ने परमात्मा को कण-कण में व्याप्त देखा। ईश्वर ऋौर जगत में इन्होंने ऋभिन्नता प्रतिपादित की। ऋत्म-दर्शन में उमने परमेश्वर का साज्ञात्कार किया।

<sup>1</sup> Tadhkiratu '1 Awliya p. 272. 12

<sup>3.</sup> Idea of personality in Sufism. By R.A. Nicholson. p. 91

<sup>3.</sup> Tadhkiratu 'I Awiiya p. 946

v. Encyclopaedia of Islam; London 1884, P, 946.

वह जीवात्मा और परमात्मा को स्राभिन्न समभता था। उसका कथन है, 'कि मेरे इस चोले के स्रन्तर्गत ईश्वर के स्रातिरिक्त स्रोर कुछ नहीं है' तथा 'में धन्य हूँ, मेरा कितना स्रामा प्रभुत्व है ।' उसके ये वाक्य सर्वात्मवाद का प्रतिपादन करते हैं जो स्फ्रीमन का प्राण् है। प्रेम के सम्बन्ध में भी उसकी धारणा महान है, उसका कथन है कि परमात्मा का जीवात्मा के प्रति प्रेम परमात्मा के प्रति जीवात्मा के प्रेम से प्राचीन है। जीव स्रज्ञानवश समभता है कि वह परमात्मा को प्रेम कर रहा है। वास्तव में वह तो प्रेम के स्रनन्य स्रोत परमात्मा का स्रज्ञकरण कर रहा है। करस्ती प्रेमावेश के लिये सुरा और समा की सार्थकता प्रतिपादित कर चुका था। यजीद के प्रेम ने पुनः विरह और सुरा को प्रेरणा दी। उसको तृप्ति तब मिली जब प्रियतम ने उसे स्रपना लिया। उसने सर्वप्रथम निर्वाण या फना का प्रतिपादन कर स्रार्थ संस्कारों से सूफीमत को पुष्ट किया। कहा जाता है कि यह सिन्ध के सन्त स्रब्रूस्नली का मुरीद था। यजीद के सर्वात्मवाद ने भविष्यके सूफ़ियों के लिये स्रद्धित का मार्ग उन्मुक्त कर दिया। जूलनून स्रोर यजीद ने 'पीर' के महत्व को व्यक्त किया। जूलनून ने परमात्मा की स्राज्ञा से भी गुरू की स्राज्ञा को महत्वपूर्ण माना है। यजीद ने गुरुहीन साधक को शैतान का उपासक तक कह दिया।

श्रव तक दिमिश्क, ख़ुरासान, बगदाद श्रादि में सूफियों के मठ स्थापित हो चुके थे। कुरान में प्रतिपादित नमाज़ (ज़िक ) को सूफियों ने इतनी लगन से श्रपनाया कि सलात, रोजा श्रादि श्रन्य विधानों के ऊपर भी उसकी स्थापना हो गई। वे सामूहिक रूप से जिक्र या सुमिरन में लीन रहते थे। उन्होंने उसी के पीछे श्रपना सर्वस्व त्याग दिया था। श्रव तक के सूफी केवल उपदेश देते थे। श्रव सिद्धान्तप्रण्यन की परम्परा भी श्रारम्भ हुई। मुहासिबी तथा बायजीद ने तसब्बुक पर थोड़ा बहुत लिखा है। जबिक श्रव्वासियोंके शासनकाल में मुस्लिम संघ एवं साम्राज्य नानाप्रकार की दलबंदियों में विभक्त हो रहा था सूफी साधक सूफीमत के स्वरूप-निर्णय में लगे थे। किसी ने सूफीमत में मिताहार श्रीर एकान्तवास को ध्येय माना, किसी ने श्रात्मशिक्षण को मुख्य स्थान दिया। नूरी ने सत्य के लिये स्वार्थ का परित्याग ही सूफीमत का सार माना है। परिभाषात्रों का श्राधिक्य यह सूचित करना है कि जन वर्ग में सूफीमत का परिचय जानने की जिज्ञासा थी।

इसी समय जुनैद (मृ० ६६६ ई०) ने जूलन्न मिस्री के उपदेशों का संपादन किया, तथा शिवली ने उनका सर्वत्र प्रचार किया। अपने समय के सूफ़ियों में जुनैद अप्रगण्य माने जाते थे। इस समय के सूफ़ियों और शासक वर्ग में जो विरोध वढ़ रहा था, उसका अनुभव जुनैद ने किया। उसने प्रेम के रहस्य को, गुद्ध विद्या के प्रकाशन को प्रोत्साहित नहीं किया। जुनैद ने अवसर देखकर काम किया। बाहर से तो वह कट्टर मुसलमान जान पड़ता था किन्तु भीतर ही भीतर गुप्ततत्व का प्रसार करता था। जुनैद ऐसे सूफ़ी साधकों में से है जिनका सम्मान मुल्ला और फकीर दोनों समान रूप से करते हैं। जुनैद के गुद्ध और

<sup>9. &</sup>quot; Beneath this cloak of mine there is nothing but God."

<sup>&</sup>quot;Glory to me! How great is my majesty."

थाह्य प्रदर्शन के रूप में हमें स्फ़ीमत श्रीर इस्लाम के समन्यित होने की भावना के लच्चण हिष्टगोचर होते हैं जिसकी पूर्णता गज्जाली ने कुछ समय बाद की । इन्हों के शिष्य हल्लाज या मन्स्र (मृ० ६७८ ई०) थे । जुनैद शासक श्रीर साधक के संघर्ष के मध्य भी निर्मुक रहे श्रीर मन्स्र को श्रपने पाणों की बिल देकर इस संघर्ष की पूर्णाहुित करनी पड़ी । मन्स्र पारम्भ से ही जिज्ञासु थे, इसी कारण उन्होंने भारत, खुरासान एवं तुर्किस्तान की यात्रा की थी । मन्स्र ने मसीह का श्रादर किया तथा उनके श्रात्मोत्सर्ग की सराहना की । यजीद ने जिस सत्य की श्रतुभृति की थी, मन्स्र ने उसे श्रात्मरूप बना लिया । मन्स्र ने स्वयं को सत्य कहा । वह 'श्रनल्हक' हो गया । प्रेम को उसने परमात्मा के सत्व का सार कहा है। प्रेम की महानता बिना प्रतिकार किये दुख सहने में हैं। उसका कथन है 'में वही हूँ जिसको प्यार करता हूँ, जिसे प्यार करता हूँ वह मैं ही हूँ । हम एक शरीर में दो प्राण हैं, यदि तु मुमे देखता है तो उसे देखता है । यदि उसे देखता है तो हम दोनों को देखता है ये उसने 'लाहूत' श्रीर 'नास्त' (देव श्रीर मर्त्य लोक) का विवेचन किया तथा इन दोनों के मिलन को 'हुल्लूल' कहकर प्रतिपादित किया । उसकी स्वयं की रचनाशों में 'हुल्लूल' के दर्शन हो जाते हैं ।

'जिस प्रकार शराब श्रौर पानी मिलकर एक हो जाती है उसी प्रकार परमात्म-तत्व श्रौर में मिलकर एक होगया हूँ 3 ।' मन्सूर ने इबलीस का निरादर नहीं किया। उसके श्रमुसार वहीं ईश्वर का सच्चा मक था क्योंकि श्रम्य फरिश्नों ने श्रल्लाह की श्राज्ञानुसार श्रादम की वन्दना की जब कि वह केवल एक उसी का उपासक रहा। श्रल्लाह ने उसकी परीज्ञा ली श्रौर वह दन्ड-विधान के सम्मुख भी ईश्वर की श्रमन्य उपासना में लीन रहा। हल्लाज के श्रमुमार उसने ईश्वर की श्राज्ञा का उल्लंघन करके ईश्वरीय महत्ता सिद्ध कर दी। मन्सूर ने मुहम्मद की श्रवहेलना नहीं की प्रत्युत उन्हें सर्वश्रेष्ठ नबी माना। कुरानोपदिष्ट शालीनना तथा व्यवहार-पद्धित की उसने श्रवहेलना नहीं की किन्तु कएकए में ईश्वर को व्याप्त देखने वाला मन्सूर जब श्रात्मशिज्ञ्ण की पराकाष्ठा पा कर स्वयं सत्य (श्रमल्हक) हो गया तो इस्लाम के शास्त्रीय विधायक श्रौर शासक इसे न

Idea of personality in Sufism. p. 29
 by R. A. Nicholson.

F. 'If you do not recognise God' he sayest at least recognise his signs. I am that sign. I am the creative truth'.

Studies in Islamic Mysticism p. 84.

By R. A. Nicholson

<sup>3. &</sup>quot;The spirit is mingled in my spirit even as wine is mingled with pure water.

where anything touches thee; it touches me to in every case thou arts?

मह सके श्रीर उसे धर्म-विरोधी 'एवं 'रज्जुकला'' का पारंगत घोषित कर दन्ड दिया ।

सूफियों ने अपनी साधना में मध्यस्थ की अनावश्यकता प्रतिपादित करके मुल्लाओं आदिक धार्मिक व्यक्तियों की सत्ता तथा महत्ता पर आधात किया तथा स्वयं को आध्या- त्मिकता के उच्चस्तर पर पहुँचा कर 'सत्य तत्व' घोषित किया। परमेश्वर से इस प्रकार अबाध सम्मिलन प्राप्त करके उन्होंने शासकों के ईश्वरीय प्रतिनिधि स्वरूप पर भी आधात किया। अतः राज्यवर्ग और धर्म संघ दोनों ही सूफियों के इस स्वतंत्र चिन्तन के कारण उनके विरोधी हो गये, और इसीलिये दोनों ने उनका दमन किया।

इस समय के अन्य स्फियों ने भी इस स्फीमत और शासकों के संघर्ष को पहचाना। फाराबी ( मृ० १००७ ई० ) ने कुरान के साथ इसका समन्वय करना चाहा । इसी संघर्ष के कारण सूफ़ीमन में दुरुहता त्रीर गुह्य भावना का समावेश हो गया। वह प्रकट में प्रदर्शित करने की वस्तु न रहा । इस गुह्य प्रचार की त्रावहेलना के कारण ही मन्सूर को प्राणदन्ड मिला। मिस्ती बायाजीद त्र्यौर मन्सूर ऐसे साधकों की स्पष्टोक्तियों ने सूफीमत के इस काल को क्रांतिकारी प्रणति प्रदान की । इस युग के सूफ़ी प्रेमोन्माद या हाल में ऋघीर हो ईश्वर श्रीर मानव के श्रमेद को प्रतिपादित करते थे। परमात्म-प्रेम के सम्मुख वे क़रान निहित आचार विचार को अधिक महत्वपूर्ण नहीं समभते थे। इसी कारण मुल्लाओं और शासकों ने उन्हें विधर्मी या 'जिन्दीक' घोषित कर दन्डित किया। मन्सूर के जीवनोत्सर्ग ने इम संघर्ष को चरमसीमा पर पहुँचा दिया श्रीर श्रागे श्राने वाले सूफ़ी, जुनैद की भांति इस्लाम श्रीर सूफ़ीमन में सामन्जस्य उत्पन्न करने का प्रयास करने लगे। इस प्रकार हम देखते हैं कि सफ़ीमन अपनी प्रारम्भिक अवस्था में संन्यासवृत्ति प्रधान था। उसका किसी से संघर्ष न था त्रीर न किसी से त्राधिक सम्पर्क ही था। उसने त्रापना चेत्र पृथक कर लिया था: किन्तु द्वितीय ऋवस्था में वही एकान्तप्रिय सूफीमत, धर्म तथा राज्यसंघ के संघर्ष में त्राया। उसे न तो धार्मिक क्षेत्र में मान्यता मिली त्रौर न राज-शक्ति ने उसे शरण दी। सुफ़ियों के इस प्रकार बहिष्कृत होने के कारण जनता भी उनका खुले हृदय से स्वागत न कर सकी यद्यपि हर समय में, हर देश में ऐसे सन्त सर्वसाधारण व्यक्तियों के हृदय की मर्वाधिक आकर्षित करते रहे हैं।

श्रब तक सूकीमत श्राचरण प्रधान, एवं सांसारिक मंत्रमटों से तटस्थ रहा था तथा चिन्तन प्रधान होकर साधकों श्रोर शासकों के संघर्ष से परिचिति हो चुका था; श्रब समय श्रा गया था जब वह इस्लाम में श्रपना विशिष्ट स्थान बना ले। सूकी मन्तों के उपदेशों के संग्रह बनने लगे। उनके जीवन श्रोर इत मम्बन्धी ग्रन्थों की रचना होने लगी। 'कश्फुलमहजूब' के देखने से पना चलता है कि इस समय सूफियों के कई सम्प्रदाय वर्तमान थे। श्रब्धुहरूद (मृ० ११०६ ई०) ने दीचागुक के श्रातिरिक्त शिचागुक को महत्व देकर

Literary History of Persia.
 by E. G. Browne.

सूफ़ियों की मधुकरी वृत्ति का परिचय दिया। वह समा (संगीत) का प्रतिपादक था जिसे वह विषयवासना के विनाश के लिये आवश्यक समभता था। वह अत्यन्त उदार था तथा पीरों की समाधि पर जाने को हज्ज के बराबर ही महत्वपूर्ण समभता था; इतना एव होने पर भी सुफ़ीमत को इस्लाम में मान्यता न मिली।

समन्वय की भावना जुनैद के उपदेशों में उद्भुत हो चुकी थी किन्तु उसे पूर्णता इमाम गज्जाली के प्रयत्न में मिली। सुफ़ीमत को व्यवस्थित रूप देकर, उसके विभिन्न सिद्धान्तों पर प्रकाश डालकर, उसे इस्लाम में विशेष स्थान देने वालों में कालाबाधी एवं हजिवरी का नाम भी लिया जाता है किन्तु पूर्ण सफलता का श्रेय इन्हें न मिलकर 'हुज्वतुल इस्लाम' या इस्लाम धर्म के 'व्यास' गज्जाली को मिला। कालाबाधी (मृ० १०५२ ई०) तथा हुज्विरी ने अपने ग्रन्थों के द्वारा दोनों मतों, इस्लाम श्रौर तसव्वृफ की विशेष बातों का वलनात्मक त्राध्ययन किया है। गज्जाली ने नियन्त्रण की त्रावश्यकता सम्भ "भय" या 'स्त्रीफ' की पुन: प्रतिष्ठा की तथा गुह्य के प्रचार का निषेध कर दिया। उसने दीन के उदार होत्र में दोनों मतों का सामन्जस्य किया, उसके अनुसार मनुष्य 'मुल्क' का निवासी है। रूह 'मलकृत' में त्राती फिर वहीं चली जाती है। संदेशवाहक फरिश्ते 'जबरुत' के निवासी हैं। अन्य फरिश्ते 'मलकृत' में रहते हैं। इस्लाम का सम्बन्ध 'मलकृत' से श्रीर कुरान का 'जबरुत' से है। सूफ़ी स्वयं को हक कहते हैं क्योंकि अल्लाह ने आदम को अपना रूप देकर उसमें अपनी रूह फंकी ै। हदीस है कि जो रूह को जानता है वह इश्वर को जानता है। वस्तुत: रूह अंश स्त्रीर ईश्वर संशी है। त्रातएव सिफ्यों का 'त्रानल्हक' इस्लाम विरोधी नहीं उसी का विस्तार है। सुफ़ियों को इलहाम होता है श्रोर रसूल उसका प्रचार करते हैं। इमाम गज्जाली के प्रयास से तसव्वुफ इस्लाम का एक ऋंग बन गया, अब इस्लाम और सुक्षीमत दोनों का प्रचार एक साथ ही श्रारम्भ हो गया श्रौर श्राधिकांश सूफ़ी इस्लाम के प्रचारक बन गये। इसके बाद मुस्लिम विजयों के साथ ही सुफ़ीमत के प्रचार का इतिहास भी निहित है। सुफ़ियों ने प्रचार के लिए बल-प्रयोग के स्थान पर अपनी चमत्कार पूर्ण युक्तियों का प्रयोग किया।

भारत में सूफ़ीमत के त्राने के पूर्व उसका इस्लाम धर्म-संघ से विरोध समाप्त हो गया था। त्राधिकांश सूफ़ी 'बाशरा' हो गये थे। वे त्रपनी विचार पद्धति को इस्लामी नियमों में त्रानुशासित करने का सदैव प्रयाम करते रहे। त्राव सूफ़ीमत का विरोध शेख़ त्रीर मुल्लाओं से भी नहीं था त्रीर माथ ही उन्हें राजकीय प्रथ्रय भी प्राप्त था। मठों से लगी हुई जागीरें तथा राजाओं का यदा कटा सूफ़ी मन्तों में वार्तालाप त्रीर उनका सम्मान इस बात का प्रमाग है कि सूफ़ियों का मम्पर्क राजवर्ग, धर्म-संघ तथा जनजीवन इन तीनों से ही था। कहा जाता है कि शेष्व मलीम चिश्ती के त्राशीर्याट से ही त्राकवर को जहांगीर की

<sup>1, &</sup>quot;I was a hidden treasure, I desired to become known and Brought creation into being that I might be known" Hadith-i-qudsi P 54

प्राप्ति हुई थी तथा कादिरिया सम्प्रदाय के मुल्लाशाह का दाराशिकोह शिष्य था। भारते में ग्रानेवाले ग्रिधिकांश इस्लाम के प्रचारक थे। इनका ग्रागमन मुसलमानी त्राक्रमणों से पूर्व भी हो चुका था किन्तु उत्तरी भारत में थे मुसलमानी राजनीतिक विजयों के साथ ही या फौजों के पीछे ग्राये। इनका कार्य उस दशा में त्रारम्भ हुत्रा जब कि इस्लाम राजधर्भ के रूप में स्थापित हो गया था। दिच्या भारत में यद्यपि इन दरवेशों को इस्लाम का प्रश्रय राजधर्म के रूप में प्राप्त नहीं हुत्रा किन्तु वहाँ भी इन सूफ़ियों के शान्तिपूर्वक प्रचार ने इस्लाम को प्रतिष्ठित कर दिया। सूफ़ी किवयों के प्रेमाख्यानों के त्रारम्भ में त्रल्लाह, मुहम्मद तथा शाहेवख्त की प्रशंसा इस बात का प्रमाण है कि इन सूफ़ी साधकों का ग्राब इस्लाम धर्म-संघ या राज्य-संघ से विरोध न था प्रत्युत बहुत ग्रंशों में वे उसके सहायक ही सिद्ध हुये।

इस प्रकार यह काल सूफीमत का प्रचार काल है। साथ ही यही समय है जब ईरान के प्रमुख सूफी काव्यकारों ने इसे अपनी पुष्ट लेखनी द्वारा हृदयग्राही बनाया जिसका अनुकरण भारतीय सूफियों ने किया। उमर खैंय्याम (मृ० ११८० ई०) सनाई (मृ० ११८८ ई०) निजामी (मृ १२६० ई०) अत्तार (मृ० १२८७ ई०) रूमी (मृ० ११४६ ई०) शव्सतरी (मृ०१२७७ई०) हाफिज़ (मृ०१४४७ ई०) एवं जामी (मृ०१५४६ ई०) ने इसी काल में अपनी मसनवी और गजलों की रचना की। इन प्रतिभाशाली कवियों के द्वारा फ़ारसी साहित्य की अभिवृद्धि के साथ सूफीमत का भी प्रचार हुआ। सूफीमत की उपदेशात्मक बातों को काव्य का परिधान देकर उसे आकर्षक स्वरूप प्रदान किया जिससे उनकी पहुंच सर्वसाधारण तक सम्भव हो सकी। इन काव्य रचनाओं के द्वारा सूफीमत में सरसता का संचार हुआ और इसका पूर्व वैराग्यमय स्वरूप विस्मृत होकर उसका स्थान प्रेम और विरह ने ले लिया। इस प्रेम और विरह की प्रतीकों के आधार पर प्रेमाभिव्यक्ति हुई। फ़ारसी काव्य के इस आदर्श का प्रभाव कमश: अन्य भाषाओं पर भी पड़ा। भारतीय सूफियों ने तो इसी ढंग पर काव्यमयी सूफी भावधारा से समन्वित रचना करके हिन्दी साहित्य की प्रेमाख्यान परम्परा में अपना विशिष्ट स्थान बना लिया है।

# भारत में इस्लाम तथा सूफ़ीमत

श्रा को देश तीन श्रोर से समुद्र द्वारा घिरा हुन्ना है। भोजन तथा खाद्य सामग्री पर्याप्त न होने के कारण श्रारकों ने प्रारम्भ से ही व्यापार की श्रोर श्रिषक ध्यान दिया। श्रार के व्यापारिक मार्ग से ही मिस्र श्रोर शाम के देश का व्यापार होता था। श्रारकों का भारत से व्यापारिक सम्बन्ध बड़ा प्राचीन है। बौद्ध जातक कथाश्रों में इस विषय के संकेत मिलते हैं। हजरत यूसुफ के समय से लेकर मार्कोपोलो श्रोर वास्कोडिगामा के समय तक भारतीय व्यापारिक मार्ग श्रारवों के श्राधीन थे।

ईसामसीह से दो शताब्दी पूर्व का एक यूनानी इतिहासकार यरशीदल लिखता है जहाज भारत के समुद्रतट से यमन (सवा) त्याते हैं त्यौर वहाँ से मिस्र पहुँचते हैं। तात्पर्य यह है कि त्रारबों के साथ भारत का सम्बन्ध ईसा के पूर्व का है। ईसा की छुठी शताब्दी में मुहम्मद साहब ने त्रारब जाति में एक नवीन जाप्रति पैदा कर दी। नवीन त्रारब मुसलमान बड़े उत्साह से नये नये देशों को हस्तगत करने में तत्पर हो गये त्रीर एक समय आया जब कि वे मिस्र से लेकर स्पेन तक फैल गये। रूम सागर पर भी उनका त्राधिपत्य था। भारत के सम्बन्ध में त्रारबों के विचार बड़े मूल्यवान थे। हज़्रत उमर ने एक बार एक व्यापारी से पूछा कि भारत के विषय में उसके क्या विचार हैं! उसने त्रात्यन्त संचिप्त और मार्मिक उत्तर दिया "उसकी नदियां मोती हैं, पर्वत लाल हैं क्रीर वृद्ध इत्र हैं।"

हिजरी पहली शताब्दी के ऋरबी इतिहास में भारतीय बन्दरगाहों के नाम उल्लिखित हैं जिनमें बलोचिस्तान का तेज, सिन्ध का देवल, गुजरात का थाना, खम्भात का सेवारा, जैमूर और मद्रास के कोलयमली प्रसिद्ध हैं। इनका विस्तार मलावार, कन्याकुमारी से होते हुये बंगाल और कामरूम तक था। भारत की विभिन्न वस्तुओं के नाम भी अरबी इतिहास में इसी कारण मिलते हैं। कुरान में हिन्दी शब्दों का प्रयोग भी सम्भवतः इसी कारण है। हिजरी सन ६८६ के पूर्व के एक ऋरबी किव ऋबू जिलदम ने सिन्ध की प्रशंसा की हैं। इस प्रकार यह स्पष्ट होता है कि भारत और अरब का सम्बन्ध अरबन्त प्राचीन और धनिष्ठ रहा है।

त्रालहज्जाज जिस समय इराक का शासक नियुक्त हुन्ना उसने खुलीफा से विशेष श्राज्ञा मांगकर त्रपने दामाद त्रवुल विन कृ सिम को सिन्ध पर श्राक्रमण करने के लिये भेजा। यह मुल्तान को जीतकर निश्चिंत हुन्ना ही था कि हज्जाज तथा ख़लीफ़ा की मृत्य हो गई त्रौर क़ासिम को नये खुलीफ़ा सुलेमान ने वापस बुला भेजा। उमैय्या वंश के खलीफ़ा ने एक बार पुन: सिन्ध पर त्राक्रमण करके उसे जीतना चाहा किन्तु श्रासफल रहा । सिन्ध के मुसलमान स्वेदार ने काश्मीर पर चढ़ाई की परन्तु वहां के प्रतापी राजा ललितादित्य मुक्तापीड़ (सन ७३३-७६६) ने उसे मार भगाया। अञ्बासी घंश के पननकाल में मुल्तान तथा बह्मनाबाद को छोड़ कर लोग सवत्र स्वतन्त्र हो गये। वे भूल गये कि कभी सिन्ध मुसलमानों के अधीन रहा था। इस्लाम का बलपूर्वक प्रवेश कुछ, समय के लिये ग्रवश्य स्थगित हो गया किन्तु शान्तिपूर्वक उसका प्रचार कभी भी एक बार प्रारम्भ होने के बाद नहीं रुका। इधर खलीक़ा हिन्द को सिन्ध की त्रोर से जीतने का प्रयास कर रहे थे, उधर त्रारवी सौदागरों ने मलावार तट पर त्रपने धर्म का प्रचार शुरू कर दिया। वे लोग हिन्दुस्तानी ऋौरतों . से विवाह करते त्र्यौर भारत में मुस्लिम संख्या बढ़ाते थे। इस विषय में उन्हें हिन्दू राजात्रों, विशेषतया वल्लभी वंश त्रौर कालीकट में जेमोरिन से बड़ी सहायता मिलती रहती थी। इनके प्रोत्साहन से बहुत से मुसलमान व्यापारी खम्बात, कालीकट, श्रीर े. कोलम त्रादि स्थानों में बस गये । उनको केवल त्र्यपनी मस्जिदें बनाने की ही स्वतंत्रता

असारुलविलाद कज़र्वानी पृ० ८४।

नहीं थी वरन् बल्लाल राजा ने स्वयम् उनके लिये मस्जिदों का निर्माण कराया। इन्हीं की श्रीलादों में कोकण की नाटिया जाति तथा मलाबार की मोपला जाति है। मलाबार तट पर श्राठवीं सदी में इनके उपनिवेश बढ़ने शुरू हुए। जेमोरिन ने श्रपने जहाजों के लिये केवट प्राप्त करने के लिये तटिनवासी नीच जातियों को एक घर से कम से कम एक व्यिति को मुसलमान बनाने की श्राज्ञा दी। इस प्रकार यथेष्ट संख्या में लोग मुसलमान हो गये। इधर खलीफ़ा भी प्रचारकों को भेजने लगे। पन्द्रहवीं सदी में तैमूर के वंशज शाहरुख ने श्रब्धुर्रज्जाक (सन् १४४१) को कालीकट इसी श्रभिप्राय से भेजा था। दिख्ण भारत में सौदागरों श्रीर प्रचारकों द्वारा इस्लाम का प्रचार खूब हुश्रा। हिशाम का कबीला भागकर भारत में कोंकण श्रीर कन्याकुमारी के पूर्वी तट पर बस गया था। लब्बे श्रीर नवायत जातियां उन्हीं के वंश की हैं।

मलाबार कोदंगलूर के राजा चेरामन पेरूमाल ने स्वप्न में देखा कि चांद के दो दुकड़े हो गये हैं। इसका अर्थ उसने अपने दरबारियों से पूछा किन्तु एक मुसलमान का उत्तर उसे बड़ा पसंद आया और प्रभावित होकर वह भी मुसलमान बन गया। उसका नाम अर्ब्यु रहमान सामीनी रखा गया। उसने अरब की यात्रा की जहां से उसने मिलक इब्ने दीनार, शर्क इब्न मिलक, और मिलक इब्न हबीब को मलाबार भेजा। इन लोगों ने ग्यारह स्थानों पर मिजिस्दें बनवाई और दीन का प्रचार किया। आज भी जेमोरिन सिंहासन पर बैठते समय सिर मुझाता है तथा मुसलमानी लिवास पहनता है। उसके घरवाले फिर उसके साथ खाना पीना छोड़ देते हैं। वह अन्तिम चेरामन पेरूमाल का प्रतिनिधि माना जाता है। अब भी जब कालीकट और ट्रावनकोर महाराज कमर में तलवार बांधते हैं तब अभिपेक के समय प्रतिज्ञा करते हैं कि मैं इस तलवार को उस समय तक कमर में वांधूगा जब तक मेरा मक्के वाला चाचा वापस नहीं आता। दिख्य के मोपले उन्हीं के वंशज हैं। मोपले मत-पिल्ला का अपभंश है ।

मसूदी जब १०वीं शताब्दी में भारत त्राया तो उसे १० हजार मुसलमानों की बस्ती चोल राज्य में मिली थी। इब्नबतूना ने खम्बात से मलाबार तक त्राच्छी मुस्लिम त्राबादी देखी थी। इस प्रकार मुसलमान धीरे धीरे त्रापनी बस्तियां बनाते चले जा रहे थे।

शान्तिपूर्वक धर्मप्रचार में सबसे महत्वपूर्ण कार्य मुसलमान फकीरों और दवेंशों ने किया। यह कार्य ११ वीं सदी से क्रारम्भ हो गया था। सन् १००५ में शेख इस्माइल बुझारा से भारत त्राया और अपने प्रचार से सैकड़ों को मुसलमान बनाया। सन् १०६७ में अब्दुल्लाह यमनी ने गुजरात में इसी प्रकार प्रचार किया। इसे बोहरे लोग अपना प्रथम प्रचारक मानते हैं। १२ वीं सदी के प्रारम्भ में खोजों के प्रचारक नूर सतागर ने गुजराती नीच जातियों को मुसलमान बनाया। तरहवीं सदी में सैयद जलालुद्दीन बुखारी और सैयद अहमद कबीर ने सिन्ध और कच्छ के पास अनेक लोगों को मुसलमान बनाया। इन

१. भारत में इस्लाम।

सबमें प्रसिद्ध ख्याजा मुईनुद्दीन चिश्ती थे जो तेरहवीं सदी के त्रारम्भ में सीस्तान से त्राकर स्राजमेर में बस गये थे। कहा जाता है कि त्राजमेर जाते समय देहली में उन्होंने ७०० लोगों को मुसलमान बनाया। सन् १२३६ में त्राजमेर में ही उनकी मृत्यु हो गई। उनकी कल पर त्राज भी मेला लगता है। इसी प्रकार १४ वीं सदी में पानीपत में बूत्राली कलन्दर ने प्रचार किया। ये प्रचारक मुसलमान विजेतात्रों के साथ साथ त्रागे बढ़ते जाते थे। इन दो सदियों में ये प्रचारक काश्मीर, दिख्ण भारत तथा वंगाल त्रादि प्रदेशों तक फैल गये। मुईनुद्दीन चिश्ती के कई शिष्य भी धर्म प्रचार के लिये प्रसिद्ध हुये। उनकी शिष्य परम्परा में शेख फरीदउद्दीन शकरगंज, इनके शिष्य निजामउद्दीन त्रालिया तथा १३ वीं १४ वीं सदी में ख्याजा कुतुवउद्दीन काकी, शेख त्रालाउद्दीन त्राली, त्राहमद साबिरी जीरान, काले खाले त्रादि बहुन प्रसिद्ध हैं। १६वीं सदी में इन लोगों का प्रचार मुगलों की सहिष्णुता की नीति के कारण कुछ हलका पड़ गया किन्तु तेरहवीं त्रार चौदहवीं सदी में इनकी सफलता पर्याप्त हुई जिसके त्रानेक कारण थे।

नजदवली ने १३वीं सदी में मदुरा ऋौर त्रिचनापल्ली में बहुत से मुसलमान बनाये। पेन्नुकोडा के एक साधु फखरुद्दीन ने वहां के राजा को इस्लामी धर्म ग्रहण करवाया। यह सन् ११६१ में मरा।

त्र्यायों के त्रागमन के पूर्व द्रविण जाति में भिक्त भावना का त्रास्तित्व प्रधान था। श्रायों के बुद्धिवाद के साथ भिक्तभावना का मिश्रण हुत्रा जिससे विचार श्रत्यन्त उन्नत श्रीर उदार हो चले। इसी कारण यह सम्भव हो सका कि नवीन जातियां श्रीर विचार वाले लोग जो समय समय पर भारत त्राये यहां की सभ्यता, संस्कृति त्र्यौर धर्म द्वारा प्रभावित होकर इसी में लीन हो जायें। उपनिषदों के प्रादुर्भाव काल में यज्ञ तथा श्चन्य दसरे कृत्यों के विरुद्ध रहस्यवाद का जन्म हुन्ना। यह रहस्य-भावना जो भिक्त त्रीर प्रेम से समन्वित थी धीरे धीरे जन साधारण के विचारों पर त्रपना प्रभाव डालने लगी। प्रेम ऋौर भिक्त की यह भावना इतनी गहरी थी कि बौद्धिक दर्शन जो बुद्धिवाद का फल था प्रेम ऋौर भिक्त से प्रभावित हो चला। इस्लाम के भारत में प्रवेश करने पर भारतीय साधकों को यह चिन्ता हो चली कि भारतीय कहीं इन नवागत जन समुदाय के विचारों द्वारा पराजित न हो जायँ। त्र्यतः भारतीय साधक इस नवीन परिस्थिति का सामना करने के हेतु संन्नद्ध हो गये। उन्हें त्रपनी विस्मृत भक्ति-भावना का त्राधार मिला जोकि ग्राध्यात्मिक त्राधार शिला पर स्थित रहकर सर्वजन हिताय स्वग्नंक उन्मुक्त किये थीं। रामानन्द ने जनसाधारण की भाषा में सब लोगों को ज्ञान ख्रौर भिक्त का उपदेश दिया। नवागत मुस्लिम विचार-धारा पर भी भारत की संस्कृति का प्रभाव पड़ा। यहां की जनता को मुसलमान बनाने में मुस्लिम साधकों या सुफ़ियों का बड़ा हाथ रहा है। ये नवागन्तुक साधक सर्वप्रथम पंजाब एवं सिंघ में त्र्राये।

मखंदूम सैयद श्रली—श्रलहुज्विरी दातागन्ज वस्त के नाम से जनसाधारण में प्रसिद्ध थे। इनका निवास स्थान जुल्लाव श्रीर हुज्विर गजनी के पास था श्रत: लोग

उन्हें अल्जुल्लावी भी कहकर पुकारते थे। इन्होंने अपने जीवनकाल में अनेक देशों का अमण किया और अन्त में पंजाब में आकर प्रचारकार्य प्रारम्भ किया। भट्टी द्रवाजा लाहीर में इनकी कब पर अनेक हिन्दू तथा मुसलमान पूजा करने आते हैं। इनकी मृत्यु १०७२ ईसवी तथा ४६५ हिजरी में हुई थी। वृहस्पतिवार को, विशेषकर आवण मास के अन्तिम वृहस्पति को इनकी कब पर बड़ा मेला लगता है। कहा जाता है कि ख्वाजा मुइनुद्दीन चिश्ती, ख्वाजा कुतुबउद्दीन काकी, बाबा फरीदुद्दीन आदि को यहीं पर आकर सत्य का आभास हुआ था। अल्हुज्विरी द्वारा रचित अन्य 'कश्फुल महजूब' के नाम से प्रसिद्ध है। जनसाधारण के विश्वासानुसार सूफ़ीमत के ये प्रथम आचार्य हैं जो भारत आये।

'करफुल महजूब' में इनका कथन है कि साधक को लगभग तीन साल तक गुरु के पास उनके संरच्चण में रहना चाहिये। प्रथम वर्ष में उसे ऋहंकार से छुटकारा पाकर मानवता की सेवा करनी चाहिये तथा द्वितीय वर्ष में उसे ऋपने सारे कार्यों को ईश्वरो-न्मुख कर देना चाहिये ऋौर ऋन्तिम वर्ष में ऋत्मतत्व समभने का प्रयत्न करना चाहिये। हुज्विरी के ऋनुसार दिरद्वता में जीवन व्यतीत करने का ऋर्थ है सांसारिक विषयों की लिप्सा का सर्वथा त्याग करना, निष्काम होकर ईश्वर साधना को ही हुज्विरी 'फ़ना' कहते थे। फना की ऋोर ऋग्रसर होमें की व्यवस्था को वे हाल भी कहते थे।

यद्यपि श्चलहुज्विरो ने श्चपने ग्रंथ में १२ सूफी सम्प्रदायों का उल्लेख किया है किन्तु भारत में विशेष रूप से प्रसिद्ध होने वाले चार सम्प्रदाय हैं।

### चिश्तिया

चिश्तिया सम्प्रदाय के संस्थापक ख्वाजा खबू इशाक शामी चिश्ती माने जाते हैं जिनका सम्बन्ध त्राली से लगाया जाता है । किन्तु चिश्ती सम्प्रदाय का भारत में श्रागमन इन्हीं हुज्विरी के पश्चात् हुन्रा । स्वाजा त्रहमद त्रब्दुल चिश्ती ( मृत्यु ६६६ र्इ॰ ) यद्यपि दसवीं सदी के साधक थे किन्तु उनके विचार भारत में ख्वाजा मुईनुद्दीन चिश्ती के द्वारा १२वीं शताब्दी में स्त्राये। ये कई स्थानों का भ्रमण कर चुके थे तथा कुछ दिन देहली में भी रहे। देहली को ऋपने विचारों के प्रचार के उपयुक्त न पाकर अजमेर में हिन्दुत्रों के तीर्थस्थान पुरुकर चले गये। वहीं पर इनकी मृत्यु सन् १२३६ में हो गई। सृफी साधकों में इनका बड़ा सम्मान रहा ख्रौर इसी कारण इन्हें लोग "त्राफनावे हिन्दे" भारत-भास्कर कह कर पुकारने रहे हैं। त्र्यकवर सम्राट भी इनका बड़ा सम्मान करता था । इनके समाधिस्थान में हिन्दू पूजा-मन्दिरों की भाँति नवादत-खाने से प्रति तृतीय घंटे पर गायन तथा वादन होता है। समाधि-स्थल पर देवदासियों की भाँति गायन पटु बालायें भी धनवान अद्धालुत्रों के त्राग्रह पर संगीत की स्वरलहरी से समाधि-स्थल को गुन्जायमान कर देती हैं। पुस्कर में हुसेनी ब्राह्मण नामक एक जाति है जो हिन्दू मुस्लिम धार्मिक मतभेद के खोखलेपन को स्पष्ट श्रीर प्रत्यच्च करती है। इस जातिवाले मुसलमानों के कर्मकान्ड को वहीं तक ग्रहण करते हैं जहाँ तक उसका विरोध हिन्दूधर्म से नहीं होता। उनकी स्त्रियाँ भी हिन्दू महिलात्रों की भांति ही रहती हैं, भिन्नाटन पर जातं समय ये लोग हुसेन नाम लेकर भिन्ना ग्रह्ण करते हैं। मलकाना (मलखान) राजपूत भी इसी प्रकार का एक जाति वर्ग है जो पूर्ण हिन्दू होते हुये भी मुस्लिम त्राचार विचारों से प्रभावित है। शाहदुल्ला सम्प्रदाय वाले भी त्रथवंवेद को प्रामाणित मानते हैं। निष्कलंक सम्प्रदाय हिन्दू मुस्लिम सामन्जस्य का महान प्रतिक है। फरगना के ख्वाजा कुतुबउद्दीन काकी भी चिश्तिया सम्प्रदाय के थे तथा उनका प्रचार कार्य सम्भवत: देहली प्रान्त के त्र्यासपास ही था। उनकी मीनार कुतुबमीनार के ही पास है जहाँ त्र्यसंख्य साधक त्र्यब भी एक इ होते हैं।

शेख फरीस्ट्दीन शकरगंज चिश्तिया भी प्रमुख चिश्ती साधकों में हैं। माधुर्य-भाव की साधना ने उनके लिये 'शकरगंज' उपनाम उपयुक्त बना दिया। इन्हीं के प्रचार कार्य के कारण सूफ़ीमत दिल्ण पंजाब में फैला। शेख जी का कथन था कि स्वर्ग का मार्ग अत्यन्त सँकरा है। सम्भवतः इसी विचार के कारण इनकी समाधि की दीवाल में एक सँकरा मार्ग बना दिया गया है जिसे 'स्वर्ग द्वार' कहते हैं। मुहर्रम की रात्रि को लोग इस द्वार से निकलने का प्रयास करते हैं। इनकी मृत्यु लगभग सन् १२६५ ई० में हुई थी। प्रसिद्ध कि शेख सर्फ उद्दीन इन्हीं की वंशपरम्परा में थे जो अपने उपनाम 'मजमूल' से अधिक प्रसिद्ध हैं।

त्रहमद साबिर (मृत्यु सन् १२६१) का चिश्तिया सम्प्रदाय में एक उपसम्प्रदाय है। इसकी नीव डालने वाले साविर साहव थे जिससे सम्प्रदाय का नाम साबिरचिश्तिया पड़ा। इनका प्रचार चेत्र रुड़की के श्रासपास था।

निज़ामुद्दीन त्रौलिया (जन्म सन् १२३८) शकरगन्ज चिश्तिया के प्रधान शिष्यों में थे। इनका जन्म बदायूं में हुन्रा था। किव खुसरो तथा न्रामीर हुसेन देहलवी इनके शिष्य थे। प्रसिद्ध इतिहासकार जियाउद्दीन बरानी भी इन्हीं की शिष्य परम्परा में रहे हैं।

शेख सलीम चिश्ती (मृत्यु सन् १५७२) त्राकबर के समकालीन थे। कहा जाता है कि इन्हीं के त्राशीर्याद से सम्राट जहाँगीर का जन्म हुन्ना था और त्राकबर ने फतेहपुर सीकरी में इनकी दरगाह बनवाई थी।

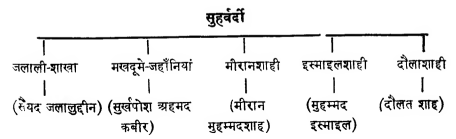
सिन्ध तथा पंजाब के कुछ प्रदेशों में चिश्तिया साधना का प्रचार ख्वाजा मुहम्मद ने किया था, जो सन् १७६१ को मृत्यु को प्राप्त हुये।

## सुहर्वीदयाः

चिश्तिया सम्प्रदाय के पश्चान् सुह्वीदिया सम्प्रदाय की प्रधानता भारत में हुई। इस सम्प्रदाय का इतिहास यहाँ पर शिहाबउद्दीन सुहरावदीं के बगदाद से आये हुये शिष्यों से प्रारम्भ होता है। वहा उद्दीन जकारिया सुल्तानी ने ही इस सम्प्रदाय की नींव यहाँ पर डाली जो शिहाबउद्दीन के शिष्य थे। सुहरावदीं सम्प्रदाय के अन्तर्गन भी कई शाखायें हो गई। इनकी प्रधान विशेषता यह थी कि इन्होंने अपनी सम्प्रदाय की नियमावली ठेठ इस्लाम धर्म की स्वीइत बातों के विपरीत बनाने की कोशिश की,

इसी कारण ये लोग मलामती (निन्दनीय) कहलाये तथा उनका वर्गीकरण भी बाशरा (वैंघ) एवं वेशरा ( त्र्रवैंघ) के संकेतों द्वारा किया गया।

बाशरा सुहर्गिद्यों के अन्तर्गन सर्वप्रथम जलाली शाखा आती है। सैयद जलालुद्दीन सुर्खपोश ''शाहमीर'' (मृ० ११६२ ई०) बुखारा निवासी थे जिन्होंने इस विचार-धारा का ओन प्रवाहिन किया। ये बहाउद्दीन जकारिया के शिष्य थे। इनका प्रचार-केन्द्र सिन्ध ही रहा। इनके पौत्र अहमद कबीर (मृ० १३८४ ई०) भी प्रसिद्ध साधक थे। ये मखदूमे-जहांनियां के नाम से भी प्रसिद्ध रहे हैं। इस शाखा वाले अपने शिर पर काले धागे बांधते हैं, बाहों पर ताबीज़ नथा हाथ में श्रृंगी लिये रहते हैं जिसे आवेश में आकर कभी कभी बजाते हैं। मखदूमे जहांनियाँ ने अपनी एक 'मखदूमी शाखा' चलाई थी। इसी प्रकार सुर्खपोश के वंशज मीरान मुहम्मद शाह ने 'मीरानशाही' शाखा को जन्म दिया। इन्होंने अकवर द्वारा सम्मान भी पाया था। जकारिया की चौदहवीं पीढ़ी के हाफिज मुहम्मद इस्माइल (मृ० सन् १७४०) ने 'इस्माइलशाही' शाखा को जन्म दिया। इस शाखा के लोग लाहीर के आस पास पाये जाते हैं। जकारिया की आठवीं पीढ़ी के दौलतशाह ने अपने नाम पर 'दौलनशाही' शाखा चलाई जिसका प्रचार- खेन्न भी पंजाब ही रहा। बाशरा सुहर्गिदयों की इन पाँचों शाखाओं ने अपने को अधिकांश वैध रूप से ही चलाने की चेष्टा की है।



बेशरा सुहर्वदीं—की दो प्रधान शाखायें हैं—'लालशाह वाजिया' तथा 'रस्लशाही'। लालशाहवाजिया शाखा को वहाउदीन जकारिया के शिष्य लालसाहबाज ने चलाया था ! ये स्वतंत्र विचार वाले व्यक्ति ये ग्रौर इस्लाम धर्म की मूल मान्यनात्रों को भी विशेष महत्व नहीं देते थे। मिदरापान से इन्हें विशेष प्रेम था।

रसूलशाही शाखा की स्थापना अलवर के एक रमूलशाह नामक व्यक्ति ने की थी जो पीर नियामतुल्ला का शिष्य था। उन्होंने अपने यहां मंग पीने की प्रथा चलाई। रमूलशाही शिर पर लाल व श्वेत स्माल वांधते हैं। किर मूळें एवं मयें तक मुड़वा देते हैं और शरीर में भस्म लगाते हैं तथा मादक वस्तुओं का उपभोग अवैध नहीं मानते हैं।

इसी शाखा में मूसा सुहाग (मृत १४४६ इसवी) नामक साधक भी था जो हिजड़ों की भांति ज़नाने वस्त्र पहना करता था। इसने 'सुहागिया' शाखा को जन्म दिया जिसका प्रचार-चेत्र त्राहमदाबाद के त्राम पास था। ईश्वर को पित मान कर ये लोग उसकी उपासना किया करते हैं।

#### कादिरियाः

स्फ़ीमत की तीसरी शाखा कादिरिया का भारत में प्रवेश इसके मूल प्रवर्तक अब्दुल कादिर जिलानी (मृ० सन् ११३४-१२२३) के लगभग तीन सौ वर्ष पश्चात् हुआ। भारत में इसके प्रथम प्रचारक सैयद मुहम्मद गौस 'वाला पीर' (मृ० सन् १५१७) थे जो जिलानी की दसवीं पीड़ी में थे। इनका जन्मस्थान एलिप्पो था, श्रमण करते हुये ये भारत में आये तथा अपना निवासस्थान सिन्ध में उच्च नामक स्थान को जुना। अब्दुल जिलानी का नाम यहां पहिले से ही प्रसिद्ध था। निदान सैयद गौस की ख्याति बढ़ने में देर न लगी। धीरे धीरे मुल्तान सिकन्दर लोदी भी इनके शिष्य हो गये और अपनी लड़की की शादी इनसे करके फ़कीरों के उच्च सामाजिक स्थान की पृष्टि की।

कादिरिया सम्प्रदाय की एक शाखा 'कुमेशिया' की स्थापना जिलानी की सत्रहवीं पीढ़ी के शाह कुमेश ने की थी। इसका प्रसार बंगाल में हुत्र्या। रावलिपन्डी में लतीफवारी के शिष्य बहलूलशाह की 'बहलूलशाही' शाखा पाई जाती है। लाहौर के द्यास पास 'मुकीमशाही' ख्रोर पिश्चम भारत के कुछ प्रान्तों में हाजी मुहम्मद की 'नौशाहीं शाखायें मिलती हैं। नौशाही के ख्रनुयायी कादिरिया सम्प्रदाय के विरुद्ध संगीत को महत्व देने लगे हैं। इसी प्रकार शाहलाल हुसेन (मृ० सन् १५६६) द्वारा प्रवर्तित हुसेनशाही शाखा में नृत्य ख्रादि वैंघ है। इन सभी शाखाखों में सर्वाधिक प्रसिद्ध 'मियांखेल' नामक शाखा है जिसे मियां मीर (सन् १५५०-१६३५) ने प्रचलित किया था। ये मूलतः सीस्तान के निवासी थे ख्रोर ख्रकवर के शासनकाल में लाहौर ख्राये थे, शाहज़ादा दाराशिकोह इनके शिष्य मुलाशाह का मुरीद था। दाराशिकोह ने मियां मीर की एक जीवनी 'सकीनतुल ख्रौलिया' नाम की लिखी है जिसमें उसने इन्हें महान त्यागी एवं तपस्वी सिद्ध किया है। मियां मीर के प्रमुख शिष्य मियां नत्था थे जिनकी समाधि लाहौर में वर्तमान है। मुलाशाह का प्रचार त्वेत्र काश्मीर था।

#### नक्शबन्दियाः

सम्प्रदाय को ख्वाजा बहाउदीन नक्शवंद ने चलाया था। इनका देहान्त तं० १४४६ में ईरान में हुन्रा था। इसकी सातवीं पीढ़ी में ख्वाजा बाक़ी निल्ला बरंग (मृ० सं० १६६०) हुये जिन्होंने नक्शवंदिया सम्प्रदाय का प्रचार भारत में किया। इस सम्प्रदाय का नाम नक्शवंदिया सम्भवतः इसी कारण पड़ा कि सम्प्रदाय के मूल प्रवर्तक कपड़ों पर चित्र छापकर जीविकोपार्जन किया करते थे। रोज़ साहव ने किसी मुसलमान लेखक के न्याधार पर यह भी लिखा है कि यह पदवी उन्हें इस कारण मिली कि मूल प्रवर्तक वहाउद्दीन न्याध्यात्म विद्या सम्बन्धी गृढ़ से गृढ़ वातों का मानसिक चित्र प्रस्तुत करने में समर्थ थे। भारतीय प्रचारकों में सर्वाधिक श्रेय न्यहमद फारखी को मिलना चाहिये। इन्होंने सुन्नी मत का समर्थन किया न्योर इसी कारण जहांगीर के मन्त्री न्यासफ़जाह ने इन्हें तीन वर्ष तक कारावास में बन्द रक्वा। मुक्त होने पर इनका सम्मान न्योर भी बढ़

गया। श्रीरंगजेव इनके पुत्र मासूम का मुरीट था। श्रहमद फारखी की सुधार-भावना ने कुछ दिनों के लिये संगीत, गृत्य, साष्टांग दंडवत श्रादि श्रनेक प्रकार के वाह्य प्रदर्शनों का श्रन्त कर दिया। इन्होंने स्फियों की 'बुज्दिया' एवं 'शुद्दिया' शाखा में भी मतैक्य स्थापित करना चाहा श्रीर सिद्ध किया कि प्रारम्भ में सभी बुज्दिया होते हैं क्योंकि वे परमात्मा तथा सृष्टि में सम्यक् भेद नहीं कर पाते किन्तु क्रमशः श्रध्यात्मिक विकास हो जाने पर वे इन दोनों का भेद भली भांति समभकर शुद्दिया हो जाते हैं।

#### श्रन्य सम्प्रदाय:

उपरोक्त प्रधान सम्प्रदायों के अतिरिक्त और भी अनेक सम्प्रदाय हैं जिनका पता उनके मूल प्रवर्तकों के साथ ठीक ठीक नहीं चलता । मूल प्रवर्तक के स्रभाव में उनका सम्बन्ध मुहम्मद साहब ग्रथवा किसी प्राचीन पीर के साथ जोड़कर काम चलाया जाता है। 'उबैसी', 'मदारी' तथा 'शत्तारी' सम्प्रदाय इसी वर्ग में त्राते हैं। उबैसी सम्प्रदाय किसी उदैशुल करनी नामक साधु द्वारा प्रचलित माना जाता है। इस सम्प्रदाय के त्रानुयायी कष्टसाध्य कियात्रों का त्र्यस्यास करते हैं। भारत में इनका स्रभाव है किन्तु तुर्किस्तान में ये लोग अब भी मौजूद हैं। बुछ लोग इन्हें यहूदी बताते हैं किन्तु त्रान्य लोग इनका सम्बन्ध त्रारबों से जोड़ते हैं। **बुछ भी हो, मदारशाह बाहर से ही** त्राये थे। सर्वप्रथम ये ऋजमेर पहुँचे किन्तु बाद में ऋपना प्रचार देत्र इन्होंने जिला कानपुर वनाया । मनकपुर नामक स्थान में इनकी मृत्यु सं० १५४२ में हो गई जहां पर त्र्याज भी इनके नाम पर मेला लगा करता है। शत्तारी सम्प्रदाय के प्रवर्तक शेख अब्दुल्ला शत्तार नामक व्यक्ति माने जाते हैं। इनका सम्बन्ध शिहाबउद्दीन सुहरावर्दी से स्थापित किया जाता है। शत्तार शब्द का ऋर्थ एक विशेष साधना के लिये ऋाता है जिसके द्वारा 'फ़ना' त्रौर 'वका' की प्राप्ति शीघ सम्भव हो जाती है । भारत में स्नाकर अब्दुल्ला जौनपुर में रहे । बाद में मालवा प्रान्त के मांडू नगर में जाकर बस गये जहां इनकी मृत्यु १४८५ में हो गई। प्रसिद्ध सुक्ती शाह मुहम्मद गौस भी इसी सम्प्रदाय के थे। इनको हुमायृं द्वारा सम्मान प्राप्त हुत्र्या था । इनकी मृत्यु सं० १६२० में हुई ।

"कलंदिरया" श्रीर "मालमती" सम्प्रदाय भी ऐसे ही हैं जिनके विषय में श्रिषक सूचना नहीं मिलती। कलंदर शब्द के श्रर्थ निश्चित नहीं हो सके हैं। सीरियन भाषा के श्राधार पर कुछ लोग इसे ईश्वर विषयक मानते हैं किन्तु दूसरे विद्वान इसे फ़ारसी शब्द 'कलातर' (प्रधान व्यिक्त ) श्रथवा 'कलंतर' (शुष्क व्यिक्त ) से निकला हुश्रा बताते हैं। दूसरा श्रनुमान यह भी है कि कलन्दर शब्द तुर्की 'करिंद' वा 'कलंदारी' का रूपान्तर है जो पाने के लिये प्रयुक्त होता है। तुर्की शब्द 'काल' से भी इसका सम्बन्ध जोड़ा जा मकता है जिसके श्रर्थ विशुद्ध एवं पवित्र होते हैं।

कलन्दर फ़कीर अमग्रशील हुत्रा करते हैं तथा धार्मिक त्राचार विचारों के प्रति बड़े सहिष्णु होते हैं। भारत में इसका प्रचार सर्वप्रथम नजमुद्दीन कलन्दर द्वारा हुत्रा जो

१. परशुराम चतुर्वेदी : सूफी काव्य संग्रह : ए० ४७ ।

नजीम उद्दीन स्त्रीलिया के मुरीद थे। कहा जाता है कि उनके वन्नः स्थल से स्रल्लाह के संचिप्त नाम 'हूं'की ध्वान निकला करती थी। इनका देहान्त सं० १५७५ में हो गया। मलामती सम्प्रदाय के मूल संस्थापक जूलनून मिस्री समभे जाते हैं। विचार स्वानंत्र्य इस सम्प्रदाय वालों की विशेषता है। विभिन्न सम्प्रदायों से सम्बन्ध-विच्छेद करके लोग इसे स्रपना लेते हैं क्योंकि इसकी प्रधान विशेषता है स्र्रान्यंत्रित जीवन, जिनमें मादक वस्तु आं का सेवन, संगीत, वाद्य एवं तृत्य तथा इन्द्र जाल प्रदर्शन सभी कुछ त्या जाता है। भारत में इस सम्प्रदाय का प्रवेश किसके द्वारा हुआ स्त्रभी तक ज्ञात नहीं है।

सूफीमत का प्रथम चरण पश्चिमी भारत, (काश्मीर, सिंध तथा गुजरात) में पड़ा। देहली के सुल्तान किसी न किसी सूफी साधक के शिष्य या मुरीद बन जाते थे या उन्हें विशेष सम्मान प्रदान करते थे। सूफियों का देहली में प्रभाव होने के कारण, उत्तर प्रदेश में इनका फैलना कठिन न रहा। सूफीमत के प्रचारकों के दर्शन बंगाल तक उपलब्ध होते हैं। मुग़ल राज्य के विस्तार के साथ माथ सूफियों का प्रसार हुआ। शाहबाजलाल सुहर्वर्दी ने वंगाल को अपना प्रचार होत्र बनाया। बंगाल के बाउलों पर इसका स्पष्ट प्रभाव दीख पड़ता है। शाह जलाल अपने अंत समय (सन् ११८७ इंसवी) सिलहट में रहे। मखदूमशाह ने बिहार में अपने विचारों का प्रचार किया। इस्लाम का प्रवेश दिख्ण भारत में तो बहुत पहिले से था। बहाउद्दीन नक्शबंद द्वारा स्थापित तथा क्रयूमों द्वारा प्रसारित एवं औरंगजेव की दिख्ण विजय द्वारा प्रतिष्ठित सूफीमत दिख्ण में पृष्ट हो गया।

सूफी साधकों ने त्रापने को इस्लाम धर्म से दूर न हटने दिया। उनका दर्शन कुरान के त्राधार पर टिका हुत्रा था किन्तु सूफ़ियों के भरसक प्रयत्न करने पर भी कुछ धर्म-धुरन्धरों ने उन्हें इस्लाम धर्म के प्रतिकृल घोषिन कर दिया। इस त्राचेप को मिटाने के लिये सूफी सदैव प्रयत्नशील रहे हैं। मुहम्मद फ़जल त्राल्लाह ने प्रन्थ 'त्राल तुहुफुल त्राल् मुरसालिल नवी' में यह प्रदर्शिन करने का प्रयत्न किया है कि सूफ़ीमत कुरान के विपरीन बिल्कुल भी नहीं है। लेखक की मृत्यु सं० १६२० में हुई थी।

श्रकबर के समय तक स्कीमत प्रेमभिक्त पर श्राधारित होकर सर्वमान्य हो चुका था। इसका प्रवर्तन मुसलमानों की श्रोर से निजामउद्दीन श्रीलिया की श्रध्यन्नता में हुश्रा था। शनै: शनै: स्कीमत में भारतीय मंगीत, तृत्य, देवोपासना की भावना योगियों की चमत्कार वादी पद्धति द्यादि का भी समावेश हो चला। इस प्रकार हल्लाज का विश्वात्मवाद, इन्न श्ररबी का ब्रह्मवाद, चिश्तिया मम्प्रदाय का श्रावेशवाद, नक्शवदियों का धर्मशास्त्रवाद, इमाम गज्जाली का नैतिक-श्राचरणवाद, हाकिज का ऐन्द्रियतावाद, कलन्दरों का चमत्कारवाद तथा मलामितयों का श्रानियंत्रणवाद श्रादि चल पड़े। इस समन्वय से ऐसा चित्र उपस्थित हो गया जिसका एक विशेष नाम रखना श्रथवा इस्लाम का श्रनुमोदी ठहराना कठिन हो गया। ऐसी ही मिली जुली श्रवस्था के कारण श्रौरंगजेब की कट्टरना पर सरमद को प्राणाहुति देनी पड़ी।

सूफीमत ने इस्लाम को येम की भावना तथा मत्पुरुषों के त्र्यादशौँ से ऐसा त्र्यनुरंजिन

किया कि इस्लाम की कट्टरता चीण होगई क्योंकि भारतीय आरम्भ से ही प्रेम और भिक्त के उपासक रहे हैं।

सामन्त प्रथा से जर्जारत मध्ययुगीन भारत की धार्मिक, सामाजिक एवं राजनीतिक विचार-धारायें संकुचित हो गई थीं। कर्मकाण्ड की ऋधिकता, ऋंधिवश्वास का प्रचलन एवं ब्राह्मण-धर्म की क्लिप्टता तत्कालीन विशेषतायें थीं। ऐसे ही समय जब सूफियों ने सर्वजनग्राह्म प्रेम-भावना पर आधारित स्वमत का प्रचार किया तो ऋधिकांश जनता इनकी ऋरि आकर्षित हुई। मुसलमान धर्म तथा समाज के प्रति सहानुभ्ति जाग्रत करने का श्रेय मुसलमान साधकों तथा सन्तों को है।

स्वसंस्कारों से अनिभन्न, निम्नवर्ग के लोग नवीन धर्म की छोर आकर्षित होते गये। इस्लाम ग्रहण करनेवाली जनता यदि जान पानी कि उसके छपने ही धर्म और देश में ये भावनायें तथा विचार प्राचीन काल से वर्तमान रहे हैं तो सम्भव था कि स्कीमत का प्रचारक स्वरूप यहां पर अधिक सफलता न प्राप्त कर पाता और इस्लाम की इतनी दृद्धि न हो पाती। अन्य धर्मों के समान सम्भवतः इस्लाम भी भारतीय चिन्तन में दुलमिल जाता। स्फियों की आदर्शवादिता एवं प्रेम भावना ने भारत में इस्लाम को पुष्ट किया। स्फियों ने कभी संघवद्ध होकर इस्लाम का प्रचार नहीं किया किन्तु फिर भी उनका इस्लाम की वृद्धि में बड़ा हाथ है। यहां पर इस्लाम फैलने के मुख्य कारणों में तत्कालीन जानि भेद, आर्थिक प्रलोभन, स्वधर्म अज्ञान, शासकों का अत्याचार, धर्म परिवर्तन के द्वारा दन्ड एवं कर से छुटकारा तथा स्फियों की प्रेम एवं सहृदयता से भरी प्रचार प्रणाली प्रमुख थीं। लालच या भय के कारण धर्म परिवर्तन करने वाले हिन्दुओं की संख्या नगएय है। अधिकांश निम्नवर्ग की जानियों ने या तो जाति व्यवस्था की कटुता के कारण धर्म परिवर्तन किया या स्कियों के प्रेमप्रचार से प्रभावित होकर वे इस्लाम धर्म में दीच्तित हो गये।

इस प्रकर हम देखते हैं कि सूफी सम्प्रदाय के अनुयायों में अपने प्रथम या आरम्भिक युग में भय एवं दन्ड की भावना की प्रधानना थी। इस युग के सूफियों को सदैव अपने कृत्यों पर पश्चाताप एवं ईश्वरीय दन्ड का भय लगा रहता था। निर्धनता में जीवन बिनाना वे श्रेष्ठ समभते थे नथा सांसारिक जीवन से दूर रहते थे। इस युग के प्रधान सूफी साधक इब्राहिम विन अधम, फुडायल विन अजम, राविया अल अदाविया थे।

द्वितीय युग में नवीन तत्वों का समावेश हुन्ना। प्रथम युग का त्रन्त होते होते संन्याम प्रधान सूफीमत में प्रेम भावना का समावेश राबिया ने कर दिया था। इसके त्रितिरिक्त जुलनून मिस्ती एवं मन्सूर ने बुद्धि एवं तर्क को भी सूकीमत में स्थान दिया। ये साधक जिज्ञासु थे तथा त्र्रपनी तुष्टि के हेतु प्रत्येक दर्शन एवं सम्प्रदाय की बातों को त्र्रादर की हिष्ट से देखते थे। ये त्रात्यन्त उदार तथा चिन्तनशील थे। ईश्वर त्र्रौर मनुष्य के मध्य ये किसी की मध्यस्थता स्वीकार नहीं करते थे। इसी कारण इनका धार्मिक प्रतिनिधियों (सुल्ला, काजी एवं मौलवियों) तथा राजनीतिक प्रतिनिधियों

( सुल्तान ) से विरोध रहता था। फलस्वरूप ये यदाकदा दिख्डत भी होते रहते थे। इस युग के प्रमुख साधक मारुफुल कर्खी, ऋबू सुलेमान दारानी, जुलनून मिस्री, ऋल बिस्तानी, ऋल जुनैद, शिबली एवं हल्लाज थे।

तृतीय युग में सूफी सम्प्रदाय इस्लाम धर्म में प्रतिष्ठित हो जाता है। द्वितीय युग के प्रसिद्ध सूफी अलजुनैंद ने जिस गुह्य समन्वयवादिनी दृष्टिकोण का परिचय दिया था उसकी पूर्ण परिणति गङ्जाली के प्रयास में हुई।

सूफी मत की वास्तिवक रूपरेखा समभा सकने एवं सनातन पन्थी इस्लाम तथा सूफी-मत में सामञ्जस्य स्थापित करने के कारण गड़ज़ाली 'हुज्तुल इस्लाम' या 'इस्लाम का व्यास' भी कहा जाता है। इनकी सफल मीमांसा ने सूफ़ी मत को सदा के लिये इस्लाम का एक ग्रंग बना दिया। श्रव सूफ़ी साधक उदारचेता होने के साथ ही साथ इस्लाम के प्रचारक भी थे। ऐसी ही श्रवस्था में सूफ़ीमत का प्रवेश भारत में हुन्ना। ये सूफ़ी साधक स्वतन्त्र रूप से तथा मुस्लिम श्राक्रमण्कारियों तथा व्यापारियों के साथ ही साथ भारत में त्राये श्रीर यत्रतत्र श्रपना प्रचार स्थान बनाकर रहने लगे।

भारत में स्राने वाले स्रन्य स्की सम्प्रदायों में चिश्तिया, नक्शवंदिया, कादिरिया एवं सुहरावर्दिया ये चार प्रमुख हैं। चिश्तिया सम्प्रदाय के स्वाज़ा मुईनुद्दीन चिश्ती, नक्श-वंदिया के स्वाज़ा बाकी निल्लावेरंग, कादिरिया के सैयद मुसम्मद गौस वाला 'पीर' तथा मुहरवर्दिया शाखा के बहाउद्दीन ज़कारिया एवं हाफिज़ मुहम्मद इस्माइल की यथेष्ठ स्थाति है। हिन्दी के स्रिप्धकांश स्की किवयों का सम्बन्ध चिश्तिया सम्प्रदाय से है। स्कीमत के स्थाविर्भाव एवं विकास का संचिप्त विवरण स्की किवयों की विचारधारा को स्पष्ट करने में सहायक होगा।



# सुफ़ी-दर्शन

प्रचलित धारणा के अनुसार दर्शन, वितर्क एवं संशय का परिणाम है। विश्वास और आस्था से ऋषिक जानने की जिज्ञासा शांत करने के लिये तर्क-पद्धति के द्वारा विवेकी जिज्ञासा एक निश्चित तथ्य खोजने का प्रयास करता है। भारतीय परम्परा में इसी संशय या संदेह को आश्रंका कहा गया है और आस्था को ज्ञान का कारण समभा जाता है कठोपनिषद के निचकेतोपास्थान के द्वारा ऐसा ज्ञात होता है कि भारतीय विचारक जीवन की अनित्यता तथा मृत्यु भय के कारण आत्म-विद्या की ओर प्रवृत्त हुआ। संसार की प्रयातिप्रिय वस्तु नष्ट हो जाती है। इनकी अनित्यता ही व्यथा का कारण होती है। सुख अनित्य है, जीवन अनित्य है, अतः इन्हें नित्यता प्रदान करने की अभिलाषा मानव हृदय में सहज ही जाग्रत होती है। सृष्टि की अनित्यता एवं अनेकत्व में उस एक तथा नित्य के सामंजस्यपूर्ण दर्शन द्वारा इस समस्या का समाधान होता आया है। राज्यशिक भी अपने स्थायिक के लिये शासक के रूप में ईश्वर की कत्पना करके शासन को धार्मिक तथा आप्यात्मक क्षमता प्रदान करने की चेष्टा करती रही है ।

दर्शन को कभी कभी सृष्टि के मूलतत्व की पहेली सुलभाने का प्रतिफल भी माना गया।
है। परिवर्तनशील सृष्टि में अपरिवर्तनशील तत्व क्या है, एवं वास्तविक अस्तित्व क्या है,
आदि प्रश्नों पर विचारविमर्श दर्शन के अंतर्गत आता है। जीवन के अस्तित्व को
समभने के प्रयास में ही संसार की उत्पत्ति और विनाश, सृष्टि उत्पत्ति के कारण,
उत्पत्ति कारक या कर्जा का स्वरूप आदि विचारों का विकास भी होता गया।

दर्शन का एक श्रीर तात्पर्य, तर्क के द्वारा जीवजगत सम्बन्धी विचारों की स्थापना भी माना जाता है। तर्क सिद्धान्त स्थापन की एक प्रणाली है, तर्क को सिद्ध न मानकर भी श्राचार्यों ने सदैव श्रपनी स्थापनाश्रों को तर्क के श्राधार पर ही सिद्ध करने का प्रयास किया है। तर्क का स्थान सूफी दर्शन में महत्वपूर्ण श्रवश्य है; किन्तु परमेश्वर का श्रनुग्रह, उस पर दृढ़ श्रास्था एवं प्रेम ही उसमें प्रधान है।

१. "महती देवता हो या नररूोया तिष्ठति ……"

दर्शन या चिन्तन पद्धित का प्रारम्भ हो जाने पर उसकी श्रपनी परम्परा बन जाती है श्रीर साथ ही सर्वत्र चिन्तन पद्धित के इतिहास में उसकी दो धारायें स्पष्ट लिच्चित होती हैं। एक धारा तो विधिविधान, पूजा, उपासना, समाज श्रीर राजनीति की तत्कालीन व्यवस्था को स्वीकार कर उसका श्राध्यात्म या चिन्तन के साथ सामन्जस्य करना चाहती है श्रीर दूसरी इन्हें श्रमान्य कर केवल तर्क श्रीर बुद्धि के सहारे नवीन स्थापनायें करती चलती हैं।

स्फियों में चिन्तन पद्धित का विकास चाहे जिस रूप में हुन्ना हो परन्तु उसका स्वरूप सदैव इस्लामी रहा । स्फी चिन्तन पद्धित में भी अन्य दर्शनों की भाँति दो धाराओं का स्पष्ट दर्शन होता है जिन्हें 'बाशरा' एवं 'बेशरा' नाम से अभिदित किया जाता है । स्फी मम्प्रदाय में स्वतन्त्र चिन्तकों को आजाद कहते हैं । मन्स्र, सरमद आदि ऐसे ही स्वतन्त्र चिन्तक थे, जिन्हें इस्लाम ने जिन्दीक सममकर प्राण्-द्रुड दिया। अधिकांश स्फी सनातनपंथी इस्लाम धर्म से विरोध नहीं करना चाहते थे और भरसक प्रयत्न करते रहे कि उनकी बातें इस्लाम धर्म-प्रन्थों के द्वारा पृष्ट हों, फिर भी भिन्न-भिन्न देशों, सामाजिक परिस्थितियों एवं विचार पद्धतियों का प्रभाव निरन्तर पड़ते रहने के कारण इस्लामेतर भावनाओं और विचारों का समावेश इसमें हो ही गया है । विचार परम्परा कभी भी पूर्ण स्वतंत्र नहीं हो पाती । राजकीय विधान एवं मामाजिक स्थितियां उस पर प्रभाव डालती रहती हैं।

मुहम्मद साहव के निधन के उपरान्त मुस्लिम संघ में दीन और ईमान को लेकर अनेक प्रश्न उठे और उनके समाधान के लिये तर्क और बुद्धि का आश्रय लिया गया। मुहम्मद साहब और कुरान, अल्लाह और मुहम्मद साहब, मुहम्मद साहब तथा साधारण व्यक्ति और अल्लाह के सम्बन्धों का स्पष्टीकरण न हो सकने पर इस्लामनुयायी बुद्धिका आश्रय ग्रहण करने को बाध्य हुये, किन्तु इस दार्शनिक विचारधारा का मूल आधार कुरान ही रहा। कुरान में कथित संकेतों के आधार पर सूफी चिन्तकों ने नवीन उद्भावनाओं की एवं कुरान के वाक्यों की नवीन व्याख्यायें कीं, किन्तु कहीं भी इस्लाम या कुरान का विरोध करने का प्रयत्न नहीं किया गया।

किसी भी टार्शनिक मतवाद के उद्गम की खोज सहज नहीं होती। देशकाल के अनुबन्ध में चिन्तन विकास की स्थापना दार्शनिक मतवाद की परम्परा के इतिहास द्वारा की जा सकती है। यद्यपि सूफी मत के उद्भव के सम्बन्ध में कई सिद्धान्त अतिपादित किये जाते हैं जिनका वर्णन हम पीछे कर चुके हैं किन्तु इतना सभी मानते हैं कि सूफी मतबाद इस्लामी कोड़ में ही फला-फूला एवं उसने मूल रूप में सदैव कुरान को ही ग्रहण करने का प्रयास किया। अतः सूफी मतवाद के अन्तर्ग दार्शनिक विचारधारा को सममने के लिये कुरान में कथित तथ्यों का आश्रय आवश्यक है।

## परमतत्व श्रीर उसका स्वरूप

इस्लाम तौहीर का समर्थक है। श्रानेक देवतात्रों की स्थिति उसे श्रामान्य है, बह केवल एक ईश्वर की सत्ता स्वीकार करता है। वह ईश्वर इस सृष्टि का कर्ता, संहार अ एवं रत्तक, सभी कुछ है। उसकी इच्छा प्रधान है, उसके एक शब्द 'कुन' मात्र से सृष्टि की रचना हो जाती है। इस प्रकार इस्लामी एकेश्वरवाद को हम वाह्यार्थवाद कह सकते हैं, क्योंकि वह जीवात्मा, परमात्मा ख्रौर जड़जगत तीनों को पृथक तत्व मानता है। इस्लाम एक देववाद है, वह परमात्मतत्व की कत्पना त्थूल रूप में, एक मिहा) देव के रूप में करता है। कुरान में ईश्वर या ख्रत्लाह के त्वरूप के सम्बन्ध में लिखित ख्रायतों में उसके कर्ता, रच्चक एवं संहारकत्वरूप का वर्णन है, साथ ही उसे सबसे महान इस ख्रथ में कहा गया है कि संसार की सुन्दरतम कत्पना से भी वह ख्रीदक सुन्दर एवं ऐश्वर्यवान है। पहले हम कुछ ख्रायतों की चर्चा करके सृक्षी विचारधारा का विवेचन करेंगे। कुरान के ख्रध्याय तीस की बीसवीं एवं चौबीसवीं ख्रायत में ख्रत्लाह की तीन महान शक्तियों, सृजन, पालन, एवं संहार का परिचय दिया गया है। 'ख्रत्लाह के ख्रस्तित्व का संकेत इस बात से मिलता है कि उसने तुम्हारी रचना धूलसे की, ख्रौर देखों मानवमात्र कितने ख्रिधक विस्तार में स्थित हैं ।

उनके अन्य संकेतों में बिजली भी एक है। बिजली की चमक के द्वारा वह भय एवं आशा दोनों का संकेत देता है। वह बादलों से पानी बरसाता है जिससे मृत पृथ्वी पुन: जीवित हो उठती है, वास्तव में इन प्राकृतिक सत्यों से बुद्धिमान व्यक्ति उसकी स्थिति का आभास पाते हैं दे।

इसी प्रकार सातसौ बानवे त्राध्याय में त्राहलाह के एकत्व, त्रासमानत्व एवं शाश्वतता का वर्णन किया गया है। 'ऋहलाह वह है जो केवल एक है, शाश्वत है, स्वयंभू है, उसका कोई पुत्र नहीं न वह किसी की सन्तान है। उसके सदृश त्रौर कोई कहीं नहीं है<sup>33</sup>।

इस कथन में 'श्रल्लाह एक है' के साथ ही उसके सांसारिक सम्बन्धों से विहीनत्व का भी परिचय मिलता है, वह सृष्टिकर्ता होते हुये भी नियमों से परे, शाश्वत है।

श्रत्लाह सारे सद्गुणों, ऐश्वर्यों एवं शिक्तियों का समाहार है। वह एक ही, इस सिष्ठ को सजन एवं स्वरूप दान करने वाला है, वह एक ही इसकी रह्मा करता है। सांसारिक सुन्दरतम उपकरण उसके श्रास्तित्व की घोषणा करते हैं। इसी तथ्य का विवरण हमें श्रध्याय उनसठ की श्रायतों में मिलता है। श्रद्धलाह वह है जिसके श्रातिरिक्त श्रीर कोई देवता नहीं है। वह सब कुछ जानता है, जाहिर भी श्रीर बातिन भी, प्रकट भी श्रीर गुप्त भी। वह श्रनुकूल एवं महत् कृपाशाली है है।

१. व मिन श्रायाते ही श्रन खलाकांकुम मिन तुराविन सुम्मा इजा श्रन्तुम व शरून तन्तशेरून।

२ व मिन श्रायाते ही यूरी कुमुल वरवा खोफम वा लमा श्रन व यूनिजेजलो मिनस्समाये मा श्रन, फा मोह ई बिहिल श्ररहा वादा मौति हा, यन्नी-जालिका ला श्रातातिल ले कोमी याकिलुन।

३. कुलवल्लाहो श्रहदश्रल्लादुस्समद लम यलिद वलम यू लद वलम यकुल्लहू कोफोवन श्रदह

४. हुवल्ला हुल्लज़ीद लाहलाहा इल्लाहू चालमुवलगैब वशशहादते दुवर हमार्जुर रहीम।

'अल्लाह वह है जिसके अतिरिक्त और कोई देवता नहीं है, वह महान शासक, पूत, शान्ति और पूर्णता का स्रोत, धर्मरक्तक, सुरक्ता-स्थापक, शक्तिसम्पन्न, अजय एवं महान है। अल्लाह अति महान है, इन सारे गुर्णों से भी वह ऊंचा है'।

'ऋल्लाह वह है जो सुष्टिकर्ता, विस्तारकर्ता एवं दाता है। वह सभी गुणों एवं विभूतियों का ऋधिकारी है, जो कुछ स्वर्ग और भूपर है उसकी महानता एवं ऐश्वर्य को स्चित करता है, वह महान शक्तिशाली एवं बुद्धिमान है <sup>२</sup>'।

इस प्रकार दूसरे श्रध्याय के दो सौ वावनवी श्रायत में भी श्रल्लाह के उत्पत्तिकारक रच्क एवं संहारक स्वरूप का वर्णन श्रिषक है। उस एक के श्रितिरिक्त श्रम्य कोई ईश्वर नहीं है; वह चेतन एवं स्वयंस्थित शाश्वत है, वह कभी नष्ट नहीं होता न कभी थकता है। उसकी उपस्थित में उसकी श्राज्ञा के विना किसी की च्मता बीच में पड़ने की नहीं है। वह सर्वज्ञाता है, उसकी इच्छा के विना उसे कोई जान नहीं सकता, उसका साम्राज्य स्वर्ग श्रीर पृथ्वी पर है। वह स्राध्ट के पालन एवं रच्चण में थकान का श्रमुभव नहीं करता क्योंकि वह श्रित महान एवं श्रेष्ठ है 3।

ऊपरिलिखित इन श्रायतों से यह स्पष्ट हो जाता है कि कुरान में विशित श्रल्लाह सगुण एवं साकार है। एसे वाक्यों का भी श्रभाव नहीं जिनमें स्पष्ट है कि श्रल्लाह पूरव, पिश्चम, उत्तर, दिल्ला सर्वत्र निवास करता है, जिधर देखों उधर उसका मुख है, वह हमारे गले की नस से भी श्रिषिक निकट है उन सब श्रायतों का वर्णन करना श्रनावश्यक विस्तार होगा। कुरान के इन मूल उद्गारों के सम्बन्ध में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता, किन्तु स्पष्ट यही है कि श्रद्वेतवाद वाली धारणा कुरान के एकेश्वरवाद में नहीं है। एकेश्वरवाद एकदेववाद है, केवल एक देव की सत्ता पर विश्वास करके उसी को मानवीय कल्पना के सर्वश्रेष्ठ गुणों एवं श्रादशों का पुन्ज मानना पैगम्बरी एकेश्वरवाद हुश्रा श्रोर श्रद्वेतवाद हुश्रा सूक्म श्रात्मवाद या ब्रह्मवाद, एकेश्वरवाद का श्रथ है कि एक सर्वशिक्तमान सबसे बड़ा देवता है जो सृष्टि की रचना पालन तथा नाश करता है, श्रद्वेतवाद का ताल्पर्य है कि दृश्य जगन के श्राधारस्वरूप उनके मूल में एक श्रयत्व नित्य तत्व है, वही सत्य है। श्रात्मा परमातमा में विशेष भेद

हुवल्ला हुल्लज़ीद लाइलाहा इल्लाहू अलमलेकुल उद्दसुस सलामुल मौमेनुल मुद्देमुनुल अज़ीजुल जध्वारुल, मुतकिट्यर, शुभानअल्लाहे अम यूशरेकृत ।

२. हुवल्लारुल खालेकुल बारेउल मुस्सविरो, लहुल श्रस्माउल दुस्ना, यूसव्वही, लहू माफिससमावाते वल श्ररवे वहुवल श्रज़ीजुल हकीम।

३. श्रव्लाहो लाहूलाहा इव्लहुवल हिन्युल क्यूम लातान्त्रहू सिन तुम। वलानौ लहू माकिस्स मावाते व माकिल श्रर्ट मन्त्रल लजो रशक हो इव्लहू इव्ला वे इजम ही यालयो मा बेना येटी हिम वमा खल्फ्डूम वला युही त्ना वे शयिम मिन इक्मे ही इव्ला विमाशा त्रा वशेत्रा इसीं श्रो हुश समावाते वल श्रर्ना वलायग्रदोहू हिब्जो हुश्रा बहुवल श्रवी इल श्रजीम।

नता, इस दृश्य जगत के नानारूपों में उमी एक ब्राब्यक्त का व्यक्त व्याभास पाया जाता है<sup>9</sup>।

पैगम्बरी एकेश्वरवाद की कल्पना में सृध्ि श्रोर श्रल्लाह का जो पृथकत्व है उसी के कारण पैगम्बर की महत्ता है, किन्तु सृष्म्यों को यह पृथकत्व सहय नहीं था। ये भारतीय श्रद्वैतवाद की भाँति परमात्मा श्रोर श्रात्मा की एकता में मग्न होना चाहते थे, यद्यपि इस्लाम धर्मानुसार यह कुक्र की बात थी। श्रारम्भ के कुछ सृष्म्यों भन्सूर' इत्यादि को इसी एकत्व की भावना 'श्रनलहक' (मैं ही ब्रह्म हूँ) का प्रतिपादन करने के कारण मृत्युदगड भोगना पड़ा था श्रतः सृष्मी साधकों को यह स्पष्ट हो गया था कि इस्लाम से पृथक होकर वे श्रपनी पद्धति को स्थिर नहीं रख सकते। यही कारण है कि सृष्मी श्रपनी सभी उक्तियों को कुरान के कथन से पुष्ट करना चाहते हैं।

कुरान के ऐसे वाक्यों कि 'वही ग्रारम्भ एवं श्रन्त है, गुप्त एवं प्रकट है, वह मर्वज्ञाता है  $^2$ , 'जहाँ कहीं भी तुम जायो वह तुम्हारे साथ है  $^3$ '। 'वह मनुष्य के गले की नस से भी अधिक निकट है  $^1$ '' 'जिधर देखो उधर उसका मुख है  $^5$  ' ने सूफ़ियों की उदार भावना को सहारा दिया ख्रौर उन्होंने ख्रपने स्वतंत्र विचारों की 'तनज्जुल' के सिद्धान्त के द्वारा प्रकट किया। तनज्जुल का ऋर्थ ऋवतरण (Transition in descent) है, जिसके अनुसार अल्लाह सगुण रूप में अवतरित मान्य हुआ। अल्लाह के एकत्व से अपनेकत्व की स्थिति प्राप्त होने तक सूफियों ने कई स्वरूपों की कल्पना की है। शुदूद (चेतना) नूर (ज्योति, तेजस), इल्म (ज्ञान), एवं वज्द (श्रास्तित्व) उसके ऐसे ही स्वरूप हैं। नवश्रफलातूनी (Neo Platonism) मत के अनुसार सूफीमत में भी एकत्व से अनेकत्व तक की उद्भावना के तीन प्रधान स्वरूप हैं। अपनी सर्वप्रथम अवस्था में वह (अलवजूदल मुतलक) केवल एकमात्र सर्वगुण, राग, सम्बन्ध रहित स्थित था। जिली ने ऋपने ग्रन्थ इन्सान-ए-कामिल में इसे स्पष्ट भी किया है। केवल वह, नाम, रूप, गुरा तथा सांसारिक सम्बन्धों से विमुक्त है। वह 'ऋहद' केवल या मात्र की ऋवस्था के पूर्व भी, ऋलऋमा के रूप में वर्तमान था जिसे तत्व रूप में केवल तमस की भांति शिक्तिपूर्ण होते हुये भी-स्वरूप-हीन रूप में स्थित माना जा सकता है। त्र्राल- त्र्रामा की ऋवस्था का वाह्य रूप 'ऋहिदयात' या केवल-मात्र है, ऋहद का पूर्वस्वरूप तमसावृत या ऋजेय है, बुद्धि की गति वहाँ तक नहीं, स्त्रीर इसी स्रगम्य स्रवस्था को स्रमा कहते हैं। जब यही तत्व व्यक्त होने की भावना से ऋग्रसर होता है तो 'ऋहद' हो जाता है। ऋपनी इस धारणा की पुष्टि के लिये भी सृफी दो दुष्टान्त उद्भुत करते हैं । हदीस-कुदसी के

Early development of Mohammedanism p. 99
By D. S. Margoliouth.

R. Koran 57:31 R. Koran 57:4 R. Koran 50:15, R. Koran 2: 109

By Yusuf Ali

श्रनुसार श्रल्लाह सर्वप्रथम श्रज्ञात रूप में वर्तमान था, उसे चाह हुई कि उसके श्रांस्तत्व का ज्ञान प्रसारित हो, श्रीर श्रपनी इसी भावना की पूर्ति के लिये उसने सृष्टि-निर्माण किया, श्रतः श्रहद की भावना में 'श्रहं' की भावना वर्तमान रहती है । इसी प्रकार कहते हैं कि एक दिन श्रवी दारा ने मुहम्मद साहब से पूछा 'सृष्टि निर्माण के पूर्व श्रल्लाह किस रूप में स्थित था' मुहम्मद साहब ने उत्तर दिया कि वह उस समय 'श्रमा' की श्रवस्था में स्थित था। उस 'इलाह' या परमसत्ता का तीसरा स्वरूप 'वाहिद' है। धारणा है कि उसका यही स्वरूप मुहम्मद का वास्तिविक श्रास्तत्व है एवं सारा संसार उसी हकीकत का प्रसार है, श्रादर्श श्रात्मायों मुहम्मद के शारीर श्रीर श्रात्मा का प्रसार हैं। वाहिदिया की भावना भी परमसत्ता के एकत्व का प्रतिपादन करती है। गुल्शनेराज में इसी भाव को इस प्रकार स्पष्ट किया गया है कि 'निर्माणकर्ता सत्य में कोई द्वेत की भावना नहीं है, उसमें में श्रीर उम सभी एक ही सत्य हैं क्योंकि एकत्व में किसी भी प्रकार के भेद-भाव की भावना नहीं रहती है। सृष्टि का निर्माणकर्ता श्रनेकत्व भावना से परे केवल परमसत्य या हक है श्रीर स्वयं को श्रनावृत्त करके जब वह प्रकट करता है तब वही संसार या 'खल्क' हो जाता है।

'वाहिदिया' की त्रवस्था में उस एक तत्व पर विभिन्न ज्ञान त्रौर कर्मशिक्तयों का त्रारोप हो जाता है, त्रौर तभी इसे 'लाहृत' या 'ईश्वरत्व' की संज्ञा प्राप्त होती है त्रौर जब इसमें जीवित करने या मृत करने की शिक्तयों का समावेश हो जाता है तो उसे 'त्रालमे जबरूत' कहते हैं, जब इसका सम्बन्ध, त्रात्मा, देवों एवं परियों के संसार से होता है तो इसे 'त्रालमे मलकृत' कहते हैं तथा जब इसकी शिक्त का प्रसार सांसारिक बेत्र में होता है तो इसे 'त्रालमे नासूत' या भौतिक जगत कहते हैं।

ईश्वर इस जगत में त्रोतप्रोत है या इस दृश्यमान जगत से नितान्त परे हैं, इस विषय से सम्बन्धित सूफी त्राचार्यों के पांच मत ज्ञात होते हैं। त्र्राधकांश इस मत पर विश्वास करते हैं कि ईश्वर जगत से परे रहकर भी उमी में लीन है। 'गुल्शनेराज' में यह भाव इस प्रकार स्पष्ट किया गया है कि 'हमारे प्रियतम का सौंदर्य त्र्रणुपरमाणु तक के त्र्र्यगुन्ठन में लिखत होता है, किन्तु इसका यह तात्पर्य नहीं कि स्राधक लाहूत (ईश्वरत्व) एवं नामृत (मनुष्यत्व) को एक ही मान ले। वह 'ब्रह्मैंव भवित' के सिद्धान्त को नहीं मानता, वह ईश्वराधिकत्व को मानता है। जिस प्रकार शराब त्रौर पानी मिल कर एक हो जाते हैं किन्तु वही नहीं हो जाते उसी प्रकार मनुष्यत्व त्रौर ईश्वरत्व का मिलन होता है। ईश्वर जगत में व्याप्त त्र्यवश्य है, किन्तु सीमाबद्ध नहीं है। जिली इस जगत त्रौर ईश्वर से भिन्न सत्ता नहीं मानता, इब्न त्र्राखी ईश्वर त्रौर जगत को समपरिणामरूप

<sup>3</sup> Sufism its Saints and Shrines In India P.55

मानता है। 'कश्फुल महजूब' के रचियता हुज्बिरी का मत इन सबसे भिन्न है, वह ईश्वरे श्रोर जगत को दो भिन्न वस्तुयें मानता है, एवं ईश्वर श्रोर सृष्टि के पृथक श्रास्तत्व का समर्थक है। रूमी ईश्वर के स्वरूप का चिन्तन बाहर भीतर ऐसे शब्दों के द्वारा नहीं करना चाहता। उसका कहना है कि बाहर श्रोर भीतर शब्दों का प्रयोग केवल भौतिक पदार्थों के लिये होता है; इनके द्वारा उस परमतत्व के स्वरूप का वर्णन श्रासम्भव है। वह इस जगत में एक साथ ही भीतर एवं बाहर दोनों प्रकार से रह सकता है।

जामी ऋपने ग्रन्थ लावेह में परमतत्व को दो रूपों में व्यक्त होते हुये बताता है। प्रथम तो ऋान्तरिक व्यक्तीकरण, जिसे 'फैजेश्चकदास' या 'श्वक्लेकुल' कहते हैं दूसरे शब्दों में इसे जगत में व्याप्त बुद्धितत्व कह सकते हैं। उसका दूसरा स्वरूप वाह्य होता है। इस ऋवस्था में वह कोई मूर्न स्वरूप धारण कर लेता है तब इसे 'फैजेमुकद्दस' या 'नफसे कुल' कहते हैं।

परमसत्ता की तीन बातिनी या गुप्त त्रान्तिरिक उद्भावनात्र्यों की वर्षा भी दार्शनिकों ने की है। (१) लाविशर्ती शय (२) विशर्ती शय एवं (३) विशर्ती ला शय जो क्रमशः उसके त्रानेपत्त, सापेत् एवं वस्तुनिरपेत्त स्वरूप हैं।

इस प्रकार सूफी त्राचार्यों ने परमतत्व की कल्पना को क्रमशः एकदेववाद से धारम्भ करके ऋद्वैतवाद तक पहुँचाने की चेष्टा की। सूफी सिद्धान्तों का प्रण्यन ऋषिकांश फारस में हुआ, अतः बहुत सम्भव है कि भारतीय विचारधारा का ऋनिवार्य प्रभाव इस पर पड़ा हो। एकश्वरवाद को मानने वाले इस्लाम में उत्पन्न होने पर भी सूफी चिन्ताधारा में क्रमशः ऋद्वैतवाद एवं विशिष्टाद्वैतवाद की भावना का समावेश हो गया। ईश्वर को केवल कर्ता, पालनकर्ता, एवं संहारकर्ता मानने के साथ ही, वे उसे सृष्टि में परिव्याप्त एक परमसत्य भी मानने लगे। इसी विचारप्रणाली के आधार पर सृष्टियों के ब्रह्म सम्बन्धी विचारों को तीन वर्गों में विभाजित किया गया है (१) इजादिया, (२) वज्दिया, (३) एवं शुदूदिया।

इजादिया विचारधारा के अनुयायी सूफ़ी, ईश्वर का अस्तित्व सृष्टि से भिन्न मानते हैं। यह सृष्टि उस परमात्मा द्वारा निर्मित है, अल्लाह या परमेश्वर सर्वशिक्तमान महामहान एवं मानवीय बुद्धि को आतंकित कर देने में समर्थ है। मनुष्य उससे भयान्वित हो अद्धावनत हो सकता है, उससे प्रेम नहीं कर सकता। बहुत संभव है कि आरिम्भक सूफ़ियों में बसरा के हसन इबाहीम-बिन-अधम, फुजैल आदि में अत्यन्त भय की भावना का संचार ईश्वर के इसी रूप के कारण रहा हो। उनके लिये ईश्वर का भय ही प्रधान था जबिक बाद के सूफ़ियों को उसका दयामय (रहमान अल् रहीम) स्वरूप ही अधिक आकर्षित कर सका। इस सम्प्रदाय के अनुसार परमतत्व और सृष्टि का सम्बन्ध कर्ता और कृति का है। इसके अनुसार अल्लाह ने सृष्टिनिर्माण, 'कुन' शब्द कहने मात्र से, मिट्टी से किया। यह मत इस्लाम धर्म की मृल विचारधारा के अनुकृल है एवम् सभी प्रकार के मुमलमानों को मान्य है।

स्फ़ी कवियों का विशेष सम्बन्ध 'शुदूदिया' एवम् वजूदिया सम्प्रदाय से हैं । शुदूदिया

संम्प्रदाय वाले ईश्वर को इस सृष्टि में बिम्ब प्रतिबिम्ब की भांति व्याप्त मानते हैं जबिक 'वजूदिया' विचारधारा के ऋनुयायी उस एक तत्व को ही इस सुष्टि रूप में प्रसारित मानते हैं। इसी कारण यह जगन भी केवल प्रतिबिम्ब या त्राभास मात्र नहीं है। इसमें ईश्वर के गुणों का समावेश है किन्तु फिर भी यह जगत वही नहीं है। 'गुल्शनेराज' में इसी सत्य का उद्घाटन किया गया है। हदीस है कि एक दिन मुहम्मद साहब कुरेश जाति के नेताओं के साथ विचार विमर्श कर रहे थे। मुहम्मद साहब ने उनसे कहा 'यदि तुम सन्चे हदय से एक शब्द का उच्चारण कर सको तो तुम अरब तथा अजम दोनों के स्वामी हो सकते हो? श्रव्यवहेल ने कुरेंशियों का प्रतिनिधित्व करते हुये उत्तर दिया, 'हम तुम्हारे एक नहीं हजारों शब्दों को मान सकते हैं' । मुहम्मदसाहब ने स्राभीष्ट शब्द का उच्चारण करते हुये कहा, 'ईश्वर के त्र्यतिरिक्त अन्य सत्ता नहीं है, ईश्वर केवल एक है' सभा में उपस्थित कुरें-शियों ने त्राश्चर्य से कहा, 'एक ईश्वर सारे संसारको त्रापने में कैसे समाविष्ट कर सकता है (कैफ़ा ज़स उल् खल्क इलाहन वाहीद)'। उन्होंने कहा, 'क्या मुहम्मद साहब ने समस्त देवतात्रों का एकीकरण एक ईश्वर में ही कर दिया है' ? मुहम्मद साहब का ऋाशय स्पष्ट था कि प्रत्येक मूर्न स्वरूप उस ऋमूर्त का व्यक्तीकरण है, स्वयम वही नहीं। उसी प्रकार जैसे सूर्य की प्रत्येक किरण में सूर्य के प्रत्येकतत्व वर्तमान रहते हैं किन्तु वह स्वयम् सूर्य नहीं है। जात एवम् सिफत तथा रव त्रीर ग्रब्द के सिद्धान्त के स्पष्टीकरण के लिये ही तनज्जुल के सिद्धान्त का प्रादुर्भाव हुन्ना था। इसी सत्य का स्पष्टीकरण इनायतलां ने त्रपने ग्रन्थ 'मिस्टीसिज़्म त्राफ साउन्ड' में इस प्रकार किया है 'परमतत्व एक त्रावस्था में सदैव स्थित है एवम् यह सारी सृष्टि उस एक केन्द्र से स्वरलहरियों की भांति उद्भृत होती है ऋौर ये स्वरलहरियां अन्यान्य स्वरलहरियों को उद्भूत कर वातावरण को अशांत बना देती हैं "। इस सम्प्रदायवाले ईश्वर को सर्वव्यापक एवम् सर्वस्थित मानते हैं। प्रसरण के सिद्धान्त (Theory of Emanation) या बजूदिया विचारधारा का स्पष्टीकरण कभी कभी पिरामिड के द्वारा भी किया जाता है जो कि उच्चतम केन्द्र से क्रमश: धरातल की ख्रोर विस्तारित होता है। इसी प्रकार वह परमतत्व क्रमश: इस भौतिक जगत के रूप में अवस्थित होता है। यह भौतिक जगत उसी से उद्भूत होता है ख्रौर उसी में लय हो जायगा। यह संसार उसका अवतरण होने के कारण सत्य है, किन्तु साथ ही उसी का रूप नहीं है। सुष्टि ऋौर परमेश्वर में कुछ ऋन्तर ऋवश्य है।

शुदूदिया सम्प्रदायवाले इस सृष्टि को केवल प्रतिबम्ब या त्राभास मात्र मानते हैं। यह सृष्टि सत्य नहीं है। इस सृष्टि और ब्रह्म में अंश अंशी का सम्बन्ध न होकर केवल बिम्ब-

<sup>1. &</sup>quot;The Light Absolute from which has sprung all that is felt seen and perceived into which all in time merges is called Zat (জান) in Sufi language i e. Silent Motionleess and eternal life. Every motion that springs up from this life is a vibration and creation of vibrations. Thus life loses the peace of eternal life and is busy with activity".

प्रतिबिम्ब का सम्बन्ध है, जिस प्रकार दर्पेण में प्रतिबिम्ब दृष्टिगोचर होता है उसी प्रकार इस सिध्ट में उस परमसत्ता का प्रतिबिम्ब पड़ रहा है। सूर्य एवं सूर्य की किरण का जो सम्बन्ध है वह वर्ज़ादया विचारवालों को, एवं सूर्य ऋौर सूर्य के प्रतिबिम्ब का जो सम्बन्ध है वह शुद्रिया सम्प्रदाय वालों को मान्य है। ईश्वर एक है श्रोर वह इस नामरूपात्मक जगत, में प्रतिबिध्वित हो रहा है। अनेक प्रतिबिध्व से उसकी एकता में कोई अन्तर नहीं पड़ता, वह अपने प्रत्येक बिम्ब में स्थित है। उसका बिम्ब उसके स्वरूप का साची है जो साधक को उस तक पहुँचाने की प्रेरणा देता है। ऋपनी कृति इस सृष्टि से वह परमसत्य इतना निकट है जितना मृत्युपर्यन्त परलोक में (वा हुव्वू माक्कम ऋायनम कुन्तुम)। अधिकांश सूफ़ी ईश्वर और सुष्टि के इसी बिम्ब शतिबिम्ब भाव का प्रदर्शन ग्रपने काव्य में करते हैं।

त्रव तक जिन परमसत्ता सम्बन्धी मतवादों की चर्चा हो रही थी उनका सम्बन्ध सिद्धान्त पद्म से अधिक है। वस्तुत: सूफ़ी आचार्यों में परमसत्ता के सम्बन्ध में क्या धारणायें थीं इसका विवेचन ऋभी तक होता रहा। पीछे कहा जा चुका है कि सूफीमत के सिद्धान्तों का प्रण्यन श्रधिकांश फारस के सम्पर्क में त्राजाने के पश्चात् ही हुत्रा । त्रल्-गज्जाली ने सूफ़ीमत की प्रतिष्ठा इस्लाम में करा दी किन्तु उसके बाद सूफ़ी सिद्धान्तों के प्रण-यन की ऋषेत्वा काव्यरचना ऋधिक हुईं। मसनवी, गजलों ऋौर रूबाइयों के द्वारा इन सूफ़ी साधकों ने अपने विचारों का प्रचार करना चाहा । जब भारतीय सूफी कवियों ने साहित्य सुजन किया उस समय इस्लाम ऋौर सूफी मत का विरोध नष्ट हो चुका था। सूफियों ने ग्रपनी सारी स्थापनात्रों का ग्राधार इस्लाम को मानकर ग्रपने ग्रादर्श ग्रीर कल्पनात्रों की सुध्टि की । सुफ़ी साधकों का राजसत्ता के साथ भी विरोध कम हो गया था ऋतः भार-तीय सूफ़ी-काव्य में प्रतिपादित परमसत्ता सम्बन्धी सूफ़ी दिचारधारा में समन्वयवादिनी प्रवृति ही प्रधान है।

भारतीय सूफ़ी कवियों ने सूफ़ीमत में प्रचलित जितने भी सिद्धान्त थे लगभग सभी को थोड़े बहुत रूप में ऋपनाने का प्रयास किया। कुरान में वर्शित ऋल्लाह, जिसकी सत्ता इस सृष्टिकर्ता, पालनकर्ता एवं संहर्ता के रूपमें है तथा जो अपने एक शब्द 'कुन' मात्र में सृष्टिरचना की सामर्थ्य रखता है, का वर्णन करने में भी ये सूफ़ी कवि नहीं चूके हैं। शेख रहीम 'प्रेम रस' में कहते हैं कि उसने केवल एक शब्द 'कुन' के उच्चा रण मात्र द्वारा पृथ्वी से लेकर ऋाकाश तक की सारी मृिंट रचना कर डाली । त्राल्लाह को रव (कर्ता) एवं सृध्टि को ऋब्द (कृति) रूप में मानने वाले सूफ़ी किव त्राधिक हैं। लगभग सभी कवि उसकी महानता एवं त्राद्भुत शिवतयों के वर्णन-प्रसंग में उसकी मुजन शक्ति का गुणगान करते हैं। कुरान में वर्णित त्राल्लाह के गुण कुछ उसकी

एक शब्द ही में कर्यो सब कब्रु सुरगपतार॥

कविजान : ग्रन्थ बधिसागर (हस्तिलिखित)

१ एकै शब्द कहा 'कुन केश। सिरजा भिम ऋकाश घलेरा॥ शेखरहीम् भाषा प्रेमरस श्रादि श्रगोचर सुमिरिहों सिष्ट करन करतार।

सत्ता से सम्बन्ध रग्वते हैं कुछ महत्ता से। जिली ने इनके चार विभाजन किये थे, जात, जमाल, जलाल ख्रौर कमाल जिनसे उसके स्वभाव, सौन्दर्य, शक्ति तथा ख्रद्भुतशक्ति का परिचय मिलता है। कुरान में ख्रत्लाह के सौन्दर्य तथा शक्ति का तो वर्णन है किन्तु स्वभाव ख्रौर ख्रद्भुतशक्ति का वर्णन ख्रधिक नहीं है। सूफियों ने इस ख्रभाव की पूर्ति भी उसकी सृष्टि में प्राप्त ख्रनों खेपन के द्वारा कर दी। उस परमसत्ता को उन्होंने वर्णनातीत एवं ख्राश्चर्यमयी शक्तियों का समाहार बना दिया। परमसत्ता की केवल इच्छा मात्र ही सृष्टि रचना में महत्वपूर्ण है।

'परमसत्ता श्राल्य श्राह्म एवं वर्णनातीत है। वह श्रादृश्य होते हुये भी सम्पूर्ण दृश्यमान जगत में व्याप्त है। न उसके पुत्र, न पिता, न माता है, उसे कोई सांसारिक सम्बन्ध बांध नहीं सकता। जहांतक दृष्टि जाती है, जितना भी यह दृश्यमान जगत है सब उसी की कृति है। वह जो कुछ चाहता है करता है उसकी इच्छा में कोई व्यवधान उपस्थित नहीं कर सकता ।' इन पंक्तियों में तथा कुरान के श्रध्याय दों की श्रायतों में कितना श्रिषक साम्य है। जायमी तो श्रपनी कथा का श्रारम्भ ही कर्ता के स्मरण से करते हैं । इसी प्रकार श्रयत्रावट में भी जायसी श्रव्लाह के इस स्वह्म को नहीं भूलते 'वह परमसत्ता महान सृजनकर्ता पालन एवम मंहारकर्ता है ।' किव उसमान भी श्रक्लाह की कर्तल शक्ति का गुणगान करते हैं 'वही कर्ता सारे रोम-रोम में रम रहा है। उसने इस सारी सृष्टि की रचना की किन्तु उसका श्रवगाहक कोई विरला ही है४।'

उसमान ने इसी भाव को नवीन रूपक से व्यक्त करने की चेध्टा की है। अन्य सूफ़ी किवर्षों ने अत्यन्त सरल ढंग से इस तथ्य का उद्घाटन किया है किन्तु किव उसमान इस सृध्टि और परमसत्ता के स्पष्ट निरूपण के हेतु चित्र एवं चित्रकार या चितरे का रूपक बांधते हैं 'सर्व प्रथम में उस चित्रकार का ऐश्वर्य-गान करता हूँ जिमने इस सृष्टि रूपी चित्र

१. श्रलख रूप श्रकवर सो कर्ता। वह सबसों सब श्रोहि सों वर्ता।। परगट गुपुत सो सरविश्रापी। धरमी चीन्ह, न चीन्हें पापी॥ ना श्रोहि पूत पिता न माता। ना श्रोहि कुटुम्बन कोई संग नाता॥ जना न काहु न कोइ श्रोहि जना। जहां लगि सब ताकर सिरजना। जो चाहा सो कीन्हेसि, करें जो चाहै कीन्ह। वरजनहार न कोई सबै चाहि जिउ दीन्ह॥

जायमी : पद्मावत

२. सुमिरी श्रादि एक करतारू। तेहि जिउ दीन्ह कीन्ह संसारू॥ जायसी: पदमावत

तुम करता बड सिरजन हारा, हरता , घरता सब संसारा । जायसी : श्रखरावट प् ३०१

थ. सोई करता (मि रहा, रोम रोम सब माहि। तिन सब कीन्द्र सिस्टी, यह गाहक कीन्द्रों नाहि।

उसमानः चित्रावर्ता ५०२

की रचना की। इस चित्र रचना में चित्रकार के कमाल का भी समावेश है।' इस्लाम में जल के ऊपर पृथ्वी की स्थिति के सम्बन्ध की धारणा का काव्यात्मक ढंग से उसमान ने वर्णन किया है, 'श्रान्य चित्र तो चित्रपट पर बनाये जाते हैं किन्तु यह नारी श्रीर पुरुष से संयुक्त चित्र जल के ऊपर बनाया गया है। उसके चित्र में विषयगत महानता के साथ ही यह भी महत्वपूर्ण है कि उसे केवल वहीं मिटा भी सकता है। श्रानेक प्रकार के रूप श्रीर वर्ण की रचना करके भी वह स्वयं श्रारूप एवं श्रावर्ण है।'।

जायसी ने भी ऋल्लाह के कमाल (ऋद्भुतशिक्त) का वर्णन किया है, 'नच्नों से जड़े हुये शामियाने की भांति ऋाकाश का बिना खम्भे के टिके रहना खुदा का कमाल है ।' बिना खम्भे के ऋाकाश की स्थिरना के सम्बन्ध से खुदा के कमाल का वर्णन कई किवारों ने किया है।

परमसत्ता के कर्ता स्वरूप का उल्लेख लगभग सभी कवियों ने किया है। जान किय अपने ग्रंथ 'छीता' के आरम्भ में कहते हैं कि 'मैं सर्वप्रथम उस अगम्य, अदृश्य एवं निराकार कर्ता का सम्मान करता हूँ।' जान किव ने अल्लाह के कमाल के साथ उसके जात (स्वभाव) का भी स्मरण किया है, 'वह अत्यन्त दयाशील है एवं संसार में सभी की रहा करता है<sup>3</sup> '।

इस संसार की चित्र, एवं त्राल्लाह की चित्रकार रूप में कल्पना जान किव ने भी की है, 'में सर्वप्रथम उस कर्ताका स्मरण करता हूँ जिसने इस सम्पूर्ण चित्ररूपी संसारकी रचना की है। उसने कैसे त्राद्भुत चित्रों की रचना की है जिन्हें देखकर चित्रकार की शक्तियों

<sup>9.</sup> श्रादि बस्तानों सोई चितेरा। यह जग चित्र कीन्ह जेहि केरा॥ कीन्देसि चित्र पुरुष श्री नारी। को जल पर श्रस सकै संभारी॥ कीन्देसि जोति सूर सिस तारा। को श्रस ज्योति सकै जग पारा॥ कीन्देसि वचन नेद जेहि सीखा। को श्रस चित्र पवन पर लीखा॥ श्रस विचित्र लिखि जाने सोई। वहि बिनु मेंट सकै निहं कोई। कीन्देसि रंग प्याम श्री सेता। राता पीत श्रीर जग जेता॥ कीन्देसि रूप बरन जहं ताई। श्रापु श्रवरन श्ररूप गोसाई॥ उसमान: चित्रावली पुट १

२. गगन श्रंतरिख राखा, बाज खम्भ बिनु टेक। जायसी : श्रखरावट। धन्य श्राप जग सिरजन हारा, जिन बिन खम्भ श्रकाश सर्वारा। नृरमुहम्मद : इन्द्रावती ॥ पृट्ठ १

३. पर्यम सुमिरों सिरजनहारा, अगम अरूप अलख करतारा॥
दुखिया कौ सुखिया करि डारों, सुखिया कौ दुखिया करि जारे॥
दयासिंध है सिरजनहार, सब काहू की लेहि सवांर॥
जान: छीता (हस्तिबिखित)

का त्राभास हो जाता है । 'परमात्मा के 'कुन' शब्द मात्र से सुष्टि रचना के त्राधार पर उसे कर्ता सिद्ध करने का प्रयास भी इस्लाम पद्धति के त्रानुसार जान ने किया है, 'में उस त्रादि, त्राहष्ट एवं सुष्टि रचियता कर्तार का स्मरण करता हूँ जिसने एक शब्द ही में सारे स्वर्ग, पाताल की रचना की है ।

कासिमशाह ने भी परमसत्ता का गुणगान सृष्टिकर्ता के रूप में किया है। साथ ही वे उसके कमाल का वर्णन करने में भी नहीं चूके हैं। उनका विचार है, कि जिस परमात्मा ने यह गगन त्रौर पवन बनाकर त्रपनी विजय का डंका बजाया है, जिसने तीन लोक की सृष्टि की है वह केवल एक परमसत्ता है<sup>3</sup>।

'इस सृष्टि का रचियता ऐसी ऋाश्चर्यमयी शिक्तयों वाला है कि उसने जल पर पहले पृथ्वी को स्थिर किया ऋौर फिर उस पृथ्वी के ऊपर सुमेह ऐसे विशाल पर्वतों की स्थापना की ।'

कासिमशाह ने परमसत्ता के केवल कर्ता स्वरूप का वर्णन ही नहीं किया वरन् उन्होंने उसकी पालक एवं संहारक शिक्तयों की त्योर भी संकेत किया है, 'वह एक सांसारिक सम्बन्धों से बाधित नहीं है। वह किसी का पुत्र भी नहीं है। वह तो इस सारी सृष्टि को रचने वाला है। वह एक ही, सृष्टि की रचना करता है, पालन करता एवं नष्ट कर देता है\*।

नूरमुम्मद ने कुरान के शब्दों में ही उसकी कर्नत्व शक्ति का उल्लेख किया है, 'वह सृष्टिकर्ता केवल एक है। सारी सृष्टि का प्रगट एवं गुप्त सभी कुछ उसे ज्ञात है। उसने

पर्यम सुमिरत हों करतारा। जिन चितरयो यह सब संसारा॥
 कैसे कैसे चित्र बनाये। देखत चित्र चितेरा पाये॥
 किंग जान : कथा कामलता। (ह० लिखित)

२. द्मादि त्र्यगोचर सुमिरौँ । सिष्ट करन करतार । एंक सब्द ही में करियों । सब कछु सुरग पतार ॥ कवि जान : ग्रन्थ बुद्धिसागर ( ह० लि० )

३. सिरजा गगन पवन जिन । श्रौ विशेष जय टेक । तीन लोक जिन सरज्यों । श्रलख नाम वह एक ॥ कासिमशाह : हंसजवाहि∢ ए० १ ।

४. श्रस करता बहु जाकर । उक्त कथा जिन्ह केर । जल पर भूमि बिछायके । घरा सुगिरधर ग्रेर ॥ कासिमसाह : हंसजवाहिर, पृट्ट ३ ।

१. ना वह मात पिता निहं भाई। ना वाके कोई कुटुम्ब सगाई। ना वह होय कि हो कर बारा। वह किन रचा रचा वह सारा॥ वह साजें भंजें वहीं, वहीं सो है उजियार। प्रतिपालै विह जन्म दें, वहीं मिलावै छार॥ कासिमशाह; हंस जवाहिर, पृष्ट ३।

रात्रि विश्राम, एवं दिन कार्य करने के लिये बनाया है। सूखी पृथ्वी को पुनर्जीवित करने के लिये वह पानी बरसाता है, यह सारी सृष्टि नष्ट हो जायगी केवल उसका सूर्य के समान प्रकाशित मुख ही शाश्वत है। ब्रादि वाक्यों में पीछे, उहिलाखित कुरान के वाल्यों की पुनरावृत्ति होती है।

शेख निसार, कवि नसीर ऋादि सभी हिन्दी के सूफ़ी कवि परमसत्ता की सृजन-शिक्त को दृढ़ कर रहे हैं। शेख रहीम तो सर्वप्रथम ही 'सत्यहृदय से विस्मिल्लाह' को पुकारने को कहते हैं क्योंकि वह ऋत्यन्त दयालु एवं मृजनकर्ता है ।

किव नसीर कर्ता स्वरूप पर विचार करते समय परमसत्ता के विरोधी तत्वों का भी वर्णन करते हैं। 'मैं सर्वप्रथम उस कर्ता का स्मरण करता हूँ जो इस सृष्टि का निर्माण करने वाला है। यद्यपि उसके अवण नहीं है फिर भी वह सुनता है। सब कुछ देखते हुए भी वह साधारण ब्रादिमयों की भाँति नेत्रयुक्त नहीं है।' इसी प्रकार किव अपनी भावना को स्पष्ट करता चलता है कि 'वह सगुण ब्रोर साकार ब्रह्मकी भाँति कार्य करते हुये भी वास्तव में गुण, ब्राकार एवं सम्बन्ध से रहित है। हाथ न होते हुये भी वह सर्वाधिक कार्यशक्ति का पुञ्ज है। ब्रह्म होते हुये भी प्रत्येक घट में निवास करता है। उसके कहीं भी दर्शन न होने पर भी वह काशी, मक्का एवं गंगा सर्वत्र निवास करता है। उसके कहीं भी दर्शन न होने पर भी वह सबसे बड़ा वक्ता है। चरण न होते हुये भी वह सर्वत्र विचरण करता है?। पुराणों के ब्राधार पर जायसी भी इसी प्रकार ब्रह्म का समुण निर्मुण रूप की एक स्थल पर चर्चा करते हैं कि उसके ब्रह्मितत्व को किसी तर्क के सहारे नहीं ब्रास्था के ब्राधार पर मानना श्रेष्ठ है। 'वह ब्रह्माह विरोधी तत्वों का समाहार है। निर्मुण, निराकार होते हुये भी वह सबसे ब्रह्मित चेत्र से बहुत उपर की सत्ता मानना ब्रमीष्ठ है। ज्ञानी उसे इसी प्रकार पहचानते हैं।'

साँचे मन से प्रथम ही विश्मिल्लाह पुकार, जो रहीम रहमान है सबका सिरजनहार ॥
 शोख रहीम भाषा प्रेमरस

२. परथमे सुमिरों नाव करतारा। कीन्ह सिरप्टी जिन्ह संसारा॥ सरवन नहीं सुनै पै बैना। देखे सभे नहीं पे नैना॥ बिन कर काज सभे पै साते। ग्रालख है पै सब घन्ट बिराजै॥ रसन नहीं पे बोलै बाता। पांच नहीं पे चले विधाता॥ कतों नहीं पे है सब संगा। का मक्का का काशी गंगा॥ कवि नसीरः प्रेम दर्पण।

इ. एहि विधि चीन्हहु करहु ि तथानू । जस कुरान महं लिखा बखानू । जीउ नाहिं पै जिये गुसाई । कर नाहीं पै करे सबाई । नयन नाहिं पै सब किछु देखा । कीन भांति श्रस जाइ विसेखा । हें नाहीं कोइ ताकर रूपा । ना श्रोहि सन कोइ श्रादि श्रनूपा ॥ जायसी: पद्मावत, पष्ठ ३ ।

कुरान में कथित वाक्य वास्तव में परमनत्ता के निर्गुण ख्रौर नगुण दोनों स्वरूपों से संबंध रखते हैं किंतु अधिकता उसके नगुणत्व या माकारत्य की है। अपनी इसी मूल भावना के स्पष्टीकरण के लिये जायसी ने पुराणों का आधार लिया। आगे चलकर हम तुलसीदान जी को भी इसी प्रकार इस समस्या का समाधान करते हुये पाते हैं।

हिन्दी सुफी कवियों के परमसत्ता सम्बन्धी इस स्वरूप का स्पष्टीकरण कुरान में है। कुरान में 'परमसत्ता' को महान् शक्तिमान एवं सौन्दर्यशाली इसी ऋाधार पर कहा गया है कि वह इस विचित्र संसार का सृजनकर्ता है। उसकी कर्तव्यशक्ति ही प्रभान है। उसका कर्ता का स्वरूप सर्वाधिक प्रभावपूर्ण है; सूफियों ने इसी कर्नव्यशिक्त का वर्णन विस्तार से किया है। परमसत्ता के सिष्ट-निर्माण सम्बन्धी कथन से किसी को क्या विरोध हो सकता है। प्रत्येक धर्म एवं विचार के व्यक्ति इस बात में एक मत हैं। उदारचेता सूफ़ी कवियों ने ऋपने ग्रन्थारम्भ में ऋधिकांश इसी 'इजादिया' मत का परिचय दिया यद्यपि त्रागे त्रपनी कथा के त्रान्तर्गत उन्होंने सर्वात्मवाद, त्राद्वैतवाद एवं विशिष्टाद्वैतवाद से मिलते हुये विचारों को ही व्यक्त किया है। अपनी चिन्तन धारा का आधार 'कुरान' को बनाने के कारण उन्हें 'इजादिया' मत श्रमान्य कैसे हो सकता था, किन्तु उन्हें कर्ता श्रीर कृति के मध्य व्यवधान सह्य नहीं था। वे 'परमसत्ता' के परम, महान्, शक्तिपूर्ण ऐश्वर्यशाली स्वरूप के सम्मुख नतमस्तक होने के साथ ही, उसे कुछ सांसारिक समता में लाकर प्रेम भी करना चाहते थे। भारतीय ऋद्वैतवाद एवं वेदान्त का प्रभाव हो या उनकी स्वतन्त्र चिन्तन धारा हो किन्तु सत्य यह है कि सूफ़ियों ने उन्हीं उपमानों एवं रूपकों का प्रयोग किया है जिन्हें भारतीय ऋाचार्य प्रयुक्त करते रहे थे। बिम्ब ऋौर प्रतिबिम्ब, त्रंश त्रंशी, व्यापक व्याप्य एवं प्रकाशक प्रकाश्य ऐसी भावनात्रों के स्पष्टीकरण के लिये ही उन्होंने अपने यहां शुद्रिया एवं वज्रिया सिद्धान्तों का प्रण्यन किया । शुद्रिया के ग्रानुसार यह सध्टि परमेश्वर का प्रतिविम्ब है एवं वजूदिया के त्रानुसार यह जगत उसी एक का प्रसार है। इसी प्रकार व्यापक, व्याप्य एवं ग्रंश ग्रंशी की भावना वज्रदिया एवं प्रकाशक प्रकाश्य, तथा बिम्ब प्रतिविम्ब की भावना शुद्दिया विचारधारा के अन्तर्गत त्रायेगी वास्तव में सिद्धान्त कथन के रूप में इन सूफ़ियों ने परम्परागत परमसत्ता के स्वरूप की चर्चा कर दी है किन्तु उसके बाद वे ऋपने सम्पूर्ण काव्य में उस एक को इस जगन में प्रसारित एवं प्रतिविम्बित ही पाते रहे हैं। यही उनके 'इश्कहकीकी' का 'इश्कमजाजी' स्राधार है।

हम पीछे कह त्राये हैं कि कुरान में त्रल्लाह के जात एवं कमाल का ऋषिक वर्णन नहीं है किन्तु इन हिन्दी के स्फ़ी किवयों ने परमसत्ता की कर्तृत्व शिक्त के साथ ही उसके स्वभाव और त्राद्धतशिक्त का भी प्रचुर वर्णन किया है। परमसत्ता के कमाल का वर्णन ऊपर हो चुका है कि किस प्रकार उसने जल के ऊपर भू, भू, पर भ्धर एवं बिना सम्भे के तारकजिटत स्त्राकाश रूपी शामियाने की रचना की। उसके जात या स्वभाव के स्म्वन्ध में हिन्दी के स्फ़ी किवयों ने सदैव उसके कोमल एवं दयापूर्ण स्वभाव की चर्चा की है। उसने मानव मात्र पर कृपा करके बहुबिध सृष्टि रचना की और उसे सभी प्रकार के सुपाम

दिये हैं। ब्रात्यन्त सामर्थ्यवान होते हुये भी उसकी दया ही है कि वह बड़े से बड़े ब्रापराध को भी पत्तभर में चुमा कर देता है। कुरान का यह वाक्य 'कि उसकी दया सभी जड़ एवं चेतन पर है' सुक्तियों का ब्राधार है।

'उस परमेश्वर की दया धन्य है जो सूली पृथ्वी को हरी भरी करने के लिए यथासमय वृश्टि करता है। उसने कृपाकर के विश्राम के लिए रात्रि एवं कार्य करने के लिए दिवस बनाया है ' परमेश्वर तेरी दया ऋपार है। तुम्हीं ने यह सारी रचना मानव मात्र के सुख के लिए बनाई है। प्रत्येक ऋंग प्रत्यंग विशेष कार्यों से सम्बन्धित हैं। माता के वच्च में पय देकर तृही कृपावश इस सारे संसार का पालन करता है । '

'यह भवसागर त्रपार है। मेरी करनी भी श्रच्छी नहीं है। मुक्ते तो केवल तुम्हारी दया का भरोसा है। तुम्हारी दया से ही मेरी मुक्ति संभव है 3।'

सूफ़ी साधक इसी आशा में प्रिय की रट लगाये रहता है कि अन्त में कभी न कभी तो उसका कृपामय स्वरूप प्रकट होगा ही। जब तक उस परम सौन्दर्यशाली के रूप माधुर्य का पान न किया जाय, सांसारिक त्रास साथ नहीं छोड़ते और वह विमुग्धकारी रूप-दर्शन तभी होता है जब उसकी कृपा होती है ४।

जहाँ कहीं भी किवयों ने परमसत्ता की कृपा का वर्णन किया है वहाँ अपनी करनी को सदैव महत्वहीन बताया है। 'कृपा करने के पूर्व परमेश्वर अपने विरद का स्मरण करो, मेरी करनी को न देखों। अपने दयालु नाम को सार्थक करने के लिए ही मुक्त पर दयाहिष्ट करों है।' ब्रह्म की कर्तत्व शिक्त, अद्भुतशिक्त (कमाल) एवं जात (स्वभाव) का वर्णन करने के अतिरिक्त जिस भावना का इन किवयों ने सर्वाधिक वर्णन किया है वह है ब्रह्म की एकत्व भावना। 'वह ब्रह्म केवल एक है। वह एक ही, अनेक रूप एवं भावों में व्यक्त हो रहा है। तीनों लोकों का जहाँ तक प्रसार है वहाँ सर्वत्र वही एक औंकार गोसाई व्याप्त

धन सो महि पर भेजत नीरा। पलुहत सूखी भृमि सरीरा॥ कीन्हा राति मिले सुख तासों। कीन्हा दिन कारज है जासों॥ इन्द्रावती: न्रसुहस्मद एन्ड १

२.. दिया दान दाता तुही, तोरी दया श्रपार । मात छात दिय द्ध के, पोखत सब संसार ॥

शेखरहीम : श्रेमरस पृष्ठ ४

२. है श्रपार सागर भौ केरा। मोहि करनी को नाव न खेरा॥ है हम कहं श्रालम्भ तुम्हारी। तोहि दया सो मुकुत हमारी॥ न्रमुहम्मदः इन्दावती, पृष्ठ २

४.. देख न सकीं होइ अन्देसा, अन्तो प्रकटै किरपा भेसा॥ बिना कदम्बरि के पिए त्रास न मन सो जात। दयावती होइ दीजिए, होलिक लागी प्रात॥

इन्द्रावती : नृरमुहम्मद एक ३३-३४

र देरु गोसाई श्राप कहूँ, मोरे का जिन हेरु। श्रापन नाऊँ द्याल गुनि, हो द्याल एहि बेरु॥ उसमान : चित्रावली: ए० ११४

हो रहा है 1 1' 'वह एक अल्प्य निरंजन ही अनेक भेषों को धारण कर प्रकट हो रहा है, कहीं उसका वाल भिखारी एवं कही नरेश का स्वरूप है। वही इस जगत में कहीं गुप्त तथा कहीं प्रकट हो रहा है। दूसरा कोई इस संसार में न तो उत्पन्न हुआ है, न है और न होगा 2 1' 'वह केवल एक अदि्वतीय है सारी सृष्टि उसके सुन्दर मुख का प्रतिबिम्ब होना चाहती है 3।

'परमेश्वर इच्छानुसार कार्य करने को स्वतन्त्र है। वह केवल एक अकेला है। यह बड़े आश्चर्य की बात है कि लोग गंगा में प्राणत्याग कर मुक्ति प्राप्त कर लेते हैं और उस एक का अपने जीवनकाल में स्मरण नहीं करने '।'

सृष्टि की रचना करने वाला वह केवल एक अवेला है जो हमारी प्रत्येक गितिविधि से पिरिचित है उससे कुछ भी छिपा नहीं है \* ।, 'एक ही ज्योति से यह जग प्रकाशवान है । उस एक के (जमाल) परमसौन्दर्य पर यह जगत मोहित है । वह अत्यन्त ज्योतिपूर्ण परमसौन्दर्यशाली केवल एक ही है ।'

'सारे संसार से पृथक पृथ्वी पर वह केवल एक ग्रावेला सम्राट है। महा ऐश्वर्यशाली वह परमेश्वर ही सर्वेत्र दिथ्योचर होता है ।'

'जिस परमसत्ता की पहिचान चौदहों खरुड में है, जो ज्योतिषु ज की भाँति प्रकाशवान

- एक खनेक भाव परमेसा। एक रूप काछेन यह भेसा॥
  तीन लोक जहवां लिह ताई। भोग के खन्ए रूप गोसाई॥
  करता करें जगत जब चाही। जगथा जग रहें जम खा ही॥
  बाज ठांव सबे जैहि ठाई। निरगुन एक खोंकार गोसाई॥
- श्रव्याख निरंजन करता, एक रूप यह भेस । कतहूँ बाल भिखारी, कतहूँ श्रादि नरेस । गुन्त प्रगट जग प्रस्क, सरब व्यापक सोइ । । कोई न श्राहे, श्रो न भवा न होई ।
- ३. एक ग्रहै दृसर कोइ नाही। तेहि सब सृष्टि रूप मुख चाही॥ मधुमालत: मंफन (ह० लिखित)
- ४. जो चाहें सो विधि करें, ग्रहें ग्रायु श्रकेल। गंगा मर बहु तर रहें, श्रहें सो श्रचरज्ञ खेल॥

कासिम शाह : हंसजवाहिर एष्ट २

- श्रहह श्रकेल सो सिरजनहारा । जानत परगट गुपुत हमारा ॥
   न्रसुहम्मद : इन्द्रावती, पृष्ठ १
- ६. एकै जोत जगत उजियास, एकै रूप मोह संसास । शेख रहीम : प्रेमस्स ॥
- ७. है ठाकुर वह एक धनी, जस रहीम कोउनाथ। सबसे खला खलान है, पूर रहा सब हाय॥

शेखरहीम : शेमरस ॥

है। वह ऋदितीय, चमाशील, एवं केवल एक है, उसके कोई जाति पांति नहीं। वह हिन्दू तुर्क सबसे पृथक केवल एक है १।'

लगभग सभी हिन्दी के सूफी़ कवियों ने परमेश्वर के केवलत्व की चर्चा इसी प्रकार की है। तूरमुहम्मद, कासिमशाह, शेखरहीम, मंभन एवं यारी साहव ने इसी प्रकार अपनी भावनात्र्यों को व्यक्त किया है। हिन्दी के सूफी़ किवयों में जायसी की वहुज़ता सर्वाधिक प्रसिद्ध है। अन्य किवयों में से केवल जान किव ने ही 'अखरावट' ऐसी सिद्धान्तपरक रचना करने का प्रयास किया किन्तु उसमें भी नीति के दोहे ही अधिक हैं। जायसी ने 'तौहीद' या केवलत्व की भावना का सद्धान्तिक निरुपण किया है। वह केवल एक अकेला है, किसी अन्य वस्तु की स्थित नहीं है, इन सहस्र अठारह प्रकार की योनियों में बही केवल एक प्रकट होरहा है दें।

'वह त्रालख, पहले जिस रूप में था उसमें न तो उसका कोई नाम था, न स्थान था, वह पूर्णपुराण पुरुष था, उसका स्वरूप गुप्त से भी गुप्त त्रौर शून्य से भी शून्य था। अत्यन्त सूद्भ तत्व के रूप में उसकी स्थिति थी। उसकी कोई रूप-रेख। या चित्र नहीं था। वह प्रकट न होकर स्वयं अपने में समाविष्ट था, वास्तव में इस सारे सृष्टि रूपी पाखंड का मूल वही केवल एक है3।'

नूरमुहम्मद के अनुसार 'जगत मन्दिर की भांति है, जिसमें केवल एक ही मूर्ति स्थित है, उस एक की आराधना न करके अनेक की उपासना निरर्थक है हैं।'

परमसत्ता को स्रिध्दिकर्ता, केवल एक मात्र, श्राश्चर्यमयी शिक्तयों से युक्त, श्रत्यन्त कृपापूर्ण वर्णित करने के श्रितिरक्त उसकी इस स्रिध्ट में व्याप्ति का वर्णन भी इन हिन्दी के सूफ़ी किवयों ने किया है। वह एक ही इस सारी स्रिध्ट में व्याप्त है वही विभिन्न रूप में इस जगत में प्रकट हो रहा है।

'परमसत्ता का ही रूप मूर्ति में स्थित है, वह इस सम्पूर्ण सुध्टि में व्याप्त है। वह असीमित होकर भी सीमित है। इस सारे नामरूपात्मक जगन में उसका प्रसार है। वही

चौदह तबक जाकी रुसनाई, िकलिकल जोति सितारा है।
 बेनमून बेचून ग्रकेला, हिन्दु तुरक से न्यारा है।
 यारी साहब: भजन संग्रह।

२. एक त्रकेल न दूसर जाती, उपजे सहसन्न्रठारह भांती ॥ जायसी : त्रखरावट पृट्ठ ३०३

३. श्रापु श्रलख पहिले हुत जहां, नांव न ठांव न मूरित तहां ॥ पूर पुरान पाप निह पुन्नू, गुपुत ते गुपुत, सुन्न ते सुन्नू ॥ बिना उरेह श्ररंभ बखाना, हुता श्रापु महं श्रापु समाना ॥ श्रास न वास न मानुष श्रन्डा, भए चौखंड जो ऐस पखंडा ॥

जायसी 'श्रखरावट' पृ० ३०४

४. जगतदेवहरा जानो, मूरित एक, हिय ताहू पर चिन्ता करें श्रनेक ॥ नृरमुहम्मद: श्रनुरागबांसुरी एष्ट १६७

एक अनेक वेपों में प्रकट हो रहा है। इस संसार के रंक और नरेश सब उसी के रूप हैं। एक परमसत्ता का ही रूप पृथ्वी, पाताल एवं गगन में व्याप्त हो रहा है। एक उसी रूप के कारण सबके नेत्रों में ज्योति है। इसी तत्व की व्याप्ति सागर में मोती के रूप में है। पृष्पों में वह सुगन्धि रूप में व्याप्त है। इसी रूप के कारण अमर पृष्प पर गुज्जन करता है। इसी रूप के कारण शस्त्र और शूर की महानता है। शस्त्र और शूरवीर का बल उसी परमसत्ता का अस्तित्व है। वास्तव में वह एक ही पूर्ण रूप से इस जगत में व्याप्त है। वही एक रूप सम्पूर्ण जल,थल में अनेक भावों से व्याप्त है। जो भी अपने आप को समक्षने का प्रयास करता है वही उसे समक्ष पाता है क्योंकि आत्मा में भी परमात्मा की व्याप्ति है। वह गुप्त एवं प्रकट रूप में सर्वत्र व्याप्त है?।

वह परमसत्य इस सारे संसार के जीवों, वस्तुओं एवं कार्य कलापों में अन्तर्निहित है वह एक ही अनेकत्व के रूप में व्यक्त होरहा है। उस एक के अतिरिक्त और कोई सत्ता नहीं है। स्वयं अमूर्त होते हुये भी वह मूर्त स्वरूपों का सुजन करता है और उनमें चेतना के रूपमें निवास करता है, किन्तु उपनिषद के 'नेति नेति' की भांति उसके किसी रूप गुण एवं निवासस्थान का निर्धारण नहीं विया जा सवता। सर्वत्र व्याप्त उस परमसत्य को मुनिगण भी अलख कहकर ही जान पाते हैं। इस सुष्टि के कणकण में वही एक रम रहा है। उसे पूर्णरूप से समभने की सामर्थ्य किसी में नहीं है 3। किव उसमान ने एक स्थल पर और इसी भाव की व्यञ्जना अत्यन्त हृदयग्राही काव्यात्मक ढंग से की है।

१. एही रूप बृत श्रह्मो छिपाना। एही रूप श्रव सृष्टि समाना॥ एही रूप सकती श्रो सेवऊ। एही रूप त्रिभुवन नर होवउ॥ एही रूप त्रिभुवन वर होवउ॥ एही रूप त्रिभुवन वर, श्रसी महि पाताल श्रकास॥ एही रूप त्रिभुवन वर, श्रसी महि पाताल श्रकास॥ सोई रूप प्रगट तहं मानहीं देख्यों कहां हवास॥ एही रूप प्रगट बहु रूपा। एही रूप जै है भाव श्रनृपा॥ एही रूप सब नैनन्ह जोति। एही रूप सब सागर मोती॥ एही रूप सब फूलन्ह बासा। एही रूप रस भवर बरासा॥ एही रूप साम श्रवे स्था। एही रूप जा पूरा पूरा॥ एही रूप जल थल महि भाव श्रनेक देखाव॥ श्राप कृ श्राप जो देखे सो कछु देखे पाव॥

मंमन : मधुमालत

२. गुप्त प्रगट जग परसइ, सरव व्यापक सोइ।

मंमन : मधुमालत ॥

३. सब विह भीतर वह सब माहीं, सबै आपु दृसर कीउ नाहीं ॥ आपु अम्रति, मुरति उपाई, म्रित मांती तहां समाई । है सब ठांउ नाहिं, कोउ ठाई, मुनिगन लखिंह कि अलख गुसाई । सोई करता रिम रहा रोम रोम सब मांहि । तिन सब कीन्ह सिरिप्ट यह गाहक की हीं नाहिं।

जिस प्रकार गीता में इस सृष्टि की सभी वस्तुत्रों का उच्चतम विकास उसी परमात्मा का स्वरूप माना गया है। उसी प्रकार किव उसमान के विचार से 'वह परमसत्ता ही इस सृष्टि का सौन्दर्य है। उसके बिना सारा संसार स्ना और चित्र फीके हैं। उसी का सुन्दर रूप इस सारे जगत में व्याप्त है। वही इस सृष्टि की अन्तरात्मा है ।' वास्तव में परमसत्ता इस वाह्य जगत में चेतन रूप में व्याप्त है, उसके विना यह संसार कुछ नहीं, निश्चेतन है। इस संसार की शोभा, सौन्दर्य एवं शिक्त वही एक परमसत्ता है। यह नाम-रूपात्मक जगत उसी एक की वाह्य अभिव्यक्ति है।

जिस एक के गुणों को परखा नहीं जा सकता एवं जिसने इन तीनों लोकों की रचना की है वही इस सारे संसार में पूर्ण रूप से व्याप्त है। यद्यपि प्रत्येक के लिये उसका पहचानना असंभव है। वह अलख, अद्घट जो केवल एक है इस सारी सृष्टि में प्रकट या गुप्त रूप से वर्तमान है, ऐसा कोई स्थान नहीं है जहाँ वह न हो। वह चौदहों भुवनों में व्याप्त है ।

कासिमशाह ने इस त्यापक व्याप्य भाव का स्पष्टीकरण एक श्रीर स्थल पर बड़ी मार्मिकता से किया है। हंस जब जवाहिर के विरह में श्रत्यन्त व्याकुल हो जाता है, उसी प्रकार जैसे श्रात्मा को परमात्मा के विरह में होना चाहिये, तब उसे सर्वत्र सृष्टि में उसी एक के दर्शन होने लगते हैं श्रीर उसे परमतत्व के व्यापक स्वरूप का श्रामास होता है । जगतके मूल प्राण् के रूप में उस परमसत्ता की स्थिति का वर्णन इन हिन्दी के सूफ़ी कवियों ने बहुत किया है।

नूरमुहम्मद ने भी एक स्थल पर इस भाव का व्यक्तीकरण इस प्रकार किया है, कि 'वही परमसत्ता सर्वत्र व्याप्त है, उसी एक के रिव, सिस, नीरज ख्रौर कुमुदिनी विभिन्न नाम हैं ४।'

<sup>1.</sup> तुम्ह वसंत लड़ सोवहु बारी। तुम्ह बिनु खांखरि सब फुलबारी॥ तुमहीं डारि श्रीर तुम्हीं सुश्रा। तुमहीं ते सर फूल श्रद्धवा॥ तुम बिनु सूनी चितसरी, चित्र सबै बिनु रंग। जल थल सोभा उठि चलहु, सखी सहेली संग॥

उसमान : चित्रावली पृष्ट ४६ २. परित्व न जाई जासु गुन, तीन लोक जिन कीन । श्रहै संपुरन जग्त मुख, परे न कतहुँ चीन ॥

ऐसे श्रलख जो श्रहै श्रकेला, परघट गुप्त सभी रंग खेला। नहीं श्रस ठांव जहां वो नाहीं, पूर रहा चौदा गढ माहीं॥

कासिमशाह : हंसजवाहिर, पृष्ट ३

वहीं सो पूर जगत के माहां, पड़े सो सृष्टि लखों में ताहां वहीं सो वृक्ष पात कर फूला, वहीं सों प्रान जगत कर मूलां॥

कासिमशाहः हंसजवाहिर ५० १४१

४. तुमहीं देह धरे सब ठांऊ । रवि सिस नीरज कुर्मादनी नाऊं॥

नूरमुहस्मद : इन्द्रावर्ता ए० ७६

नूरमुहम्मद ने ब्रह्म की सत्ता, सर्वव्यापकता तथा सौन्दर्य की सराहना की है। 'वह स्वयं ही पुष्प एवं पुष्परत्तक दोनों हैं और स्वयं ही फूल पर आक्रिकत होने वाला अमर भी है। वहीं सौंदर्यशाली है और वहीं उस पर मोहित होनेवाला प्रेमी भी। वह गुप्त और प्रगट दोनों रूप में वर्तमान है, कहीं शिष्य और कहीं गुरु है। स्वयं दान देता है, और कार्यभी सम्पादित करता है। दर्शक, श्रोता एवं वक्ता भी स्वयं ही है। वास्तव में सब रूपों और अवस्थाओं में वह एक ही स्थित है उसकी व्याप्ति सब स्थलों पर है ।'

शेश निसार इसी तत्व को इस प्रकार प्रकट करते हैं 'वह परमात्मा चौदहों भुवनों में व्याप्त हैं उसके बिना कोई जन्तु जीवित नहीं रह सकता। जिस प्रकार नट स्वरूप धारण करके अनेक लीलायें करता है उसी प्रकार वह परमात्मा भी विभिन्न रूप धारण करके अनेक क्रियायें कर रहा है। वह अगर एवं अजन्मा है। उसके मर्भ को सम-भने में कोई बिरला ही समर्थ होता है ।'

जायसी ने भी इसी भाव को ऋत्यन्त काव्यात्मक ढंग से कहा है; वह परमसत्य सबके ऋन्तर्गत है किन्तु उसे प्राप्त करना कठिन है। जिस प्रकार सरोवर में पड़ी हुई परछाहीं पास होते हुये भी स्पर्श नहीं की जा सकती है उसी प्रकार स्वर्ग जो धरती पर छाया हुआ है या परमात्मा जो सर्वव्याप्त है उसको पा सकना कठिन है 3।

कवि उसमान कहते हैं 'िक ऋषिन, वायु, पृथ्वी ऋषेर पानी के समाहार इस सृष्टि के विविध व्यवहारों में वह इस प्रकार इल मिल गया है कि उसको पृथक करना ऋसम्भव हैं '।'

उसमान : चित्रावर्बा पृ० ६

श्रापुहिं माली त्रापुहि फुला। त्रापुहिं भंवर फूल पर भला॥ त्रापुहिं रूपवन्त सो होई। प्रेमी होइ रिकत है सोई॥ त्रपुहिं परगट गुपुत त्रकेला। गुरु होई कतहूँ होइ चेला॥ श्रापुहिं दाता करता होई। दिन्टा स्त्रोतावक्ता सोई॥

न्रमुहम्मदः इन्द्रावती ५० ५४

वह प्रत चौदह खगड माहीं । वह विन जिया जन्तु को उन्ति ॥
 सब महं श्राप सु खेले खेला । नट नाटक चाटक जस मेला ॥
 न वह मरे न मिटे न होईं । श्रपस्म मस्म न जानै कोईं ॥

शेख निसार : यूसुफजुलेखा

देखि एक कौतुक हीं रहा। रहा श्रन्तरपट पै निहं श्रहा॥
 सखर देख एक में सोई। रहा पानि श्रो पान न होई॥
 सरग श्राइ धरती महं छावा। रहा धरति पै धरत न श्रावा॥

जायसी : पद्मावत पृ० २४७-२४८

श्रीगिन पवन रत्न पानि के, भांति भांति ब्योहार।
 श्रापु रता सब मांहि मिलि, को निवसवे पार॥

'केवल एक ब्रह्म ही सर्वमय है। श्रान्य श्रीर जो कुछ भी है, मिथ्या है। केवल एक वह सत्य है<sup>79</sup>।

ऊपर कही गई विचारधारात्रों के त्र्यातिरक्त सूफी कवि परमसत्ता त्रौर सुष्टि के सम्बन्ध में बिम्ब प्रतिबिम्ब, त्रंश त्रंशी, एवं प्रकाशक प्रकाश्य सिद्धान्तों का भी उल्लेख करते हैं।

प्रकाशक के रूप में जहाँ कहीं भी उन्होंने परमसत्ता को प्रदर्शित किया है वहाँ उन्होंने उसे ज्योतिस्वरूप माना है। उसी एक ज्योति से यह सारा ब्रह्माग्ड प्रकाशित है। वह ज्योति के रूप में उर्वत्र व्याप्त है। कासिमशाह का कथन है कि वह ज्योति जो जगत के ऊपर है अद्वितीय है उसके सदश और कोई ज्योति नहीं है। वह ज्योति इतनी महान होते हुए भी गुप्त है। उसे कोई देख नहीं सकता उसी से सब लोक प्रकाशित हैं?।

न्रसुहम्मद का कथन काव्यात्मक श्रिषिक है, उसमें कुछ रहस्य की भी भावना है। वे कहते हैं कि 'यदि वह ज्योतिर्भय श्रिपना सुख श्रानावृत कर देता है तो प्रातःकाल हो जाता है। यदि वह श्रिपने केश मुक्त कर देता है तो सन्ध्या हो जाती है। उसी ज्योति पृञ्ज श्रानन्त सौन्दर्यशाली को देखकर संसार के नेत्र सूर्य श्रीर चन्द्र प्रकाशवान हैं। श्राकाश श्रापने श्रानन्त तारा रूपी नेत्रों से एक उसी के सौन्दर्य एवं प्रकाश का श्रावलोकन करता है '3।

शेख रहीम भी 'प्रेमरस' में परमसत्ता के प्रकाशक स्वरूप का वर्णन करते हुये कहते हैं 'उस एक ही ज्योति से सारा जगत प्रकाशित है। उसी प्रकाश पुञ्ज पर सारा संसार विमोहित है। जब मनोवृत्तियां एक श्रोर उन्मुख हो जाती हैं तो उन्हें फिर श्रौर कुछ श्रन्छा नहीं लगता। सर्वत्र उसी के दर्शन होते हैं। उससे ही मिलने की उत्कन्ठा रहती है'४।

इसी ज्योति स्वरूप परमतत्व के त्र्यन्तर्गत मुहम्मद के नूर का भी प्रसंग त्र्याता है। परमज्योति ने स्वयं से एक त्र्यौर ज्योति या नूर मुहम्मदसाहब को उत्पन्न किया जिसके

पीपर कहैं सुनाई के पापर सब हैं जान । सर्व मई एकै वहां अम सुजग परमान ॥
 हुसेनश्रली: पुहुपावती (हस्तलिखित)

२. वह जो ज्योति जगत उपराहीं, दूसर ज्योति श्रीर श्रस नहीं ॥ श्रहे गुप्त कोऊ लखं न पारा, पे सब लोक श्रहे उजियारा ॥ कासिमशाह : हंसजवाहिर १० ४०,

खोले मुख परभात देखावैं, खोले केश सांक होइ श्रावै॥
है तेहि चन्द्रबदन लखि, जगत नयन उंजियार।
गगन सहस लोचन सों, निर्खें तेहिक सिंगार॥

नृरमुहम्मद : इन्द्रवती ए० ४४ ४. एके जोत जगत उंजियारा, एके रूप मोह संमारा । जो मन लागा एक ते, दृमर भुवर न भाय । दीठ पड़े सब मां वहीं, वहीं वहीं गृहराय ॥

मुख के लिये इस सम्पूर्ण सृष्टि की रचना हुई ऋतः यारी साहब कहते हैं कि 'सारे जगत में उसी मुहम्मद का नूर प्रसारित हैं' ।

मंभन भी कहते हैं कि 'वही ज्योति सर्वत्र प्रकाशित है। उसी ज्योति से जिस दीपक की सृष्टि हुई उसका नाम मुहम्मद है' ।

उस परोच्च ज्योति ख्रौर सौन्दर्य-सत्ता की ख्रोर जायसी अनोस्ती लौकिक दीप्ति ख्रौर सौन्दर्य के द्वारा संकेत करते हैं, 'उस ज्योंतिर्मय की ज्योति से ही सूर्य, चन्द्र, नच्च देदीप्यमान हैं, रतन पदार्थ, माणिक्य ख्रौर मोती में भी उसी का प्रकाश है। प्रकृति के मध्य दृष्टिगोचर होने वाली सारी दीप्ति उसी से हैं'3।

प्रतिबिम्बवाद का तात्मर्य है कि नामरूपात्मक दृश्य जगत ब्रह्म का प्रतिबिम्ब है। बिम्ब ब्रह्म है, यह जगत उसका प्रतिबिम्ब है। इस प्रतिबिम्ब को देखकर साधक के हृदय में बिम्ब की द्योर अप्रसर होने की लालसा होती है। हिन्दी के सूफी किवयों ने इस भावना का व्यक्त किया है। जब ब्रह्म ने स्वयं अपने को देखना चाहा, अपनी लीला का विस्तार करना चाहा तब अपनी माया के सहारे ही उसने अपने को व्यक्त किया। यह सारा जगत दपेण को भांति हो उठा। ब्रह्म स्वयं ही दृश्य और दृष्टा है, ज्ञेय और जाता है। यह सारा जक चेतन जगत उस ब्रह्म का ही स्वरूप है, किन्तु माया के कारण पृथक ज्ञात होता है। बालक यदि हाथ में दपेण लेले और उसमें अपनी परछाहीं देखकर उसे दूसरा समके तो यह उसका अज्ञान है, वस्तुत: वे दोनों एक ही हैं। इसी प्रकार 'यदि पचास सहस्य गगरा भरकर रखदी जाय तो सूर्य के एक ही होने पर भी उन सबमें उसके अनेक प्रतिबिम्ब

पद्मावतः जायसी ग्रन्थावली पृ० ४४, २४ रामचन्द्र शुक्ल

हमारे एक श्रलह पिय प्यारा हं।
 घट घट नृर मुहस्मद साहब जाका सकल पसारा है।
 यारी साहब: भजनसंग्रह।

२. वहीं ज्योति प्रगट सब ठांव । दीपक सृष्टि मुहेम्मद नांव ॥ मंमनःमधुमालत

३. जेहि दिन देसन जोति निरमई। बहुते जोति जोति श्रोहि भई॥ रिव सिस नस्त दिपहि श्रोहि जोती। रतन पदारथ मानिक मोती॥ जहं जहं बिहंसि सुभावहिं हंसी। तहं तहं ख्रिटिक जोति परगसी॥ नथन जो देखा कॅवल भा, निरमल नीर सरीर! हमत जो देखा हंस भा, दसन जो ने नगहीर॥

पंड़ते हैं ' । इसी प्रकार परमसता एक है किन्तु उसका प्रतिबिम्ब सर्वत्र पड़ता है।

मधुमालत में किव मंभन ने भी इस प्रतिबिम्बवाद की ख्रोर संकेत किया है। 'उस परमसत्ता के समान दूसरा ख्रीर कोई कहीं नहीं है। यह सृष्टि उसके मुख के सौन्दर्य का दर्पण है। वह इस जगत में सर्वत्र प्रतिबिम्बित हो रहा है'?!

इस प्रतिबिम्ब का निरूपण कासिमशाह पिगड श्रौर ब्रह्मागड के रूपक से करते हैं। मुफ़ीसाधना में 'कल्ब' या हृदय की स्वच्छता का महत्व है। वास्तव में हृदय के दर्पण में ही उसका प्रतिबिम्ब स्पष्ट पड़ता है। श्रतः घट में ही उसे खोजने का प्रयास करना चाहिये। इस शरीर के श्रन्दर सात द्वीप, नौ खगड एवं सातों स्वर्ग हैं। घट में ही उस परमज्योति के दर्शन सहज हैं ।

न्रमुहम्मद का कथन है कि 'स्वच्छ दर्पण में निर्मल परछाहीं पड़ती है। जिस प्रकार एक व्यक्ति के चतुर्दिक रक्खे हुये दर्पणों में उसकी परछाहीं ऋनिवार्य रूप से पड़ती है उसी प्रकार एक ब्रह्म की छाहीं सारी सृष्टि में पड़ रही है' ४।

इसी प्रकार त्रानुराग बांसुरी में वे कहते हैं कि 'त्राज मैंने जिसका वर्णन किया है यह संसार उसीका भरोखा है, त्रार्थात् इस संसार में वह भांकता है' ।

श्रखरावट : जायसी-प्रन्थावली पृष्ट ३१६, ३३१, ३३३ पं॰ रामचन्द्र श्रुक्ल

२. एक ऋहे दूसर कोऊ नाहीं। तेहि सब स्टिट रूप मुख चाहीं॥

मंभनः मधुमालत

३ हियं मांक दरपन के लेखों, घट ही दरश जगिहर देखों। घट ही सात द्वीप नौ खन्डा, घट ही सात स्वर्ग ब्झान्डा। घट ही समद सीप श्रौ मोती, घट ही निरख परे वह जोती।।

कासिमशाह : हंसजवाहर पृष्ठ १४१,

४. जस दर्पन निर्मल रहे, तस देखा श्राधिकार । दरमन एक नारिको, सब श्रादरस मफार ॥

नृरमुहस्मद: इन्द्रावती पू० १०

रे. त्रात वदन देखा में जाको, है यह जगत मरोखा ताको नृरमुहम्मद : इन्द्रावर्ता पु० ८१

शापुहि आपु जो देखे चहा। आपुिन प्रभुत आपु से कहा। सबै जगत दरपन के लेखा। आपुिह दरपन आपुिह देखा। आपुिह सौजा आपुिह देखा। आपुिह सौजा आपुिह देखा। आपुिह सौजा आपुिह अहेर ॥ आपुिह सौजा आपुिह अहेर श्रूप पखेर । आपुिह सौजा आपुि अहेर ॥ आपुिह प्रमुप क्ल बन फूले। आपुिह आपन रूप सराहे। आपुिह घट घट महं मुख चाहे। आपुिह आपन रूप सराहे। इर्पन बालक हाथ मुख, देखे दूसर गर्ने, तस भा रुइ एक साथ, मुहमद एक जानिये॥ गगरी सहस पचास, जो कोऊ पानी भिर धरे॥ सुरुज दिपे अकाश, मुहमद सब महं देखिए॥

बिम्ब प्रतिबिम्ब भाव का वर्णन नूर्मुहम्मद ने ऋधिक किया है। राजकुंवर इन्द्रा-वती का दर्शन करने के पश्चात कहता है, 'कि जबसे मैंने उस प्रिय का दर्शन किया है यह संसार मेरे लिये दर्पण के सदश हो गया है। इस संसार में जो कुछ भी दृष्टि-गोचर है उस सभी में उसका मुख प्रतिबिम्बित दिखाई देता है।' ऋनुराग बांसुरी में भी वह स्पष्ट कहते हैं 'जो कुछ भी इस जगन में वर्नमान है वह सृष्टिकर्ता के गुणों का दर्पण हैं'।

चित्रावली में कवि उसमान इसी भाव का प्रदर्शन चित्रसारी के रूपक के द्वारा करते हैं। चित्रशाला में ऋनेक चित्र दृष्टिगोचर होते हैं। वास्तव में उनमें एक चित्रावली का चित्र ही सत्य है, ऋन्य सब परछाहीं हैं ।

शेख रहीम मानव मात्र को उसी ज्योति की परछाहीं मानते हैं । इसी प्रकार कासिमशाह भी मैं या ऋहंभाव का कोई ऋस्तित्व स्वीकार नहीं करते ऋौर स्वयं को उस एक की परछाहीं स्वरूप मानते हैं ।

एक ही परमत्य सारी सृष्टि में समाया हुआ है। जान के चेत्र से अनुभूति के चेत्र में आकर सारी सृष्टि में वह रमा हुआ आभासित होता है। न्र्सुहम्मद भी सारी सृष्टि को उसी का प्रतिबिम्ब मानते हैं। जहाँ बिम्ब प्रतिबिम्ब भाव के प्रदर्शन में इन किवयों ने प्रतिबिम्ब से साधक को बिम्ब प्राप्ति के लिये प्रेरणा पाने दिखाया है वहीं आंश आंशी भाव का स्पष्टीकरण 'श्रहं ब्रह्मास्मि' या 'श्रनल्हक' के द्वारा हुआ है जिसमें साधक को प्रतिबिम्ब की आवश्यकता नहीं रहती, उसकी आत्मा उसी एक का स्वरूप हो जाती है, आभास मात्र नहीं; श्रतः आत्मचिन्तन श्रेय है, जगत में विस्तृत प्रतिबिम्ब को खोजने की अपेचा हृद्यस्थित परमसत्य की आराधना करना श्रेष्ठ है। किव उसमान अपनी 'चित्रावली' में कहने हैं कि 'जिस परमसत्य की समता दोनों लोकों में किसी से नहीं हो सकती वह मन में निवास करता है, जिस प्रकार मृग तृण तृण में कस्त्री की सुर्गान्ध खोजता फिरता है किन्तु कस्त्री उसकी नाभि में रहती है। जब बहेलिया मृग की नाभि काट लेता है तब वह प्राणविसर्जन कर देता है। परमात्मा के अत्यन्त निकट

रूप प्यारी का में देखा, जगत भयउ दर्पन ते लेखा
यह सब दिष्ट परत है मोहीं; तामों देखत हों मुख ख्रोहीं॥
न्रमुहमद: इन्द्रावती पृ० ७१
जगत बीच जो किछु है बना, है करता गुन की दरपना।
न्रमुहम्मद: श्रनुराग बांसुरी पृ० १३०

२. श्रीर जो चित्र श्रहिं तेहि माहीं, सो चित्रावित की परछाहीं। .उसमान : चित्रावली पृ० ६३

३. जौन जोत चन्द्राविल माहीं, सो हम रूप है परछाहीं। शेख रहीम : शेमरस

४. देखो निरस्व परस्व मोहि काया, मैं कत ग्रहो ग्रहो वह छाया। कासिमशाह: इंसजवाहर प∙ १४१

रहते हुये भी मानव उसे पहचान नहीं पाता है। जब काल उसका जीवन नष्ट कर देता है तो वह पछता कर रह जाता है। जिस प्रकार कस्त्री में सुगन्धि का निवास है उसी प्रकार घट में निरक्षन का वास है। कस्त्री के गुण उस सुगंधि में रहते हैं परमात्मा के गुण ब्रात्मा में होते हैं। ब्रात: ब्रात्यन्त सूच्म विवेचना या साधना के पश्चात् उसे प्राप्त करने का प्रयास ब्रावश्यक है ।

कासिमशाह ग्रंश श्रंशी भाव को सूर्य ग्रौर किरण की उपमा देकर स्पष्ट करते हैं। 'जिस प्रकार सूर्य की किरण सूर्य का ग्रंश है, उसमें सूर्य के सभी तत्व एवं गुण वर्तमान हैं उसी प्रकार ग्रात्मा भी परमात्मा का ग्रंश हैं रें।

शेख़ रहीम हर घट में ईश्वर प्राप्ति का सन्देश देते हैं 'परमात्मा का निवास प्रत्येक घट में है। जब उसका निवास इतने निकट है तो उसे दूर खोजने जाने की क्या ब्रावश्यकता है, तात्पर्य यह कि मनुष्य की ब्रात्मा परमात्मा का ब्रांश है उसमें वही तत्व वर्तमान हैं जो परमेश्वर में हैं। केवल मात्रा का ब्रान्तर है। परमसत्ता को हृदय में ही खोजने का प्रयास श्रेष्ठ है 3।' इसके साथ वे कबीर की भांति परमसत्ता के निर्मुण स्वरूप का प्रतिपादन करने हैं 'राम दशरथ के पुत्र नहीं हैं। उन्होंने दशरथ को भी उत्पन्न किया है। कृष्ण ब्रानेक हो सकते हैं किन्तु परमसत्ता एक है उसमें द्वित्व की भावना नहीं है। परमात्मा को बहे लिया या ब्रान्य कोई प्राणी हानि नहीं पहुँचा सकता। तात्पर्य यह कि परमसत्ता ब्राजनमा एवं ब्रामर है उसके न कोई माता पिता है ब्रारेन निर्दिष्ट निवासस्थान। वह सर्वव्यापक है। ब्रह्मा, विष्णु ब्रौर महेश सभी को उसने उत्पन्न किया है'४।

त्राब्दुल समद ने बूंद ग्रौर समुद्र के साम्य से ईश्वर ग्रौर जीव का ग्रांश ग्रांशी भाव

उसमान : चित्रावली पृ० ४४

कासिमशाह : हंसजवाहिर ए० ४०

शेख रहीमः शेमरस

१. जग हूँ जाकी उपमा नाहीं। रे मन सोई बसै तोहिं माहीं॥ का ढूंढिहिं जहं तहां उदासा। मृग ज्यों तृन तृन ढूंढत बासा॥ जब किरात नाभि किट लोई। मृग पछताइ तहां जिउ देई॥ मृग-मद माह बास ज्यों रहई। त्यों घट मांह निरञ्जन अहई॥

अग महं छाई किरन सब, ज्योति मां क कैलास।
 तपसी थिकत जगत के, बैठ सो तेहि की श्रास॥

३. हर का तो हर घट में पद्ये। नेरे हेरे दूर क्यों जद्ये॥

४. राम नहीं दशरथ के जाये। दशरथ हूं का राम बनाये॥ कृष्ण अनेक एक करतारा। तेहि का नींह बहे लिया मारा॥ श्रीरन का वह मार जियाये, तेहि का भला मार को पाये। नाहिं वाके हैं मात पित, ना वाका कोई देस। नाके कीन्हें सब भये. बरम्हा. विष्णु, महेश॥

स्पष्ट किया है। उनका कहना है कि यह अत्यन्त आश्चर्य की बात अवश्य है कि बूंद में समुद्र समाया हुआ है। वास्तव में सत्य यही है। जो इस सत्य को समक लेता है वही हमारा गुरु हैं। समुद्र और बृंद में कोई तात्विक अपन्तर नहीं है केवल आकार एवं मात्रा का अन्तर है। इसी प्रकार यह स्रिप्ट भी उसी एक परमसत्ता का स्वरूप है। वर्जूदिया सम्प्रदाय के अन्तर्गत इसी भावना का समावेश है। अब्दुलसमद जहां बृंद और समुद्र की समानता से अंश अंशी भाव को स्पष्ट करने हैं वहीं बिम्ब प्रतिविम्ब भाव का परिचय भी कुछ भजनों में देते हैं। जैसे, 'साधु को अपने घट में पड़ी परछाहीं को देखना चाहिये, परमसता एक है। केवल एक इस तथ्य का गान तो हमने बहुत किया किन्तु आँख न खुली। जब ज्ञान हुआ तो हमने देखा कि वही वह है अन्य कुछ नहीं रे

न्रमुहम्मद परमसत्ता के मूर्तस्वरूप की ऋषेत्वा ऋमूर्त की ऋराराधना श्रेष्ठ समभते हैं। निराकार निर्मुण परमेश्वर की उपासना से स्वर्ग-लाभ संभव है। इस्लामी ऋनुया-िषयों को बहिश्त एवं वहाँ प्राप्त होने वाले हूर ऋादि भोगों का बड़ा ऋाकर्षण था किन्तु भारतीय साकारोपासना इस ऋाकांता का त्याग करती है। जो हो, न्रमुहम्मद का कहना है कि 'साकार को त्याग कर निराकार की ध्यान-धारणा उच्ति है यदि विवेक-हिष्ट हो तो उस परमसता का दर्शन, शरीर रूपी दर्पण में भी संभव है। वही परमेश्वर जो सर्वत्र इस सुष्टि में व्याप्त है, शरीर में भी निवास करता है'3।

ऊपर हिन्दी के सूफी काव्य में पाये जाने वाले परमसत्ता सम्बन्धी विचारों का विव-रण दिया गया है। इसके अध्ययन के उपरान्त यह स्पष्ट हो जाता है कि इन हिन्दी के सूफी कवियों ने सूफी मत में प्रचिलत जितने भी सिद्धान्त थे लगभग सभी का परिचय अपने काव्य में दिया हैं। इसके अतिरिक्त भारतीय विचारधारा का भी उन पर यथेष्ठ प्रभाव पड़ा है। सूफियों में एक प्रधान वर्ग नित्य परमार्थिक सत्ता को केवल एक ही मानता है जिसका भिन्न भिन्न रूपों में आभास है। परमात्मा का ज्ञान इन्हीं व्यक्त नामों भौर

क्या है श्रचरज देखो साधो, बूंद में समुद्र समाया है।
 जो उसको पहचाने "मस्ता" वो ही गुरु हमारा है।

श्रद्धुल : समद भजन मंग्रह गी० प्रे॰ गोरखपुर, भाग (४)

२. साबो देखो अपने माहीं। घट में पड़ी काकी परछाहीं॥
गुर लिखिया से ध्यान न आया। एक है एक बहुत हम गाया॥
आँख ज्ली जब देखा मस्ता। वह है वह है सांई॥

श्रद्धल समद : भ तन संग्रह

यह मृरत को तिजिक्षे, चित्त श्रमूरत देहु।
 जाहि श्रमूरत ध्यान सो, स्वर्ग लोक फल लेहु॥
 दीठ होई तो देखहु, तन श्राहरस मकार।
 बद्दन बिराजत है तेहिक, जेहिक सकल संसार॥

गुणों के द्वारा हो सकता है। मूिकयों की यह भावना 'शुदूदिया' सम्प्रदाय के अन्तर्गन आती है जिसका उल्लेख हम पीछे कर चुके हैं। इस बिम्ब प्रतिबिम्ब भाव का वर्णन भी जिस रूप में हुआ है उसकी यथेष्ठ चर्चा हो गई है।

इस ऋदैतवाद से यह ज्ञात होता है कि परमसत्ता चित्स्वरूप है तथा यह जगत केवल प्रतिबिम्ब का आभास मात्र है। सूफ़ी किवयों को इससे संतोष न हुआ और उन्होंने परमसत्ता को इस जगत में प्रसारित माना। सृष्टि और परमसत्ता का सम्बन्ध भी खंश और खंशी रूप में माना। शुद्ध सत्ता नाम एवं गुण रहित है किन्तु जब वही अभिव्यिक्त के लेत्र में आती है तब नामगुण की उपाधियों से विभूषित हो जाती है। बाह्य सृष्टि केवल अध्यास या अम नहीं, उसी परमसत्ता की आत्माभिव्यिक्त है। 'वजूदिया' सम्प्रदाय इसी सिद्धान्त का पच्चपाती है। यह मत भारतीय वेदान्त के अधिक निकट है। इस खंश अंशी भाव का निर्देश भी पहले हो चुका है।

स्फ़ी श्रद्धेतवाद के श्रन्तर्गत श्रात्मा श्रीर परमात्मा के द्वेनत्याग को श्रिधिक लेते हैं। श्रद्धं, में या खुदी की भावना का नाश करके श्रात्मा श्रीर परमात्मा एकत्व को प्राप्त होते हैं। भारतीय स्फ़ी किवयों ने जड़ जगत श्रीर परमसत्ता की एकता. भी प्रदर्शित की है, वे जगत की पृथक सत्ता केवल भ्रममात्र मानते हैं श्रीर गीता के सर्ववाद की भाँति सारे जगत में उस परमसत्ता के ही सौन्दर्य, शिक्त एवं गुण का दर्शन करते हैं। इसी भावना का स्पष्टीकरण स्फ़ियों ने व्यापक व्याप्य सम्बन्ध के द्वारा किया है।

इसके ऋतिरिक्त जिस भावना का ऋत्यधिक वर्णन इन सूफी किवयों ने किया है वह है उसका 'केवल' एवं सुष्टिकर्ता का स्वरूप। वह परमसत्ता केवल एक है वही इस सृष्टि का सृष्टा, पालक एवं विनाशक है। उसकी शिक्तयां ऋनन्त एवं ऋद्भुत हैं। परम वैभव एवं शिक्तसम्पन्न होते हुये भी वह ऋत्यन्त दयालु है। वह एक चित्रकार है जिसके गुर्णों का साची यह नामरूपात्मकविविधदश्यसंयुक्त जगत है।

संचेप में अद्वेतवाद के दोनों ही पन्नों, आतमा और परमात्मा की एकता तथा परमात्मा और जगत की एकता का निदर्शन सूफी काव्य में हुआ है। साधना-चेत्र में जहाँ उनकी दृष्टि केवल आत्मा और परमात्मा के एकत्व पर रही है वहीं भावचेत्र या काव्य में वे प्रकृति की नाना विभृतियों में भी उसे व्याप्त पाते हैं। परमसत्ता के सम्बन्ध में हिन्दी के सूफी काव्य में, उसके निर्माणकर्त्ता या सृष्टिकर्त्ता स्वरूप की, इस जगत में उसके किनप्ठ स्वरूप में स्थित भाव की, जगत में आभातित या प्रतिबिध्वित तथ्य की सर्वत्र जड़ एवं चेतन जगत में व्याप्ति की एवं सारे संसार में उसी की दीप्ति के प्रकाश आदिक विचारों की अभिव्यित है। परमसत्ता के एकत्व या केवलत्व पर तो उन्हें कोई संदेह ही न था; इस्लाम का यही मूल मन्त्र है।

परमसत्ता के स्वरूप का निर्धारण कर चुकने के पश्चात् जिज्ञासु सृष्टितत्व, सृष्टि-क्रम एवं सुष्टा के सम्बन्ध में जानना चाहता है। ब्रानेकान्त विश्व के मूलभूत तत्व ब्रौर सृष्टि कृम पर विचार करना दर्शन का उद्देश्य है। सृष्टि सम्बन्धी तत्ववाद पर विचार करते समय उसके कई पत्त सम्मुख ग्राते हैं:—(१) सृष्टि का मूलतत्व एवं सृष्टा (२) सृष्टि की उत्पत्ति, स्थिनि एवं लय (३) सृष्टि-रचना का कम।

जहांतक सृष्टि का सम्बन्ध है सभी इस्लामी चिंतक एक मत हैं। इस अनेकान्त सृष्टि का वह केवल एक सृष्टा है। हिन्दी के सूफी किवयों ने परमसत्ता की सृजनशिक्त का सर्वाधिक गुण्गान किया है। सृष्टि का मूलतत्व क्या है इस सम्बन्ध की चर्चा कुरान में अधिक नहीं मिलती। सृष्टि अल्लाह की कृति है, अल्लाह की शिक्त विशाल है उसे सृष्टि रचना में एक च्रण भी नहीं लगा। उसके केवल एक शब्द 'कुन' (हो जा) में मृष्टि- प्रसार की सामर्थ्य है। उस परमसत्ता ने यह सारा स्वर्ग और भृतल केवल छः दिन में निर्मित किया । सृष्टि की रचना किस तत्व से हुई इसकी कोई चर्चा नहीं है, मनुष्य की रचना 'पृथ्वी' तत्व से हुई इसका उल्लेख है। उस परमसत्ता ने मिट्टी से मनुष्य रचना करके उसमें अपनी रूह फूंक दी । मनुष्य अन्य स्वर्गीय दूनों से भी श्रेष्ठ है तभी तो अल्लाह ने फरिश्तों को उसके सम्मुख नत होने को कहा। इसके अतिरिक्त सृष्टि के सम्बन्ध में विशेष कुछ सूचना कुरान में उपलब्ध नहीं होती। कुन से सृष्टि की उत्पत्ति, आदम को अल्लाह का प्रतिरूप, एवं इन्सान को सृष्टिशिरोमणि मानने में इस्लाम को आपति न थी किन्तु सृक्तियों को केवल इतने से संतोष न हुआ। उन्होंने अपनी शंकाओं का समाधान बुद्धि के सहयोग से कुरान के कुछ संकेतों के आधार पर करना चाहा।

जैसा कि हम पीछे कह चुके हैं। लगभग सभी सृक्षियों ने इस जगत के विविध उपकरणों, प्रकृति के स्वरूपों ख्रादि का वर्णन करते हुये उस परमसत्ता के सृष्टारूप का वर्णन किया है किन्तु ऐसे किव ख्रल्प हैं जिन्होंने 'कुन' शब्द से सृष्टि उत्पत्ति का उल्लेख स्पष्टरूप से किया हो । प्रसिद्ध सृषी चिन्तक ख्ररबी 'कुन' का ऋर्थ किया नहीं मानता, उसके विचार से 'कुन' के द्वारा परमसत्ता का सृष्टि निर्माण सम्बन्धी संकल्प ही माना जा सकता है। सृष्टिनिर्माण के इस संकल्प की प्रेरणा उसे स्वयं ख्रपने सौन्दर्य से प्राप्त हुई। जामी ख्रल्लाह को परम सौन्दर्य रूप मानता है, 'वह ख्रल्लाह प्रेम चाहता था ख्रौर प्रेम से ही प्रभावित होकर उसने ख्रपने मुख का ख्रादर्श लिया ख्रौर उसमें ख्रपना रूप स्वयं व्यक्त करने लगा' ।

शेख रहीम : प्रेमरस

Verily your Lord is God, who created the Heavens and Earth in Six days.
 Koran: Yusuf Ali

Man's origin was from dust, lowly, But his rank was raised above that cf other creatures. God breathed into him his Spirit. Koarn: Yusuf Ali

एके शब्द कहा कुन केरा। सिरजा भूमि अकाश घनेरा॥

F. The Mystics of Islam P. 801, by R. A. Nicholson.

मुध्दि रचना की प्रेरणा इसी आत्मज्ञापन की भावना में पाई जाती है। परम्परानुसार कहा जाता है कि एक बार हज़रत दाऊद ने ईश्वर से प्रश्न किया था, 'कि हे ईश्वर आपने मानव जाति की सृष्टि क्यों की' जिसका उत्तर उन्हें मिला था, 'मैंने अपने गूढ़ रहस्य को व्यक्त करने की इच्छा से ऐसा किया।' हल्लाज का भी यही कहना है कि परमसत्ता या ईश्वर स्वयं अपने स्वरूप का निरीच्य कर रीभ गया और उसके इस-आत्म प्रेम का ही सृष्टि रूप में आर्विभाव हुआ। हिन्दी के सूफ़ी किव भी हदीस के इन वचनों का परिचय अपने काव्य में देते हैं। अन्तर केवल इतना है कि इसका उल्लेख सृष्टि रचना की प्रेरणा के रूप में नहीं होता। ये किव केवल परमात्म-सौन्दर्य की महानता एवं सृष्टि का उसके प्रतिबिम्ब स्वरूप होने के सम्बन्ध में ही इसका उल्लेख करते हैं।

यह सृष्टि नित्य है या ऋनित्य। इस सम्बन्ध में भी सूफ़ियों में कई विचार प्रचितत हैं। कुरान में सृष्टि के नित्यत्व या ऋनित्यत्व की ऋधिक चर्चा नहीं है। इन किवयों के काव्य में इस सम्बन्ध में स्पष्टरूप से दो विचारधारायें उपलब्ध होती हैं। एक तो यह कि इस सृष्टि का प्रसार उस परमसत्ता से होने के कारण यह नित्य है। दूसरा पत्त है कि इस जगत का जीवन चिणिक है और एक न एक दिन सभी का अन्त होना है। आत्मा अपने बाह्य परिधान का त्याग करके अवश्य एक दिन उस परमात्मा से मिल जायगी।

सृष्टि के नित्यत्व के सम्बन्ध में सूफी चिन्तकों ने सदैव परमसत्ता को मूलरूप में अर्न्निस्थत माना है। जामी के विचार से सृष्टि सत्य का प्रत्यच्च रूप है; वह परमसत्ता इस प्रत्यच्च का मूल तत्व है। सृष्टि के मूल तत्व के रूप में इन्होंने परमसत्ता को ही माना है। इस सृष्टि का प्रसार उसी से हुआ है और अन्त में यह उसी में समा जायगी। गुल्यानेराज़ के लेखक का कहना है कि 'हमारे प्रियतम का सौन्दर्य आगु परमाणु तक के अवगुण्ठन में लिच्त होता है । 'अपने 'हिकमतउल औलिया' प्रन्थ में भी उसका कहना है कि वाह्य सृष्टि ( आइन ) कोई भी चेष्टा करने में असमर्थ है, इसके सारे कार्य व्यापार उसी परमसत्ता के हैं जो इसमें चेतन रूप से अवस्थित है। स्रत: 'अब्द' को कर्ता की उपाधि प्राप्त नहीं हो सकती। उसमें स्वतन्त्र रूप से कोई भी गुण् तथा शक्ति नहीं है।' अरवी भी सृष्टि को ईश्वर की भांति नित्य मानता है। जिली भी जगत को ईश्वर का ही रूप मानता है। सुमी परमसत्ता को केवल अनुभूतिपरक मानता है अत: वह उसके बाह्य

नृरमुहम्मद : इन्द्रावती ५० ७९।

ता सम दृसर दिस्टि न श्राएउ। श्राप समां दृश्यन मां पाएउ॥

नृरमुहस्मदः अनुराग बांसुरी ए० ११३।

कोऊ नाहीं बीच मां श्रपने रूप लुभान अपनों चित्र चितेरा देखि श्राप श्ररुकान।

<sup>3. &</sup>quot;If you cleave the heart of one drop of water there will issue from it a hundred pure oceans." Gulshani Raz.

स्वरूप सृष्टि या अन्तरात्मा स्वरूप चेतना के सम्बन्ध में 'बाहर' 'भीतर' ऐसे शब्दों का प्रयोग नहीं करना चाहता। इन सभी मूिक्सों का ईश्वर कर्ता है तथा जगत उसकी कृति, वह इस सृष्टि में अन्तिस्थित है। इसी कारण यह जगत नित्य है यह मत अधिकांश आचार्यों को मान्य है। आचार्य हुज्विरी को यह मत अमान्य है। वह ईश्वर और जगत को बिल्कुल भिन्न मानता है।

हिन्दी के सूफी किव भी सृष्टि के मूलतत्व स्वरूप उसी परमसत्ता की स्थिति मानते हैं। सारी सृष्टि उसी एक का प्रसार है, वही इन सब वस्तु ग्रों में चेतन रूप से वर्तमान है। सृष्टि के कण-कण में उसी एक के ग्रपरिमित सौन्दर्य, शिक्त तथा गुणों के दर्शन होते हैं। यह सृष्टि दो तत्वों का समाहार है जात ग्रौर सिफत सन एवं उक्षा व्यक्तीकरण। जात ही वास्तविक सन् है एवं सिफत उसका बाह्य नाम, रूप एवं गुणात्मक स्वरूप। जात, सिफत में वर्तमान ग्रान्तिरक शिक्त है। परमसत्ता के स्वरूप-निदर्शन में हम कह त्राये हैं कि ये किव या तो उसे इस सृष्टि में स्थित उसी प्रकार मानते हैं जैसे समुद्र के सभी तत्व एक बंद में वर्तमान रहते हैं या इस सृष्टि की स्थिति दर्पण में प्रतिबिम्ब की भांति, केवल उसका ग्रामास मात्र मानते हैं। चाहे जिस रूप में हो ये सूफी किव परमात्मा के संमर्ग के कारण सृष्टि में भी नित्यत्व का ग्रामास पाते हैं।

न्रमुहम्मद का विचार है कि 'ब्रह्म को देखने के पश्चात यह सारा संसार दर्पण की भांति हो गया। संसार में जो कुछ भी दृष्टिगोचर होता है उसमें परमात्मा की प्रतिछिवि है। सृष्टि का त्रस्तित्व उस सृष्टा के गुणों का दर्पण है<sup>२</sup>।'

देखो निरस्त परस्त मोहि काया, में कत श्रहो श्रहो व छाया। कासिमशाह: हंसजवाहर ए० १४१।

कहें मानुष पंखी कहाँ, का बनखरड का मार। सब महं वह परगट श्रहें, श्रलख रूप कर्तार॥ कासिमशाह: हंसजवाहिर ए० २१६।

जोन रूप चन्द्रावित माँही, सो हम रूप है परजाहीं। शेख रहीम: ब्रोमरस ।

वह मूर्त मानुष्व सब श्रहई , नरनारी जिनका सब कहई । शेख रहीमः प्रमरस ।

२. रूप प्यारी का में हंखा, जगत भयउ दर्णन ते लेखा। यह सब दृष्टि परत है मोही, तामी हेखत ही मुख श्रीही॥ नृरसुहम्मद : इन्द्रावती १०७५।

उसमान इस सत्य को इस प्रकार व्यक्त करते हैं, 'प्रत्येक चित्र चित्रकार की साज्ञी देना है। चित्र में चित्रकार को देख सकने की ज्ञमता केवल निर्मल दृष्टि सम्पन्न व्यक्तियों को ही हो सकती है। वह परमात्मा इस सृष्टि में उसी प्रकार अन्तर्निहित है जिस प्रकार एक बूंद जल में भी समुद्र के तत्वों का अस्तित्व। इस तत्व को समभने की शिक्त केवल गुरु कृपा से ही प्राप्त हो सकती है '।

कासिमशाह भी इस मूलतत्व का स्पष्टीकरण करते हैं, 'वही एक इस सारी सृष्टि में व्याप्त है। इस संसार के प्राण सदश केवल उसी की स्थित है। विवेकी को सम्पूर्ण सृष्टि में उसी स्वरूप के दर्शन होते हैं। वास्तव में यही सृष्टि का ऋस्तित्व है '?।

'मधुमालत' में मंभन भी इसी प्रकार हदीस के शब्दों को प्रमाणित करते हैं, 'यह सृष्टि उसका दर्पण है। इसमें उसके मुख की परछाहीं दृष्टिगोचर होती है। ब्रह्म श्रौर जमत का सम्बन्ध उसी प्रकार का है जैसा समुद्र एवं लहर, सूर्य एवं किरण का' 3।

इस प्रकार हिन्दी के इन स्फ़ी किवयों ने सर्वत्र सृष्टि के मूलतत्व रूप में परमसत्ता का ग्रास्तित्व माना है। किन्तु साथ ही इस सृष्टि की प्रत्येक वस्तु का निश्चित श्रवसान है, उसका नाश श्रवश्यम्मावी है। कुरान में भी सृष्टि के श्रव्त का वर्णन है। एक दिन सभी को उस परमसत्ता के पास वापस पहुँचना है 'र। 'सृष्टि में परमसत्ता की उदारता एवं दया के दर्शन होते हैं किन्तु इस सृष्टि में सबका श्रव्त श्रवश्यम्मावी है 'र।

'यह सारी बाह्य सृष्टि नाशवान है। हर वस्तु का अन्त नष्ट होना है, केवल ईश्वर

उसमान : चित्रावली ए० ६४।

कासिमशाह : हंसजवाहर १० १४१।

मं कन : मधुमालत ।

Koran: Yusuf Ali.

Its unity of design and benevolence of Purpose. Death must come to all-

Koran: Yusuf Ali.

चित्रहि महं सो श्राहि चितेरा। निर्मल दृष्टि पाउ सो हेरा॥
 जैसे वृंद मांह दृष्टि होई। गुरु लखाव तो जाने कोई॥

वहीं सो पूर जगत के माहां। पहें सो सृष्टि लखों मैं ताहां॥
 वहीं सो बृक्ष पात कर पृला। वहीं सो प्रान जगत कर मृला॥

एक श्रहै दूसर कोई नाहीं। तेहि सब सृष्टि रूप मुख चाही।।
 तें जो समुद लहर मैं तोरी। तें रिव मैं जम किरन श्रजोरी।।

<sup>8.</sup> To Him will be your return: of all of you.

<sup>\*.</sup> Look at God's creation

का मुख ही शाश्वत है। उसकी त्राज्ञा सर्वमान्य है। संसार की प्रत्येक वस्तु को नाश हो। जाने के पश्चात् वहीं जाना है।

इस प्रकार कुरान में संसार की नश्वरता का वर्णन तो अवश्य है किन्तु कब ग्रौर कैसे इसका अन्त होगा इसका वर्णन नहीं है। क्यामत के दिन ही सबका फ़ैसला होगा, आगे पीछे मंसार छोड़ने वाले व्यिक्तियों को उस दिन की प्रतीज्ञा करनी होगी, यहां फैसला हो जाने के बाद वे क्रमश: स्वर्ग या नरक में भेजे जायेंगे। उसके बाद उनका क्या होगा इसका भी कोई उन्नेख नहीं है।

हिन्दी के इन सूफ़ी कवियों ने भी संसार की परिवर्तनशीलना एवं नश्वरता का वर्णन किया है। सृष्टि का लय किस कम से होगा इसका वर्णन नहीं है। केवल मानव-त्रात्मा का परमात्मा में 'फना' एवं 'वका' रूप में लीन हो जाने का वर्णन है। कुरान में मनुष्य-रूप में खुदा का त्रापनी रूह फूंकने का वर्णन है; त्रात: पुन: उस रूह का लौटकर उसी में समा जाना इन किवयों को त्राधिक संगत ज्ञात हुत्रा होगा।

सृष्टि की नश्वरता एवं च्राणमंगुरता का वर्णन न्रमुहम्मद स्वप्न श्रीर पथिक के रूपक द्वारा करते हैं। 'सृष्टि नाशवान है इसका वास्तिवक श्राहितत्व कुछ भी नहीं। स्वप्न के समान यह जीवन च्राणिक एवं महत्वहीन है। यह जीवन दीपक की लो के समान है जिसे कालरूपी वायु प्रतिच्या नष्ट कर देने को उत्सुक है। इस संसार में पथिक की भांति जीवन-यापन करना ही बुद्धिमानी है। यदि मानव जीवन पाकर परमतत्व की उपलब्धि हो सके तो यही इस जीवन का उपयोग है, लाभ है। यह जगत बृच्च की भांति है जिसका उपयोग पथिक के लिए केवल बुग्यामात्र है, इसी प्रकार मानव मात्र को इस मानवजीवन का उपयोग ब्रह्मप्राप्ति मानकर, इस संसार से कोई सम्बन्ध न जोड़कर, पथिक की भांति निर्लिप्त होकर निर्दिष्ट स्थान पर पहुँचने का प्रयास करना चाहिये' ।

सृष्टि की स्रणभंगुरता का स्पष्टीकरण सदा से स्वप्न के द्वारा होता रहा है3 । यह

न्रमुहम्मदः श्रनुराग बांसुरी ए० ११४।

There is no God but He.
 Every thing will perish, except His
 own Face. To him belongs the
 command. And to Him will ye
 (All) be brought back

Koran: Yusuf Ali.

२. सपन समां यह जीवन मोरा, श्रहे दिया सब बहे मकोरा। यह जग जीवन थोरो श्राही, काज श्रिधिक करना मोहि चाही। है भल जग महं पंथिक रहना. लेहु हियां मां श्रागम लहना! जग श्रांर श्रापुहि कस पहिचानों, तरिवर श्रेर बटोही जानो। चला जात जस होहि बटोही, श्राहि छहां इ बिरिछ तर श्रोही॥

नृरमुहम्मदः इन्द्रावती ५० ८१, ५० २३।

जो किछु भएउ होत और होई। है सब सपन न जानत कोई॥

संसार त्रप्रसत्य है। इसकी किसी भी वस्तु से प्रीति त्र्यच्छी नहीं, यह मिथ्या संसार त्याच्य है। प्रेम का मार्ग ही इस संसार में श्रेय है।

इस संसार में जीव ऋकेला ही जन्म लेता है एवं निधन उपरान्त उसे ऋकेले ही प्रस्थान करना पड़ेगा। 'संसार की भांति यहां के सारे सम्बन्ध भी मिथ्या हैं। कोई भी सांसारिक वस्तु जीव का साथ नहीं देती। जब ऋपनी काया ही साथ नहीं देती तो फिर और किसी को क्या कहें। इस कारण इस संसार से प्रीति ऋच्छी नहीं ।'

शेख़ रहीम सृष्टि की नश्वरता का वर्णन इस प्रकार करते हैं, 'काल रूपी वाज दिन रात जीव रूपी मैना के पिंजड़े के ऊपर मंडराता रहता है। थोड़ा सा भी अवकाश पाते ही वह उसे नष्ट कर डालने को तत्पर रहता है?।' इस संसार की प्रत्येक वस्तु एक निश्चित काल तक ही स्थित है। यहाँ की कोई वस्तु स्थिर या अमर नहीं है। काल का प्रमुत्व इस संसार रूपी साम्राज्य पर है।

हम पहिले ही कह चुके हैं कि सृष्टि-रचना के सम्बन्ध में तत्वों की उत्पित के क्रम की चर्चा कुरान में नहीं है। मनुष्य की रचना के सम्बन्ध में अवश्य मिट्टी का वर्णन है। सृष्टि कम का जो वर्णन सृष्टियों में पाया जाता है उसके अनुसार परमज्योति से सर्वप्रथम मुहम्मदीय आलोक का जन्म हुआ और फिर उसी उपादान कारण से इतर जगत की, सृष्टि की रचना हकीकतुल मुहम्मदिया की प्रसन्नता के लिये हुई। तात्पर्य यह कि इसी मुहम्मद के नूर से अन्य तत्वों की उत्पत्ति हुई। यूनानी दर्शन की मांति इस्लाम में भी आकाश ऐसे सूद्म तत्व की विवेचना नहीं हुई है। हिन्दी के सूफी कवियों ने भी दिति, जल, पावक और समीर इन्हीं चार तत्वों की चर्चा की है। जहाँ कहीं भी आकाश की चर्चा हुई है वहां केवल उस परमसत्ता की अद्भुत शक्ति के प्रदर्शन के हेतु ही हुई है।

किव उसमान ने चित्रावली में इन चारों तत्वों का वर्णन किया है। यदि जिस कम सं उनके नाम त्राये हैं इस पर विचार किया जाय तो ऋषिन का स्थान प्रथम त्राता है। उस परमसत्य ने ऋषिन, वायु, पृथ्वी श्रीर जल के मिश्रण से बहुविधि सृष्टि की रचना की वह इस प्रकार संयुक्त है कि उसे पृथक नहीं किया जा सकता<sup>3</sup>।

उसमानः चित्रावली पृ० १।

जब श्रायो तब हतो श्रकेला। श्रवहुँ जाउं तस दख श्रकेला॥ जग मा को केहिकर पुनि सोई। जाय न संग रहे पुनि रोई॥ मीत न होय सो श्रापन देहा। तौ केहि काज जगत कर नेहा॥

कासिमशाह : हंसजवाहिर पृ० १४२।

काल सीस पर रैन दिन, जैस बाज मंडराय।
 जिउ की मैना पींज़बें, समै पाय लै जाय॥
 शेखरहीम: प्रमरस।

३ त्रांगिनि पवन रज पानि के, भांति भांति न्योहार। त्रापु रहा सब मांहि मिलि, को निवरावे पार॥

कासिमशाह ने अहाँ 'गगन' का वर्णन किया है, वहाँ केवल सूर्य, चन्द्र के महिन गगन की सृष्टि का संकेत मात्रा है ।

शेख रहीम ने जहाँ 'कुन' शब्द से सृष्टि उत्पत्ति की चर्चा की हैं; वहां भूमि ख्रौर 'ख्राकाश' का वर्णन केवल प्रकृति या जगत के प्रधान वर्णन के रूप में कर दिया है रे

त्राकाश तत्व का वर्णन परमसत्ता की श्रद्भुतशक्ति के प्रदर्शन में श्रिधिक हुश्रा है । तत्वों की उत्पति के कम का वर्णन केवल किव निसार श्रीर नूर्मुहम्मद ने किया है श्रीर उन दोनों के कम में साम्य भी है। तैत्रीयोपनिषद में वर्णित सृष्टि कम में श्रीर इस्लामी पद्धित से वर्णित इस कम में श्रान्तर है। उपनिषद के श्रमुसार परमात्मतत्व से श्राकाश, श्राकाश से वायु, वायु से श्रिग्न, श्रिग्न से जल श्रीर जल से पृथ्वी संभूत हुई ४।

यूसुफ़-जुलेखा में किव निसार इन तत्वों की क्रिमिक उत्पत्ति के बारे में इस प्रकार लिखते हैं कि सबसे पहले अभिन, अभिन से पवन, पवन से पानी, पानी से फिर पृथ्वी की उत्पत्ति हुई। इन्हीं चार तत्वों से धरती, स्वर्ग, सूर्य, शशि और तारागण सभी की उत्पत्ति हुई ।

न्रमहम्मद ने भी इस क्रम का वर्णन इन्द्रावती में किया है। 'सर्वप्रथम केवल ज्योति-रूप में वह स्थित था उसके बाद वह आत्मा रूप में प्रकट हुआ, आत्मा से मन और फिर इन तीनों के आवरण के लिये काया का निर्माण हुआ। उस परमज्योति से पहले आग उत्पन्न हुई, आग से पवन, पवन से जल और जल से फिर पृथ्वी संभूत हुई। इन चारों के समाहार से ही देह का निर्माण हुआ। पूर्विनिर्मित जीव और इस देह में बहुत स्नेह या माया उत्पन्न हो गई ।

९ सिरजा गान श्रनृप सोहाई, सिरजा सहित सूर खगराई ॥ कासिमशाह : हंसजवाहर पृ० १ ।

२. एकं शब्द कहा कुन केरा, सिरजा भूमि अकाश घनेरा। शेख रहीम: प्रेमस्स।

३. धन्य श्राप जग सिरजन हारा, जिन बिन खम्भ श्रकाश संवारा। पद्मावत: जायसी

४. तैत्तरीयोपनिषद २ । १

श्रीतन तें पांन, पोंन तें पानी. पुन पानी तें खेह उद्दीनी॥
 इन चारों से सब संसारा, घरतो सरग सूर सिस तारा॥
 निसार: यूसुफ-जुलेखा।

६. पहले जोत उतर जिउ भयऊ। श्राप श्रातमा होइ लिए गयऊ॥
पुनि मन भये श्रात्मा सेती। मनसीं काया चाह समेती॥
एके जोत तीन पहिरावा। पहिरि नाम इन्द्रावित पावा॥
जोति मीं श्राग श्राग मे बाऊ। भयउ पवन मो नीर बनाऊ॥
भयउ नीर मीं माटी, चारों से भये दह।
देह श्रीर यह जीव मीं, बाड़ी बहुत मतेह॥

न्रमुहस्मदः इन्द्रावती १०७०।

सृष्टितस्व के विभिन्न स्वरूपों की मीमांसा के पश्चात् हम इस तथ्य पर पहुँचते हैं कि सृष्टि के मूलतत्व स्वरूप इन सूफ़ी किवयों को परमसत्ता का सृष्टा रूप मान्य था। उसी एक का विभिन्न रूपों में प्रकटस्वरूप ही यह सृष्टि है, श्रतः श्रांशिक रूप से यह नित्य है। इस सृष्टि का अन्त श्रवश्यम्भावी है, एक निश्चित श्रवधि के बाद जीवन पर काल का श्राधिपत्य हो जाता है। भारतीय दर्शन की भांति इस्लामी दर्शन या सूफ़ीमत में श्राकाश ऐसे सूक्म तत्व की चर्चा नहीं है। ये सूफ़ी परमज्योति से मुहम्मद के नूर की उत्पत्ति मानते हैं, इसी नूर की प्रसन्नता के लिये फिर सारी सृष्टि की रचना हुई , सर्वप्रथम श्राग्न, उसके बाद वायु, तत्पश्चात पवन श्रीर श्रन्त में पृथ्वी की उत्पत्ति हुई । लय के समय इनका क्या कम होगा, सारी सृष्टि का क्या रूप होगा, श्रादिक विषयों की चर्चा नहीं है। इन साधकों ने सृष्टि की नश्वरता का वर्णन इस हेतु किया है कि इसके प्रति विरक्ति उत्पन्न होकर परमार्थ चिन्तन में ध्यान लग जाय।

## नूरुल-मुहम्मदिया (मुहम्मदीय स्रालोक):

सभी सूफियों का विश्वास है कि उस परमज्योति से सर्वप्रथम न्रलमुहम्मदिया या मुहम्मदीय श्रालोक की उत्पत्ति हुई श्रोर फिर उसी उपादान कारण से इतर जगत की रचना उसी 'हकीकतुल मुहम्मदिया' की प्रसन्नता के लिये हुई। श्राबों के तिनर बितर श्रशिद्धित एवं श्रंधिवश्वास्थ्रस्त समाज के मध्य मुहम्मद साहब ने जो चतना जायत कर दी थी उसके कारण उनका प्रभाव उनके जीवनकाल में ही बहुत था। उम्मत को पार लगाने का श्रेय उन्हीं को है। कथामत के दिन वे लोगों के श्रपराध श्रहलाह से कहकर चमा करा सकते हैं। सारी सृष्टि मुहम्मद साहब के पीछे पीछे स्वर्ग की श्रोर जायगी । उम्मत या सृष्टि का सारा दुख वे श्रपने सिर लेने को तत्पर होकर श्रहलाह से उनके श्रपराध चमा करा देंगे । मुहम्मद साहब श्रहलाह के प्रिय हैं तथा श्रपनी उम्मत के रचक भी। उनके समान कोई श्रम्य साहब श्रहलाह के प्रिय हैं तथा श्रपनी उम्मत के रचक भी। उनके समान कोई श्रम्य नहीं हुशा। यद्यपि उनका श्राविभाव सबसे पहले नूर के रूप में हो चुका था किन्तु इस जगत में वे श्राखिरी पैगम्बर होकर श्राये श्रीर श्रपने साथ पवित्र कलाम या कुरान लाये ।

कीन्हेसि प्रथम ज्योति परकास् । कीन्हेसि तेहि पिरीत केलास्ं॥ जायसी

२. कीन्हेसि श्रिगिनि पवन जल खेहा। कीन्हेसि बहुते रंग उरेहा॥ जायसी : पद्मावत पृ० १

३. पुनि रसूल जेहें होइ स्रागे। उम्मत चलि सब पाछे लागे॥

४. जो दुख चहिस उमत कहं दीन्हा। सो सब में श्रपने सिर लीन्हा॥ जायसी: श्राखिरी कलाम

रे. नवी मुहम्मद रब के ध्यारे। श्रपनी उम्मत के रखवारे॥ नाश्रस भयो न दृसर होई। जिनकी श्रास रखत सब कोई॥ प्रगटं प्रथम श्रन्त का श्राये। पाक कलाम संग निज लाये॥ शेखरहीम : प्रेमरस

मुहम्मद साहब का महत्व उनके जीवन काल में ही बहुत हो गया था। वे अल्लाह के रसूल थे, उनका नाम अल्लाह के साथ सलात या नित्यप्रार्थना में जुड़ा था। वे प्रजा के रच्क एवं तारक थे। सूफ़ियों ने अपनी चिन्तनपद्धति द्वारा उन्हें और भी महान बना दिया। तर्क, बुद्धि एवं दार्शनिकचिन्तन के द्वारा अल्लाह का स्वरूप जितना ही सूस्म होता गया उतना ही मुहम्मद साहब का स्वरूप निखरता गया। सगुण ईश्वरत्व की भावना को मुहम्मद के उत्कर्ष-प्राप्त रूप में आश्रय मिलता गया। मुहम्मद साहब सूफ़ियों के थिय, रच्चक, तारक एवं आदर्श हुये। उनकी दृष्टि में मुहम्मद कुत्ब (ध्रुव) एवं अटल हैं जो साधकों के आदर्श, एवं चारहज़ार 'पीरेगैब' नामक सन्तों से भी अ पेठ हैं।

जिली का कहना है कि समयानुकूल मुहम्मद साहब विभिन्न वेष धारण करते हैं। जिली को त्रापने शेख के रूप में मुहम्मद साहब के ही दर्शन हुये थे।

हिन्दी के सभी सूफ़ी किवयों को मुहम्मद साहब की सत्ता 'नूर' रूप में मान्य है। परमज्योति से सर्वप्रथम उन्हीं की उत्पत्ति हुई श्रौर फिर उन्हीं की प्रसन्नता के हेतु सृष्टि रचना हुई।

'उस परमसत्य ने एक ज्योति-पुरुष जिसका प्रकाश पूर्णिमा के चन्द्र की भांति था, का निर्माण किया ऋौर फिर उसी ज्योति की प्रीति के हेतु सृष्टि रचना की ।'

'यदि मुहम्मद के नूर का त्रार्विभाव न होता तो यह सृष्टि ही न होती' ऐसी भावना भी इन कवियों में उपलब्ध होती है ।

र्कान्हेसि पुरुष एक निरमरा। नाम मुहम्मद पूनौ करा॥ प्रथम जोति विधि ताकर साजी। श्रौ तेहि प्रीति सिहिटि उपराजी॥ जायसी: पद्मावत पृ० ४।

जो ग्रस रतन रचा उजियारा। तेहिकर प्रीति रचा संसारा॥ कासिमशाह : हंसजवाहिर

घट घट नृर मुहम्मद् साहबः, जाका सकल पसारा है। यारी साहब

त् निज जोत से कर कछु न्यारा, ताह मुहस्मद नांव पुकारा।
तह कारन यह भई सिरष्टी, जो कछु श्रावत नैन दिरष्टी।
निसार: श्रेमदर्पण

२. जो न करतु वह श्रोकर चाऊ, होत न जग महं एक उपाऊ॥ उसमान: चित्रावर्ला ए० १।

होत न जो उन्हकर श्रवतारा। होत न सरग श्रोमतो पतारा॥ ना बकुन्ट रस्क कब्रु होते। नसस्मिभान फलक कब्रु देते॥ नर्पार : श्रेमदर्पण

वहीं जोति पुनि किरिन पसारा । किरिन किरिन सब मृष्टिसंवारी ॥
 जोति क नांव मुहम्मद राखा । सुनत सरोष कहा अभलाखा ॥
 उसमान : चित्रावर्ला पृ० ४ ।

'गांद इस मुहम्मदीय-च्रालोक का या मुहम्मद के न्र का मुहम्मद रूप में अवनार पृथ्वी पर न होता तो इस संसार में अज्ञान के मध्य किसी को सद्मार्ग न दिखाई देता। जगत के कारण ही उस ज्योति का नाम मुहम्मद पड़ा ै।'

'परमसत्ता की श्रव्यक्त 'श्रहद' से एक न्र का जन्म हुश्रा। वास्तव में नाम दो थे किन्तु ज्योति एक ही थी किन्तु इस श्रहमद नामक न्र का नाम भी श्रागे चलकर मुहम्मद हुश्रा। इसका जन्म भ्तल पर हुश्रा, जगत के कारण ही मुहम्मद का श्रवतार हुश्रा ?।'

मुहम्मद के नूर के सम्बन्ध में यही धारणायें स्फ्रियों को मान्य हैं कि सर्वप्रथम मुहम्मद के नूर का त्राविभीव हुत्रा फिर वही इस सृष्टि का निमित्त एवं उपादान कारण हुत्रा । मुहम्मद नूर हैं, कुत्व (ध्रुव) हैं, उम्मत के रक्तक एवं तारक हैं । यह सिद्धान्त इन सभी कवियों को मान्य है एवं इन्होंने इसका परिचय त्रापने काव्य में भी दिया है ।

## इन्सानुल कामिलः

कुरान में मनुष्य की उत्पत्ति के बारे में लिखा है कि ग्रादम या मनुष्य को ग्रल्लाह ने मिट्टी से बनाया ग्रीर उसमें ग्रपनी रूह फूंक दी ग्रीर सब फरिश्तों को उसकी उपासना करने को कहा क्योंकि वह उन फरिश्तों से श्रेष्ठ था 3।

त्रात: यह सर्वमान्य है कि मानव या इन्सान सर्वश्रेष्ट है क्योंकि परमसत्ता ने उसे ही रख़्लत्व के उपयुक्त समभा और उसे बुद्धि, ज्ञान एवं इच्छाशक्ति प्रदान की ४।

Koran: Yusuf Ali.

१. जौ न होत श्रस पुरुष उजारा। सूमि न परत पंथ श्रंधियारा॥ जायसी: पद्मावत पृ० ४।

२. ग्रहदहु ते ग्रहमद भयऊ, एक जोत दु**इ** टांव। भयउ जगत के कारने, परेउ मुहस्मद नांव॥

नृरमुहम्मदः इन्द्रावती ए० २१।

Man's origin was from dust, lowly, But his rank was raised above that of other creatures because God breathed into him His Spirit. He created man from clay, from mud moulded into shape. He it is who created you from clay, and then decreed a stated term.

<sup>8.</sup> He created all including Man,
To man he gave a special place in His creation,
He honoured man to be His Agent
And to that end, endued him with understanding
Purified his affections and gave him spiritual insight
Man was further given a will,

पूर्णमानय सृष्टि का चरमोत्कर्ष है, उसी में ईस्वर के स्वरूप की पूर्ण श्रीभव्यक्ति है। श्रास्त्री का मत है कि श्रादम श्रव्लाह का प्रतिरूप है। इन्सान श्रव्लाह की दृष्टि है। इन्सान के द्वारा ही श्रव्लाह सृष्टि का श्रवलोकन एवं जीवों पर दया करता है।

मानव शरीर में पृथ्वी, जल, वायु श्रौर श्रीम के श्रीतिरिक्त 'नफ्स' या श्रहं का भी समाहार है। यहाँ भी त्राकाश तत्व का त्राभाव है। ये तत्व उसका जड़े श्रंश या त्रालम खल्क बनाते हैं, उसका आध्यात्मिक स्वरूप आलंग श्रम् , कल्ब (हृदय), रूह, (आत्मा) सिरं (ज्ञानशिक्त) ख़फी (उपलिब्ध शिक्त), तथा आरुफा (अनुभूत शिक्त) का समाहार है। इन तत्वों को सुफ़ी लतीफ कहते हैं। उक्त पांच जड़ एवं पांच आध्यात्मिक उपादानों द्वारा निर्मित मानव को पार्थिव तत्वों पर अधिकार प्राप्त कर आध्यात्मिक स्वरूप की उत्तरोत्तर वृद्धि में सलग्न रहना चाहिये। नफस या ऋहंभाव उसके मार्ग में बाघा उत्पन्न करके उसे पाप की त्योर ले जाने की चेष्टा करता है। प्रश्न होता है, यदि मानव ईश्वर की पूर्ण त्राभिव्यक्ति है तो उसमें पाप पुरुष का प्रश्न न होना चाहिये। इस ह्रन्द्व प्रधान संसार में सुख दुख, राग देव, पाप पुरय का युग्म सर्वत्र दृष्टिगोचर होता है। इस्लाम में इसका सहज समाधान था। शैतान सब को मार्गभ्रष्ट करके पाप की स्रोर ले जाता है, किन्तु ऋदेत के पच्चपाती सूफ़ी शैतान को असत कैसे मानें; कुरान में लिखा है कि श्रहलाह जिसको चाहता है सतपथ पर अग्रसर करता है, किन्तु वह उन्हीं को असत मार्ग पर ले जाता है जो उसकी सत्ता स्वीकार नहीं करते । कुरान के इस मन के त्राधार पर ही सुफ़ी इबलीस को शैतान या पथम्रष्ट करने वाला नहीं मानते। इवलीस का ऋत्लाह की ऋाज्ञा का उल्लंघन भी उसी की इच्छानुसार है। इवलीस ने त्राज्ञा का उल्लंघन करके उसी की इच्छा का पालन किया।

'यदि वह अपने वश की बात होती, तो मैं उसी क्ष आदम की पूजा करता, जब मुफे उसकी आज्ञा मिली थी। अल्लाह मुफे आदम की उपासना की आज्ञा देता है, पर वह स्वतः नहीं चहता कि मैं उसके आदेश का पालन करूँ। यदि वह ऐसा चाहता तो में अवश्य ही आदम की आराधना करता?'। हल्लाज़ इबलीस की प्रसंशा करता है। सूफ़ी मतानुयायी इबलीम को न तो शैतान मानते हैं, न पाप या दुष्कर्म को नित्य। पाप आभाव का द्योतक है और इसका अस्तित्व तभी सार्थक है जब ईश्वर अपने जलाल को प्रकट करना चाहता है। इन्सान भी इंश्वर के समान तत्वतः हक है, और वह निरन्तर उसी की पूर्ण प्राप्ति की चेष्टा किया करता है, जिसका साचात्कार वह कत्व या हृदय में करता है। कत्व अल्लाह का निवासस्थान तथा सत्य का दर्पण है। साचात्कार के हेतु हृदय का

Koran: Yusuf Ali-

<sup>3.</sup> But he causes not to stray,

Except those who forsake the path.

R. Studies in Islamic Mysticism., P. 54.

परिमार्जन त्रावश्यक है । स्फ़ी कल्व को भौतिक मानने के पत्त में नहीं हैं। वे उसे त्राध्यात्म का त्राधार त्रौर त्राल्लाह का निवासस्थान मानते हैं। यह एक माध्यम है जिससे सत्य का ग्रहण त्रौर प्रसरण सम्भव है। स्फ़ी इसी कल्व में प्रियतम का साज्ञात्कार करके त्रापने को धन्य मानते हैं।

करव के अन्त्रात सूक्त्मतम रूप में 'सिर्' का निवास है। अबूसईद का मत है कि अभाव, उत्कन्ठा और उद्वेग से व्याकुल हुदय में ही अल्लाह के जमाल (ऐश्वर्य) में उद्भूत तत्व 'सिर्' है रे। सिर् नित्य है जो इन्सान को निष्काम बना देता है। इसका प्रभाव इख़लास या सन्यास है। अभ्यास एवं वैराग्य के द्वारा सत्य शुद्ध हो जाता है और साधक को प्रियतम का दीदार होता है। सिर् और करव का सूफी साधना में महत्वपूर्ण स्थान है। सिर् की प्राप्त और करव की स्वच्छता सभी को प्राप्त नहीं होती। नफ्स या अहं भाव उसे सदेव पथअष्ट करने का प्रयास किया करता है। सूफी इसी वासना या चित्त-वृत्ति के निरोध के हेतु साधना करते हैं। 'नफ्स' के उपायों को पराभृत करने में रूह का बड़ा हाथ है। यह रूह या आत्मा तब तक सन्तुष्ट नहीं होती जवतक इसे परम्-रूह या परमात्मा का साचात्कार नहीं हो जाता। अरुलाह और रूह का सम्पर्क नित्य है, उसी प्रकार, जिस प्रकार सूर्य और किरण का।

नफ्स और रूह के अतिरिक्त अवल का भी निवास मनुष्य में है। इन्हीं तत्वों के अनुसार मनुष्य की श्रे शियां होती हैं। सूफी अवल या नर्क का प्रसार नहीं चाहते। नफ्स, इल्म या खुदी के चवकर में न पड़कर सूफी कल्य की सुनते हैं। उनके लिये यह सारा संसार उसी (अल्लाह) का प्रतिबिम्ब है। जब तक वह सृष्टि के दर्पण में अपना प्रतिबिम्ब देखना चाहना है, नब तक इन्सान का अस्तित्य पृथक रहता है। उसकी इस इच्छा का लोप होते ही इन्सान और अल्लाह का पृथकत्य समाप्त होकर 'अनल्हक' की प्राप्त हो जानी है।

उपयुंक्त तत्वों से मानव शरीर के ब्राध्यात्मिक एवं जड़ ब्रंश का निर्माण हुब्रा। स्फियों ने पृथक या सिद्धान्त रूप में कहीं भी कम से इनकी चर्चा नहीं की है, किन्तु प्रेम साधना के ब्रन्तर्गत हृदय की शुद्धि, पूर्ण ब्रास्था ब्रौर विश्वास, नफ्स या ब्रहं का विरोध ब्रादि तत्वों की चर्चा यथास्थान की है।

हिन्दी के सूफी किवयों की 'इन्सानुल-कामिल' या पूर्ण मानव की कल्पना भी ऋत्यन्त उच है। जिस प्रकार सृष्टि का चरमोत्कर्प मानव है, उसी प्रकार पूर्ण मानव वह है जो सान्सारिक सुख, सम्पत्ति, वैभव श्रौर ऐश्वर्य का परित्याग कर 'हक्क' से मिलने का प्रयास

मांजस जो मन दर्गन, रात दिवस चित लाय। स्याम रंग ग्रंतर पर (ट) उठि ग्रागे सों जाय।

नृरमुहम्मद: इन्द्रावती ए० ४१

<sup>3.</sup> Studies in Islamic Mysticism, P. 51.

करता है। लगभग सभी सूफी प्रेमकथात्रों का नायक पूर्णमानवत्व को प्राप्त करने का प्रयास करता है। प्रत्येक मानव के भीतर परिपूर्णता बीजरूप में स्वभावतः निहित है। पूर्णमानव के रूप में वह अन्य मानवों और ईश्वर के बीच मिलन-सेतु है। जिली के अनुसार मुहम्मद सर्वश्रेष्ठ पूर्णमानव थे। पूर्णमानवत्व की उपलब्धि प्रेममूलक है।

## परमसत्ता और इन्सानः

सूफ़ी इन्सान के वास्तविक स्वरूप और परमात्म-तत्व में कोई अन्तर नहीं मानते हैं। सूफ़ी साधक के अनुसार ब्रह्मान्ड और पिन्ड में परमसत्ता की चेनना वर्तमान है। आत्मा और परमात्मा में मूल विभेद नहीं है। दोनों की भिन्नता वास्तविक न होकर व्यावहारिक है। विश्व में फैले परमात्मतत्व, तथा घट में स्थित आत्मा में पारमार्थिक अन्तर नहीं है। सूफ़ियों के अनुसार मानव के शरीर में ईश्वर का पूर्ण प्रतिरूप है। जगत उसकी केवल आंशिक छवि है। उमर खैय्याम भी, सृष्टि चक्र के इस प्रतिवर्तन में, जीव को ही सृष्टि का उत्कर्ष मानता है।

#### माया:

परमसत्ता ऋौर सृष्टि के स्वरूप पर विचार करते हुये, माया सम्बन्ध के कारण उसकी चार स्थितियों की कल्पना होती रही है:

- १. विशुद्ध सत्व चेतन स्वरूप (ब्रह्म )
- २. मायोपाधि संयुक्त ब्रह्म (सगुण ईश्वर)
- ३. मायोपाधि संयुक्त त्यातमा ( जीव )
- ४. ऋविद्या-माया ग्रसित मंसारी जीव।

नानाविध नामरूमात्मक जगत मत्य है अथवा मिथ्या ? ऐसे प्रश्न दार्शनिकों तथा चिन्तकों के सम्मुख सदैव रहे हैं । बोद्ध-दर्शन ने प्रत्येक वस्तु को अनित्य माना है जिसकी युक्तिसंगत परिस्ति श्रन्यवाद में हुई है । ईसाइयों के अनुसार श्रन्य द्वारा ही सृष्टि की रचना हुई । अद्वैतवाद के अनुसार इस च्या च्या परिवर्तित होने वाले जगत के मूल में एक चिरन्तन, शाश्वत आत्मतत्व निहित है । मायावाद की धारणानुसार यह अनेकान्त संसार भी एकान्त है, केवल इसकी नामरूपात्मक प्रतिभासित सत्ता ही मिथ्या है । इसकी विवेचना कई प्रकार से हुई है । नामरूपात्मक जगत के नाशवान होने की कल्पना से भिथ्यातत्व' और 'मायातत्व' का प्रार्डुभाव होता है इस माया को भी (१) विशुद्ध सत्व

<sup>1.</sup> Man, is not he, the creation's last appeal The light of wisdom's eye? Behold the wheel of Universal life as' twere a ring, But man the superscription and the seal.

प्रधान ग्रौर (२) ग्रविशुद्ध सत्व प्रधान होने के कारण, विद्या तथा श्रविद्यामाया की संज्ञा मिलती रही है।

इन स्की किवयों ने माया की कल्पना विद्या-माया के रूप में नहीं की, माया का कोई सत्स्वरूप इन्हें मान्य नहीं है। मानव शरीर के अन्तर्गत ही 'आल्मे खल्क' वर्तमान है। यह नफ्स या अहं की भावना ही रूह को आगे बढ़ने से रोकती है, और रूह की लालसा सदैव परमसत्ता तक पहुँचने को होती है अतः, माया के इस स्वरूप की जहां कहीं भी चर्चा इन स्की किवयों ने की है वहां इन्द्रियगत विषय भोगों के आकर्षण, एवं उनके दुष्यभाव का ही वर्णन अधिक है। साधक जब अपनी साधना में अग्रसर होकर ईश्वर प्राप्ति का प्रयास करता है, तो उसे जो सर्वाधिक किन पड़ाव पार करना पड़ता है वह है इन्द्रियपुर। इन्द्रियपुर की प्रत्येक वस्तु अत्यन्त सुहावनी एवं मनोहारिणी प्रतीत होती है। शब्द, रूप, रस एवं संयोग उसके प्रमुख आकर्षण हैं। संयोगरूपिणी माया के आकर्षण में पड़कर भोग की कामना में मनुष्य योग का त्याग कर देते हैं ।

पंचेन्द्रिय जनित भोग ही मनुष्य की बुद्धि को सब तरफ से घेरे रहते हैं। इनका क्रोध सदेव मानव बुद्धि पर रहता है। ये कभी सीधी दृष्टि से नहीं देखते, ऋपनी घात लगाये रहते हैं। यदि मनुष्य इनके वश में द्या जाता है तो पथभ्रष्ट हो जाता है, ऋरे ये पांचो भूत ऋपनी ऋपनी बार उसे नचाने रहते हैं। उममान ने माया के द्वारा मानव के नचाये जाने की कल्पना भी की है?।

गोस्वामी तुलसीदास ने उत्तरकान्ड के अन्तर्गत ज्ञान दीपक का रूपक बांधते समय माया या काम रूपी भकोरों की चर्चा की है। उसमान ने भी विषय वासना रूपी भकोरों की चर्चा की है। इस काया के अन्तर्गत पांच कर्मेन्द्रियों की विषय वासनात्मक वायु मदैव प्रवाहित होती रहती है जिससे बुद्धि रूपी दीपक के अस्त हो जाने की संभावना है, यदि ईश्वर की दया हो तो दीपक अस्त होने से बच सकता है ।

कहीं कहीं माया के इन विषय वासनात्मक त्राकर्षक रूपों को, ठग या बटमार की

चित्रावलीः उसमान १० २१६।

लहत बसेरा ठावें ठाऊं, जाइ परे इन्द्रियपुर गांऊ।
 बहुत सुहावन, सुन्दर लोगें, सबद रूप रस परम संजोगे॥

तामों माया के वस बहुते लोग। जोगन चाहें की न्हों. चाहें भोग॥

न्रमुहस्मदः अनुराग बांसुरी ए० १३१

पाचों भृत रहें नित धेरे, कोह भरे चल सोंड न हेरे।
 जोगी परा पांच बस नातें भा विकरार।
 पांचो नाच नचावडीं श्रापिन श्रापिन बार॥

चित्रावली : उसमान ए० १३१।

२. कथा भवन महं बहइ नित, पांच सकोरा बाउ। एहि विधि किरपा स्रोट के, दीपक बुद्धि बचाउ॥

उपमा भी दी गई है । वेंसे तो ये सूफी किंव साधक के मार्ग में जिन बिन्न बाधात्रों की कल्पना करने हैं लगभग उन सभी को माया का स्वरूप कहा जा सकता है। जहां कहीं भी यह मिथ्या संसार त्रापने त्राकर्षण से साधक को मोहित या त्रावसर होने से विरत करना चहिता है वह सब माया ही है।

इस्लाम में इस प्रकार सद् से ग्रासद् की त्रोर प्रेरित करने वाले तत्व को 'शैतान' कहा गया है, किन्तु सूफियों की कृषा दृष्टि इबलीस पर भी है। इसका वर्णन पीछे हो चुका है।

माया के स्वरूप की कल्पना हिन्दी के सूफ़ी किवयों ने दो रूपों में की है। एक तो शरीर या काया के अन्तर्गत ही वर्तमान 'नफ्स' अहं या विधय वासना की भावना और दूसरा मिथ्या बाह्य-जगत का आकर्षण। बाह्य जगत का ऐश्वर्य, सौन्दर्य और दिखावा व्यर्थ है। कामिनी, कांचन के द्वारा ही माया अपना प्रभाव डालती है। अतः इनके प्रति आकर्षित न होना ही बुद्धिमानी है।

इस संसार का सुख तथा शारीरिक विन्यास सभी भूठे लोभ हैं। इनकी ख्रोर ख्राकर्षित होना मिट्टी की ख्रोर ध्यान देने के बरावर है, साधक को धन, गृहिणी एवं राज्य का परित्याग करना चाहिये क्योंकि यह मिध्या मोह हैं, माया के स्वरूप हैं, साधक को पथप्रष्ट करने में सहायक हैं?।

इस संसार का ऐश्वर्य, मुख सम्पत्ति सब मिथ्या है। ग्रान्त समय इनमें से एक भी शरीर का साथ नहीं देनीं। यह सब संसार ग्रासार है। मृत्यु निकट ग्राने पर संसार की नश्वरता ज्ञात होती है। जिस राजपाट में जन्म भर ध्यान लगा रहा वहीं ग्रान्तकाल में काम न ग्राया। नगर, कोट, घरबार, देश, कटक, गृहिग्गी, सुन, वित्त कोई साथ नहीं देता फिर भी यह सारा संसार पागल होकर इसी में लग्न है ग्रारें यह नहीं समभाना कि ये सब मिथ्या माया के स्वरूप हैं ।

कास्मिशाहः हंसजवाहिर पृ० १४।

<sup>9.</sup> हम बटमार न छांडं काहू, दव सबें जो चहें बनाऊ। कासिमशाहः हंसजवाहिर पूर्व २९।

२. मोहिं यह लोभ सुनाव न माया, काकर सुख, काकर यह काया॥ जो नित्रान तन होइहि छारा, माटिहि पोखि मरे को मारा। जोगिहि काह भोग सां काजू, चहें न धन धरनी थाँ राजू। जायमी: पट्मावन पृ० १४

३. वेदन भई प्राण अकुलाना, तब मन पुछ काह पिछ्ताना। जनम न राजपाट चित लावा, अन्त काल मो काज न आवा। तब लग काल जो आय तुलाना, निकसा धाल छोड़ अस्थाना। रिहगा नगर कोट घर बारा, रिहगा देश और कटक कुं भारा। रिहगा राज पाट रिनवासा, रिहगा बालक जेहि मन आसा। दृश्य भंडार चला सब द्वारं, जड़ाम हारजात जो आरे। जग बावर अरमा तेहि पहियां, अन्तनिदान होय सब कहियां।

इस संसार में, रूप पर सभी त्राकर्षित होते हैं किन्तु यह रूपाकर्षण भी मिथ्या है क्योंकि त्रवस्था के साथ इसमें परिवर्तन होता रहता है। रूप या नारी का त्राकर्षण भी माया का एक स्वरूप है जो नश्वर है। यूमुफ जुलेखा एवं प्रेमरस के रचियतात्रों ने रूप-सौन्दर्य की च्रणमंगुरता का वर्णन किया है। जुलेखा त्रानिन्द्य सुन्दरी थी किन्तु वृद्धावस्था में उसका सौन्दर्य नष्ट ही नहीं, वीभत्स भी हो गया था ।

इस जगन में सत त्र्यौर श्रासत की हाट लगी हुई है जो कोई सन या माया से रिहत वस्तुयें ग्रहण करना है वह सुख प्राप्त करता है, जो श्रासन की श्रोर श्राकर्षित हो जाना है वह केवल पछना कर रह जाता है<sup>2</sup>।

## जीवन का लक्षः

स्फ़ी साधक इस दृश्यमान जगत से परे परमसत्य की खोज में रहता है। इस जगत से ऊपर एक चिरन्तन, चैतन्य सत्ता है जो भूत मात्र में परिव्याप्त एवं अन्तेभूत शाश्वत आत्मा है। अज्ञान के कारण जीव परमसत्य के वास्तविक स्वरूप को समफ नहीं पाता। परमतत्व को पहचानने के पूर्व स्वयं को पहचानना या आत्मज्ञान आवश्यक है। जो अपने आपको पहचानता है वही परमात्मा को भी पहचानता है। अहं ही समस्त आमक धारणाओं का मूल है। अहं वृत्ति ही, अनेकत्व की सृष्टि करती है। परमसत्ता अन्तिहिष्ट में ही दृश्यमान होती है।

कुरान में इस जीवन का उद्देश्य कुरान के नियमों का पालन करना, मुहम्मद साहब को रस्ल मानना एवं ईश्वर के एकत्व में विश्वास रखना है। इसके अतिरिक्त मुक्ति या मुक्ति के स्वरूपों की कल्पना कुरान में नहीं है। मुक्ति की भावना को संसार की अनित्यता, जीवन की दुख्यमयता सदैव से प्रोत्साहित करती रही है। वैदिक काल में इन्द्रादि देवताओं से जीवन के दुःख, विध्न तथा आशंकाओं से निवृत्त होने की प्रार्थना प्रमाणित करती है है कि यही जीवन का उद्देश्य था। संसार को दुःखपूर्ण मानने वाला बौद्ध दर्शन भी दुःख निवृत्ति को साध्य मानता है। चार्वाक दर्शन इस जीवन के सुख को ही श्रय समभता है। सिद्ध करहपा के अनुसार 'जरामरणं' से मुक्ति प्राप्त करना ही मिद्धि है। तात्पर्य यह कि परमतत्व की प्राप्ति तथा सांसारिक क्लेश संताप एवं दुःग्वों के उच्छेद द्वारा आनन्द की उपलब्धि जीवन का उद्देश्य रहा है।

शेख रहीम : प्रेमरस ।

<sup>1.</sup> पूछेसि कित गई तोर जवाना , कहा सोग तारे भई हानी।
पूछेसि कित गा रूप निरास , कहा सोग तोरे मिल ह्वारा।
पूछेसि अधर कैस मुरकाने , कहा विरह तरकन कुम्हलाने।
पूछेसि दनत तोर रतनारे , कित गये जगत मोह जिन मारे॥
शेखरहीम : प्रेमरस ।

२. जगतकी लगी बजारहे, सत श्रसन बिकाय। सन विसाहे सृष्व लहें, लिय श्रसन पिछताय।

स्फियों ने मानव जीवन के उद्देश्य को दो प्रकार में समभा है, एक अभाव बोधक और द्वितीय भावबोधक । अभावात्मक सत्ता का नाम 'फ़ना' विलय या ध्वंस है; तथा भाव बोधक अवस्था को 'बका' नाम से अभिहित किया जाता है। 'फना' 'बका' की पूर्व अवस्था है। फना या बका इन दोनों की चर्चा स्फ़ी साहित्य में होते हुये भी इनके अर्थों के सम्बन्ध में सभी आचार्य एकमत नहीं हैं। सैयद खराज के विचार से फ़ना का अर्थ अबूदियात या परमतत्व के ध्यान में निमग्न होना है।

त्रालीउल हुज्विरी के विचार से सैयद खराज ही इस विचार के प्रवर्तक थे। हुज्विरी के विचार से त्रापने पृथक श्रास्तित्व एवं कार्यों का ध्यान रहना साधक के हीनत्व का द्योतक है। वह वास्तविक बन्दगी तभी प्राप्त करता है जब साधक त्रापने ध्थक श्रास्तित्व एवं महत्व को विस्मृत करके केवल ईश्वर के सौन्दर्य, गुण, शक्ति तथा महानता का ही चिन्तन एवं स्मरण करता है। उसके श्राहंत्व के नाश की स्थिति फ़ना श्रोर ईश्वर चिन्तन की स्थिति ही वका है। जब इन्सान श्रापने श्राहित्य सम्बन्धों से रहित हो जाता है तो स्वभावतः वह ईश्वर के श्रानुराण एवं श्राधीनत्व में श्रावस्थित हो जाता है ।

कुछ सूफी त्राचार्य फ़ना का त्रार्थ माधक का मानवीय गुणों का विस्मरण मानते हैं। कुछ त्राचार्यों का मत है कि फ़ना का तात्पर्य 'त्रानियात' या त्राहं भावना का लुप्त होकर ईश्वर की सत्ता में त्रावस्थित होना है। दे ख्वाज़ा खां का कहना है कि फ़ना में साधक के गुण, कार्य एवं चेतना; ईश्वर के गुण, कार्य एवं चेतना का स्वरूप धारण कर लेते हैं 3।

फना के सिद्धान्तानुयायियों ने इसके तीन स्वरूपों का वर्णन किया हैं (१) कर्बे फराइदा (Proximity of obligations) (२) कर्बे नवाफिल (Proximity of Supereogations) (३) कर्बे जमावयानुल (The union of two proximities)।

प्रथमावस्था में स्फ़ी साधक कोई भी कार्य अपना समक्त कर नहीं करता, वह ईश्वर के हाथ का खिलौना मात्र रह जाता है। वास्तव में ईश्वर ही उसके द्वारा कार्य करता है। दूसरी अवस्था में स्फी साधक प्रतिनिधि की भांति कार्य करते हैं। तीसरी अवस्था में वह न तो माध्यम रहता है और न वह परमसत्ता में पूर्ण रूप में विलीन हो पाता है। प्रो॰ निकोल्सन इसी विचार से सहमत ज्ञात होते हैं। उनके अनुसार 'आनन्दमग्न सूफ़ी जो संसार के प्रत्येक कार्य, व्यापार वस्तुओं आदि के अस्तित्व में ऊपर उठकर, उस एक

<sup>1.</sup> Sufism its Saints and Shrines In India, P. 83

A. J. Subhan.

<sup>2.</sup> Kasfeel - MahJub P. 245

<sup>3.</sup> Studies in Tasawwaf P. 731

परमतत्य तक पहुँच जाता है, यह या तो अपने अस्तित्व पर विश्वास करता है या स्वयं को ही परमात्मा मानने लगता है ।'

जल एवं वर्ष की भांति एक ही वस्तु के दो रूप होने के समान है, दोनों ही मृलतः श्रभिन्न हैं। इस कारण 'फ़ना' का अर्थ मानव का ईश्वर में वस्तुतः विलीन होना ही समभा जा सकता है। 'बका' का अभिन्नाय ईश्वरतत्व में अवस्थित होना माना जा सकता है। श्वका' का अभिन्नाय ईश्वरतत्व में अवस्थित होना माना जा सकता है। श्विस्तारी भी फना के स्वरूप कें सम्बन्ध में जिली से सहमत ज्ञात होता है किन्तु दोनों के जगत सम्बन्धी दृष्टिकोण भिन्न होने के कारण अन्तर आ गया है। श्विस्तारी के अनुसार ईश्वर एवं जगत दोनों वस्तुतः अभिन्न नहीं हैं। वस्तुतः ईश्वर ही एकमात्र सत्ता है, जगत मिथ्या एवं मरीचिका मात्र है। अतएव 'फना' शब्द का अर्थ मानवोचित गुणों का विलय होना और 'वका' का अर्थ ईश्वर के स्वरूप एवं गुणावली के अन्तर्गत स्थिति पा लेना है पहले के अनुसार जहाँ एक मृणमय घट नष्ट हो जाने पर पुनः मृतिका का रूप प्रहण कर लेता है वहां दूसरे के अनुसार जल के ऊपर पड़ने वाला सूर्य का प्रतिबम्ब जल के न रहने पर सूर्य ही में मिल जाता है। दूसरा मत हिन्दी के अधिकांश सूफियों को गान्य है।

रूमी का मत इन मतों से भिन्न है उसके अनुसार ईश्वर एवं जीव स्वरूपत: भिन्न किन्तु गुर्गत: अभिन्न हैं। अत: फना का अर्थ गुर्गावली का नाश एवं 'वका' का अर्थ ईश्वरीय गुर्गों का लाभ मानना चाहिये।

मिद्धान्त रूप में फना या वका के सम्बन्ध में स्फियों में यही मत प्रचलित है। हिन्दी के मुक्ती किव इन शब्दों का प्रयोग अपने काव्य में नहीं करते हैं किन्तु एकत्व की भावना लगभग उन सभी को मान्य है। इसी एकत्व के प्रदर्शन के हेतु वे नायक, नायिका का पाण्पिप्रहण करवाते हैं, अन्त में कभी कभी कथा को दुखान्त करके, सती की भावना के द्वारा आत्मा की परमात्मा में अवस्थित की भी चर्चा करते हैं।

इनका विश्वास है कि वास्तव में 'ऋहंत्व' का विलयन ही फ़ना एवं परमसत्ता के चिन्तन एवं ध्यान धारण में मन लगाना ही वका है।

न्रमुहम्मद ने विलय होने की, पृथक ग्रस्तित्व न रहने की, भावना का बड़ा मुन्दर वर्णन किया है। 'त्रहंत्व के नाश हो जाने के बाद में ग्रपने को खोजने का प्रयास करती हूँ, किन्तु मुभे कही ग्रपनापन दृष्टिगोचर नहीं होता केवल बही दृष्ट

<sup>1. &#</sup>x27;The enraptured Sufi who has passed beyond the illusion of subject and object and broken through to the oneness can either deny that he is anything or affirm that he is all thing."

त्राता है। मेरा 'त्रपनापन' या पृथकत्व, उसी प्रकार विलीन हो गया जैसे जल के मध्य बनाशा ।''

'प्रेमरस' में शेखरहीम भी इसा प्रकार लिखत है कि प्रेमा श्रौर चन्द्रकला के मिलन से दोनों के बीच कोई अन्तर न रहा ज्योति श्रौर उसकी परछाहीं दोनों मिलकर एक हो गई?।

संदोप में सूफी किवयों के काव्य में व्यक्त विचारों के अनुसार नित्य पारमार्थिक सत्ता केवल एक ही है। संसार के अनेकत्व में उम एक का ही आभास मिलता है। परमात्मा का ज्ञान इन्हीं व्यक्त नामों और गुणों के द्वारा हो सकता है। "शुदूदिया" सम्प्रदाय में मान्य इम विम्ब प्रतिविम्ब भाव का स्वष्टीकरण भी इन सूफियों के काव्य में ययेष्ठ हुआ है। "वजूदिया" सम्प्रदाय में मान्य ईश्वर और सुष्टि के मध्य अंशी-अंश भाव का निर्देश भी इन किवयों ने किया है।

सूफी श्रद्धेतवाद के श्रन्तर्गत श्रात्मा श्रोर परमात्मा के द्वेत-त्याग को श्रधिक लेते हैं। इस सारे जगत में उम परमसत्ता के ही सौन्दर्य, शील एवं गुण का दर्शन वे करते हैं। परमेश्वर श्रीर सृष्टि के इस व्यापक व्याप्य सम्बन्ध पर इन सूफियों ने बहुत कुछ लिखा है।

सृष्टा की श्रद्भृत शिक्तयों का उल्लेख ये किय प्रचुरता से करते हैं। श्रूद्वैतवाद के दोनों पत्तों श्रात्मा श्रीर परमात्मा की एकता तथा परमात्मा श्रीर जगत की एकता का निदर्शन स्फी काव्य में हुश्रा है। साधना के च्लेत्र में जहां उनकी दृष्टि केवल श्रात्मा श्रीर परमात्मा के एकत्व पर रही है, वहीं भावच्लेत्र या काव्यच्लेत्र में वे प्रकृति की नाना विभूतियों में उसे व्याप्त पाते हैं। यही कारण है कि स्फी किवयों ने लोकिक सम्बन्धों एवं भौतिक सौन्दर्य का निरादर नहीं किया । संसार त्याग की भावना का वर्णन भी सूफी काव्य में श्रिषक नहीं है। ये स्फी भौतिकता को ही श्राध्यात्मिकता का श्राधार मानते हैं, इसीलिये केवल संसार के मिथ्या स्वरूप के श्रात्म ममत्व की ही इन्होंने श्रवहेलना की है। इनकी संसार त्याग की भावना पर भारतीय प्रभाव स्पष्ट लिच्नित होता है।

न्रमुहभ्मद् : श्रदुराग वॉंस्री पृ० १८२।

प्रेमस्य : शेखरहीम ।

श्रावृति हेरत ही घट माहीं, तेति पावत हो श्रापुित नाहीं।
 श्रावृत्ति हेराइ गई में कैमे, जल के बीच बतासा जैसे।

२. रहा न कड्ड अप्रन्तर तेहि मॉही। एकें भई जोत परछाहीं॥

# स्फ़ी-साधना

साध्य-सिद्धि के हेतु जिन साधनों का उपयोग माधक को करना पड़ता है उन पर देशकाल का स्पष्ट प्रभाव होता है। तसब्बुक या सूफ़ीमत को मुस्लिम संस्कारों से श्रोतप्रोत परिस्थितियों का सामना करना पड़ा; श्रातः सूफ़ियों ने इस्लाम के परिधान में ही श्रापनी साधना का विकास किया। श्रारम्भ में परिस्थिति सूफ़ी मत के विरोध में थी किन्तु धीरे-धीरे जैसे परिस्थिति इनके मनोनुक्ल होती गई, सूफ़ी श्रापनी साधना में श्राप्तर हुये।

सूफ़ी साधक इस सृष्टि में परमसत्ता को प्रतिबिम्बित या प्रकट देखता है। उसकी साधना उसी परमसत्ता में लीन (फ़ना) होकर ख्रवस्थित (वक्रा) हो जाने के लिये होती है। अपने इस प्रयासकाल को सूफ़ी 'मार्ग' या (साधना पथ) कहता है। इस गार्ग पर चलने वाला साधक (सालिक) यात्री होता है। मांफ़त या 'परमज्ञान' प्राप्त करने के लिये सालिक, तरीकृत के मार्ग पर ख्रग्रसर होकर, कुछ सोपानों (मुकामातों) ख्रोर ख्रवस्थात्रों (हाल) को पार करके ख्रपना ख्रभीष्मित (फनाफ़िल हकीकृत) प्राप्त करता है, या परमसत्ता में ख्रपने ख्रस्तित्व को लीन कर देता है।

स्फ़ी माधक की क्रमशः चार त्र्यवस्थायें मानते हैं:---

- (त्र) शरीत्रत त्रार्थात् धर्मग्रन्थों के विधिनिपेध का सम्यक पालन, या कर्मकाण्ड।
- (ब) तरीकृत ऋर्थात् बाह्य किया कलापों से परे होकर केवल हृदय की शुद्धता हारा परमयत्ता का ध्यान । इसे उपासना काग्ड कह सकते हैं।
- (स) हङ्गीकत भिक्त या उपामना के प्रभाव से साधक को परमसत्य का सम्यक जान एवं उसके फलस्वरूप साधक का तत्वहिष्ट सम्पन्न होना। इस अवस्था को ज्ञान कागड कह सकते हैं।
- (द) मार्फत् या सिद्धावस्था जिसमें कटिन उपवास या मीन साधना द्वारा साधक की त्रात्मा परमात्मा में विलीन होने की चमता प्राप्त करती है।

शरीत्रात या कर्मकाण्ड के मार्ग पर चलने वाले स्क्री, श्रौर इस्लाम के श्रनुयायी साधारण मुसलमान में कोई श्रन्तर नहीं है। किन्तु साधारण इस्लामान्यायी की भाँति

शरीखन, स्फियों के लिये जीवन का साध्य नहीं है। उससे केवल जीवन के साध्य परमसत्ता की प्राप्ति की उत्सुकना प्रार्ड भून होती है पश्चात् मालिक या साधक को साधना मार्ग में स्थ्रपर होने के लिये मुरिशद या गुरु की स्थावश्यकना होती है। इस्लाम के विधि विधानों में मलान (प्रार्थना) ज़कान ( टान ) मौम (उपवाम ) एवं हज्ज ( नीर्थयात्रा ) मुख्य हैं। पहले ही बनाया जा चुका है कि मृफ्तियों ने स्थपनी साधना को सदैव इस्लाम धर्म के सिद्धान्तों से परिपुष्ट करना चाहा है। मुहम्मद साहब के प्रारुर्भाव के समय अरबों में संगठन की स्थावश्यकना थी। मुहम्मद साहब का विधान स्थिकांश इसी संगठन पर दृष्टि रखता है। इन हिन्दी के सूफियों ने कहीं भी विधिविधान का विरोध नहीं किया यद्यपि इनकी विस्तृत चर्चा भी इन्होंने नहीं की, क्योंकि कर्मकान्ड की स्थिक स्थाकिया करना था।

जायसी ने साधक की इन चारों अवस्थात्रों का उरलेख अखरावट में किया है। 'प्रेमरम' के लेखक शेख रहीम को भी इन चारों अवस्थात्रों का शन था। वे लिखते हैं कि पहले शरीयन के मार्ग पर चलकर साधक तरीकृत की अवस्था प्राप्त करना है। नरीकृत में मफल हो जाने के पश्चात् उसे हक्तीकृत का ज्ञान होता है और यदि वह मारफ़त प्राप्त करलेता है तो परमसत्ता से मिलन संभव हो जाता है।

शरीयत के अन्तर्गत सलात, जकात, सौम एवं हज्ज़ का समावेश है। इसका वर्णन भी शेख रहीम ने किया है। पांच बार कलमा पढ़कर दिन में नमाज़ करना प्रधान कर्तव्य है। सूफ़ियों को यद्यपि हृदय-शुद्धि से विशेष अर्थ रहता है, फिर भी उन्होंने इन बाह्य विधि विधानों की कभी उपेचा नहीं की। उन्होंने तहारत एवं नमाज दोनों की ही भावात्मक व्याख्या की है। हुज्विरी का कहना है कि 'श्रदावे जौहिर' या बाह्य आचार विचार का पालन अत्यन्त आवश्यक है। तहारत के सम्बन्ध में उसका कहना है कि बाह्य और आन्तरिक शुद्धि साथ-साथ होनी चाहिये। प्रार्थना के साथ नफ्न का संहार,

अखरावट : जायसी प्रन्थावली ए० ३२१ । राम चन्द्र शुक्ल

शेख रहीम : प्रेम रम ।

कही तरीकत चिश्ती पीरू, उधित असरफ श्री जहागील।
 राह हकीकत परें न चूकी, पेठि मारफत मार बुद्की।

२. यही शरीयत पन्थ कहावे, मिला चाहें सो पहलें धावें।
पिहले पकड़ सरीयल राहां, पहेंचो ठांव तरीकत जाहां॥
फेरि तरीकत नाधि के देग्व हकीकत द्याप।
होय मारफत जो नुभे वासों होय मिलाप॥
टहल द्यकारथ जाल सब. मिथ्या होय बढ़न्त।
रोजे तीस सिहत पत लेहा, बिना द्यन्त जल सुरवें दहा।
चालिस खंस मंह एक खल'ना। रब के नाव देव नुम दाना।
पचेन हज़ का कींजें, जो होय सके तो यह फल लीजै।

भौतिक इच्छात्रों का दमन, हृदय की शुद्धि, त्रीर एकान्त चिन्तन त्रावश्यक है। इसा भावना का समर्थन शेख रहीम ने भी किया है जब व कहते हैं कि केवल 'हाजिर' या परमसत्ता की प्रार्थना में उपस्थित हो जाने से ही फल प्राप्त नहीं होता यदि मन या मानिसक वृत्तियां कहीं श्रौर हैं। शरीर श्रौर मन का एक साथ रहना श्रावश्यक है। केवल हाजिर होना व्यर्थ श्रौर ढोंग है। १ इमाम गरजाली ने श्रपने ग्रन्थ 'इहयाउल उलम' में एक अध्याय तहारत और नमाज पर भी लिखा है। मक्षेत्र की ओर मुंह करके नमाज़ पढ़ना परमसत्ता या ऋल्लाह के निवासस्थान की खोर मुंह करना है। सूफी ऋपनी श्रद्धा के श्रनुसार नमाज पढ़ते समय उठने बैठने की शारीरिक क्रियाश्रों में श्रन्तर भी कर लेता है, वह अपने हृदय की विनम्रता एवं पूर्ण समर्पन की भावना को अपने सिर से टोपी उतार कर मक्के की दिशा में रखकर करता है। एक ख्रौर प्रकार का परिवर्तन भी इन्हें नमाज़ 'सलातुल माकुस' में मान्य है। इस प्रकार की प्रार्थना पर हठयोग का प्रभाव ज्ञात होता है, क्योंकि इस अवस्था में सुफी साधक किसी एकान्त स्थान, कुर्ये ऐसी जगहों में सिर के बल लटककर कलमा पढता है। शरीयत के इस प्रथम श्रंग, नमाज का स्पष्ट उल्लेख जायसी एवं शेख रहीम को छोड़कर अन्य कवियों ने नहीं किया: किन्तु अन्य कवियों ने इस्लाम की इसी भावना के त्राधार पर स्थित नवीन उद्भावनायें की, जिनके अन्तर्गन तिलबन ( कुरान पाठ ), अवराद ( नित्य पार्थनायें ), जिक्र ( स्मरण् ), फिक्र (चिन्तन), समा (कीर्नन), त्रा सकते हैं। इन सभी ऋवस्था ऋों से लच्य वही सिद्ध होता है जो नमाज़ से किन्तु 'नमाज़' के साथ उठने बैठने एवं उन्मुख होने के कुछ हढ नियम लगे हुये हैं जबिक स्वन्छन्द सूफी ग्रहलाह को सर्वव्यापक मानते हैं। ये ग्रापनी मौज में हर समय उसी की लौ लगाये रहते हैं। साधक की सीमित शक्ति ऋसीम की प्राप्ति के लिये कुछ साधनों की अपेक्षा रखती है। साधना की 'शरीयत' अवस्था में उसे इन्हीं निलवन, ( कुरान पाठ ) जिक्र , स्मरण ) फिक्र ( चिन्तन ) समा ( कीर्नन ) त्र्यवराद ( नित्य प्रार्थना ) त्रादि की सहायता त्रावश्यक होती है। वास्तव में इन्हीं तत्वों का वर्णन हिन्दी के सुफ़ी कवियों ने नमाज की अपेका अधिक किया है, जिसकी चर्चा हम यथास्थान त्रागं करेंगे।

शेख रहीम : प्रेम रस ।

जायसी : श्रखरावट पृ० ३२१।

१. पन्थ सोंह से निर्मल घाटा, कहों विचार मिलन की बाटा। कलमें पांच सांच मन लाई, भजले नित जो चहें भलाई। पांच जून हाजिर दृश्वारा, ठाढे भुके बैठ हर बारा। फिजिर जुहुर श्रीर श्रसर बखाना, मगृरिब इशाजून पहचाना। सांचा मन श्रीर दृष्टि पुनीता, यही रहीम मिलन की रीता। हाजिर भये न फल मिले जो रहीम मन श्रन्त।

२. ना नमाज है दीन क थृनी । पढें नमाज़ सोइ बड़ गूनी ।

शरीयन प्रथमावस्था है, इसका संकेत भी जायसी ने किया है। शरीयन की प्रथम सीढी पर पैर रक्के बिना कोई साधक अग्रसर नहीं होसकता। शरीयत के नियम पालन से परिपक्त साधक या मुरीद को मुरशिद या गुरु ग्रहण करता है, यदि साधक ने विधि विधानों के सम्यक पालन के द्वारा स्वयं को तरीका ग्रहण करने के योग्य बना लिया है, तो वह गुरु-दीचा का ऋधिकारी हो जाता है। मुरशिद उसे एक निश्चित मार्ग बताकर उसमें अग्रसर होता है। वह शरीयत की अवस्था पार करके तरीकत के चेत्र में पदार्पण करना है। 'नफस' या श्रहंभावना के साथ जिहाद करते हुए इन्द्रियों के द्वारा उस परमात्मा तक पहुँचने के मार्ग को ही 'तरीका' कहते हैं। इस मार्ग का अनुसरण करने वाले को भख प्यास सहना, एकान्त एवं मौन रहना चाहिये, इस प्रकार वह ऋपनी चित्तवृत्तियों के विरोध में सफल हो पाता है। नफ्स को परास्त करके ही उसके हृदय में 'म्वारिफ' या परम ज्ञान का उदय होता है श्रीर मुरीद ( साधक ) श्रारिफ ( प्रज्ञा-सम्पन्न ) कहलाने योग्य हो जाता है; किन्तु मुरीद को म्वारिफ प्राप्त होने के पूर्व कुछ मुझाम ( पड़ाव या सोपान ) पार करने पङ्ते हैं। इन सोपानों का नाम क्रमशः तोबा ( त्रनुताप ), ज़हद ( स्वेच्छा दारिद्रय ), सब्र ( संतोप ) शुक्र ( धैर्य्य एवं कृतज्ञता ) रिजाम्र ( दमन ), तब्बकुल (कृपापर पूर्ण विश्वास) रजा (वैराग्य या तटस्थता ), मुहब्बत या इश्कृ है। इन सोपानों के द्वारा साधक की त्रात्मशुद्धि होती है। तौबा या त्रनुताप से पीइत मानव ही संसार के भोगों से 'विरत' हो सकता है। अनुताप यदि भय न होकर प्रेमज हो तो अधिक अच्छा होता है। सूफी प्रेमकथात्रों का नायक, परमात्म स्वरूपा नायिका के प्रेम में व्याकुल होकर सुख ऐश्वयों की श्रोर से विरक्त होता है। इसमें तौबा की भावना वर्तमान है। तौबा या श्रनुताप के पश-चात् साधक त्रात्मसंयम की पूर्ण चेध्टा करता है। वह नफुम या जड़ त्रात्मा के ऊपर विजयी होना चाहता है। उपवास, मौन ब्रादि शारीरिक कप्ट एवं मानसिक संयम के द्वारा साधक इसमें सफल होता है। त्रात्मसंयम के पश्चात् साधक में वैराग्य उत्पन्न हो जाता है। इस प्रकार वैराग्य, कृतज्ञता एवं ईश्वरानुकम्पा पर पूर्ण विश्वास, इन सोपानों के प्रतिफल हैं। साधक इन सप्त सोपानों के द्वारा ज्यात्मशुद्ध, सांसारिक विषय-वासनात्रों से विमुक्त तथा यथालाभ संतोष, एवं परमात्मा की कृषा पर पूर्ण विश्वास करके, प्रेम में निमग्न हो जाता है<sup>2</sup>। इस अवस्था के बाद साधक म्वारिफ या परम ज्ञान ग्रहण करने का अधिकारी हो जाता है। इन सप्त सोपानों को अतिकान्त करके साधक अन्य चतुर्विध त्रवस्थात्रों को भी प्राप्त करने का ऋषिकारी हो जाता है। ये क्रमश: म्वारिफ, इश्क, वज्द एवं वस्त हैं। 'मारिफत' या परमज्ञान की ऋवस्था विचारबुद्धि-प्रसृत 'इलम'

श्रवसवट : जायसी ए० ३२२ ।

सांची राह 'सरीन्रत' जेहि बिसवास न होइ, पांव रखें नेहि सीही, निभरम पहुँचे सोइ।

२. जारि बमेरे मों चहे, मन सीं उतरे पार॥

न हांकर हृदय-प्रस्त अनुभूति होती है। जिस प्रकार सूर्य के प्रतिबिम्ब को स्वन्छ दर्पण पृर्णेरूप से ग्रहण कर उसे अपने में धारण कर लेता है, उसी प्रकार मानव हृदय भी परमेश्वर की प्रत्यन्न उपलब्धि कर लेता है। मारिफ़त के भावावेगमय रूप का नाम ही 'इश्क' है। इस 'इश्क' की तीव्रता से स्वभावत: वज्द (उन्माद या समाधि) की अवस्था प्राप्त होती है। यह साधना मार्ग का उच्चतम सोपान कहा गया है। निरन्तर परमात्म चिन्तन एवं विरह में उन्मत्त साधक को 'वस्ल' या मिलन की प्राप्त होती है।

हक़ीकत साधन नहीं साधक की परम अनुभूति है, जिसकी उपलब्धि शरीयत एवं तरीकत के सम्यक पालन से प्राप्त मारिफत के द्वारा होती है; किन्तु कुछ ऐसे सूफी भी हैं जिन्हों-ने शरीयत एवं तरीकृत को अनावश्यक समभा और उन्हें 'म्वारिफ' की प्राप्ति अनायास, केवल ईश्वरानुकम्पा से हो गई। ऐसे ही शरीयत के कर्मकाण्ड एवं इस्लाम के नियमों की उपेचा करने वाले सूफियों को वेशरा या ज़िन्दीक की उपाधि मिली। हल्लाज श्रौर इमाम गज्ज़ाली ने इस मीमांसा के अन्तर्गत लोकों की कल्पना भी की है। सूफियों ने नासूत (नरलोक ), मलकूत (देवलोक ), जबरूत (ऐशवर्य लोक ), एवं लाहूत ( माधुर्य लोक ) चारों का खागत किया श्रोर साधक को इन्ही लोकों में विराम करता हुआ परमसत्ता में लीन होता दिखाया है। शरीग्रन का पालन करके मोमिन ( साधक ) नासूत में, मुरीद तरीकत का पालन करके मलकृत में, सालिक मारिफत में मान होकर जबरूत में, श्रौर श्रारिफ इकीकत का चिन्तन करके लाहूत में लीन हो जाता है। यही स्फी साधना की पराकाष्ठा है। कुछ लोग इससे आगे हाहूत लोक (सत्यलोक ), की कल्पना भी करते हैं किन्तु सूफ़ियों का उस च्योर विशेष ध्यान नहीं था। इन चार लोकों की चर्चा हम परमसत्ता का वर्णन करते हुये भी कर त्र्याये हैं । वास्तव में चार लोक क्रमशः परमसत्ता का नरत्व की ख्रोर, ख्रौर मृतुष्य का परमसत्ता की ख्रोर अग्रसर होना ही सूचित करते हैं। जब परमसत्ता ज्ञात्माभिव्यिक्त की भावना से नर लोक की छोर त्राप्रसर होती है, तब उसकी इस यात्रा को 'सफरूल हक' कहते हैं और जब ब्रात्मा परमात्मा की श्रोर श्रग्रसर होती है तब उसकी इस यात्रा को 'सफरूल श्रब्द' कहते हैं। ऊपर जिन चार लोकों की चर्चा हुई है वे ऐसी ही यात्रा की स्थितियों के सूचक हैं। इन लोकों की गराना 'हाल' के ब्रान्तर्गत भी होती है। भगवत्कृषा पर निर्भर साधक की ब्रावस्थात्र्यों को हाल कहते हैं। साथक को 'मुकामानों' की प्राप्ति स्वयं ख्रपने प्रयत्न से होती है जबिक 'हाल' की उपलब्धि परमेश्वर की कृपा का फल है। वास्तव में 'हाल' भावविशेष का द्योतक है। हाल की अवस्था में साधक अपनी अरोर से मृतवत् होकर भगवत्प्रसाद का त्रप्रिकारी हो जाना है। जायसी ने साधक की इसी विस्मृतावस्था की ख्रोर संकेत किया है । श्राचार्य पं॰ रामचन्द्रशुक्त के श्रनुसार इस हाल या प्रलयावस्था के दो पत्त हैं

भिक्या जो परम तत्त मन लावा, धूम माति, सुनि ऋार न भावा। जस मद पिए घुम कोइ, नाद सुनै पै धूम। तेहि ते बस्ते नीक ई, चहे रहिस के दूम॥ जायसी

त्यागपत्त् श्रोर प्राप्तिपत्त् । त्यागपत्त् के श्रान्तर्गत (१) फना श्रपनी श्रलग सत्ता की प्रतिनि के परे हो जाना (२), फकद (श्रहंभाव का नाश), श्रोर सुक्त (प्रेममद) है। प्राप्ति पत्त् के श्रान्तर्गत (१) वका (परमात्मा में स्थिति) (२) वज्द (परमात्मा की प्राप्ति) श्रोर (३) शह्ल (पूर्ण् शान्ति) है। १

पिछले पुष्ठों में शरीयत के देव में जिन सात सापानों का वर्णन किया गया है उनकी पराकाप्ठा इरक है। ये सोपान प्रत्येक मुस्लिम के लिये हैं जो शरीग्रत के त्राधार पर मोहब्बत चाहते हैं। सुफियों का साध्य फ़ना है मुहब्बत नहीं। मुहब्बत तो साधना मात्र है, त्रात: सूफियों के त्रानुसार इन सोपानों का कम दूसरा; इन्हें त्रावृदिया ( एकनिष्ठा ) इश्क (प्रेम), जहद (स्वेन्छा त्याग), म्वारिफ (साधन चतुष्टय सम्पन्न), वज्द ( ग्रात्म विस्मृति ), हकीक ( परम ज्ञान ), ग्रौर वस्ल कहते हैं । प्रबृदिया की स्थिति में साधक की ज्यात्मा पश्चाताप से पूर्ण होती है। उसे ऋपने कृत्यों पर ग्लानि होती है ऋौर वह परममत्ता की प्राप्ति एवं नियमों के श्रद्धापूर्वक पालन के लिये तत्पर हो जाता है। जब मुरीद इस प्रकार पश्चाताप की ऋषिन में जलकर शुद्ध हो जाता है तो मुरिशिद फिर उसमें इश्क ( प्रेम ) का प्रादुर्भाव करता है। परमसत्ता का प्रेम ही उसका ध्येय होता है। साधक निरन्तर परमात्मा के जिक्र या संकीर्तन में लग्न रहता है। उस एक के ऋतिरिक्त न तो उसे किसी की चाह रहती है श्रोर न वह कुछ ग्रौर प्राप्त करना चाहना है। वह टारिद्रय एवं संन्यास-भाव धारण कर लेता है। साधक का दारिद्रय केवल धनाभाव ही सूचित नहीं करता प्रत्युत धन की लालसा का त्राभाव भी इंगित करता है। त्राल सराज का कहना है कि 'निर्धन ही संसार में सबसे ऋषिक धनी है क्योंकि वे दान की अर्पचा दाता के प्रेम को श्रेय समभत हैं। 'र ज़हद की अवस्था में परमसत्ता के प्रेम में तर्लीन साधक सांसारिक इच्छायों योर वासनायों का टमन करता है। यह त्रावस्था मूर्ति की स्रवस्था है जिसमें वह त्रापने मन, वचन स्रोर काया की सुद्धि में तरपर रहता है। इस स्थिति में वह जिस प्रकार ध्रुये से पूर्ण शुद्ध और प्रकाशवान लौ का जनम होता है उसी प्रकार पूर्ण शुद्ध एवं निलिप्त हो जाता है, तभी वह आगे के रहस्यात्मक मार्ग पर त्राग्रमर हो पाता है। चित्तवृत्तियों के निरोध से प्रज्ञा या म्वारिफ का त्राविर्भाव होता है। यह चतुर्थ स्थिति है। परमज्ञान भी दो प्रकार का होता है एक तो इल्मी ( ज्ञानजीनत ) दूसरा हाली ( समाधिजीनत । परमात्मा ने मनुष्य की रचना इसी विचार से की थी कि वह उसे जान सके, उसकी ज्याराधना कर सके जीर इसी उद्देश्य की पृति

जायसी प्रन्थावली भृमिका पृ० १४३।
 त्र्या० रामचन्द्र शुक्ल ।

R. Al-Saraj, Kitab-al-Luma P. 48.

Quoted in Margaret
Smtil.'s Rabia P. 74.

इस अवस्था में होती है । मारिफत के बाद वज्द की स्थित आती है जिसमें साधकं को उल्लास का अनुभव होता है। वह निरन्तर जिक में इसीलिये तल्लीन रहता है कि शीष्र ही उस परमात्म-मिलन सुख का अनुभव हो । आरिफ अपने अहं का विस्मरण आरम्भ कर देता है। उसे परमस्त्य का आभास होने लगता है। उसे हकीक की प्राप्ति हो जाती है। इसी स्थिति को हक्कीकत कहते हैं। वह पूर्ण विश्वास या तब्बकुल की भावना से पूर्ण हो जाता है। हकीक का आभास मात्र मिलने से साधक और अधिक व्याकुल हो जाता है और तीव व्याकुलता के बाद ही उसे 'वस्ल' मिलन की स्थिति प्राप्त होती है। इस स्थिति में साधक परमसत्ता का प्रत्यच्च माज्ञात्कार करता है और उसे फना एवं वक्का की प्राप्ति हो जाती है। साधक को अपने पृथक अस्तित्व का ध्यान नहीं रहता, परमसत्ता और साधक का ऐसा सम्बन्ध हो जाता है कि दोनों एक दूसरे से सन्तुष्ट रहते हैं। परमात्मा के कार्यों में पूर्ण विश्वास मानव का होता है, एवं साधक के कृत्यों पर कृपादृष्टि परमात्मा की होती है?।

निकोल्सन ने कुछ सूफी श्राचार्यों के द्वारा सूफी साधना के श्रन्तर्गत तीन यात्राश्रों की समाबिध्य का भी उल्लेख किया है। इसमें से प्रथम (१) सैरे इला इल्हा है। इस अवस्था में सूफी साधक संसार की श्रोर में विमुख होकर सृध्यिकतों की श्रोर अग्रसर होता है श्रोर वह इस प्रयास में परमात्मतत्व के संसार रूप में प्रकटित होने की श्रांतिम कड़ियां 'वहदियात' श्रोर 'वाहदत' को पार कर के 'हक़ीकती मुहम्मदी' पर एक जाता है। (२) 'सैरे फिल्लाह' वह श्रवस्था है जब साधक श्रपने श्रीर परमात्मा में कोई भेद नहीं देखता। यह श्रहदियात की श्रवस्था है। इसी श्रवस्था में पहुँचकर हल्लाज के द्वारा श्रनल्हक ऐसे वाक्य उच्चिरत हुये थे। (३) 'सैरानी इल्लाह' का तात्पर्य परमात्मा के गुणों को श्रंशरूप में वर्णित करके श्रात्मा का पुन: संसार की श्रोर प्रत्यावर्तन करना है। इसे फ़ना के बाद की वक़ा स्थित भी कहते हैं।

## अगत्मप्रतीति के सहायक:

साधक की शक्ति सीमित एवं जीस बताई गई है। वस्तुत: साधक को अपनी शक्ति पर विश्वास न होकर परमेश्वर की कृपा-कोर पर अधिक विश्वास होता है, अौर वह उसी के सहारे जीवन-लच्य पाप्त करना चाहता है। परमेश्वर की कृपाप्राप्ति की स्थिति

<sup>1.</sup> I only created the genii and mankind that they might know me, that they might serve me'. Sura 51: 561

<sup>3.</sup> That man is a Sufi who is satisfied with whatsoever God does or God will be satisfied with whatsoever he deos.'

ही सूकी साधना में 'हाल' नाम से विख्यात है। किन्तु इस 'हाल' या अनुप्रह प्राप्ति के लिये भी साधक को मुकामात पार करने होते हैं। इन स्थितियों के सफल निर्वाह के लिये उसे कुछ नियमित कृत्य करने होते हैं, जिनका सम्बन्ध कियापद्धित, कर्मकान्ड या उपासना-पद्धित से होता है। नमाज़, ज़िक्र, फ़िक्र, समा, जियारन, हज्ज यात्रा, जकात या दान, सौम, रोजा या उपवास, मुराकबा, अवराद, तिलवत एवं मुजाहदा आदिक का सम्बन्ध कियापद्धित से है; और गुरु-सम्मान, वली, पीर एवं साधु सम्मान, करामातों पर आस्था, रिवाज या इलयास, परमात्मा की कृपा आदि का सम्बन्ध उपासना पद्धित से है।

## जिक एवं फ़िक:

परमेश्वर के गुणों का निरन्तर चिन्तन ही जिक है। उसके सत्त्वरूप का ध्यान, उसकी भावना में यपने त्राप को लीन कर ब्राहंकार का विनाश एवं उससे तादातम्य व्यनुभव करने के लिये जिक ब्रौर फिक की योजना है। इस्लाम में सलात् की योजना है। तित्य पांच वार मक्के की ब्रोर मुंह करके कलमा पढ़कर नमाज़ करना प्रत्येक इस्लामानुयायी का कर्तव्य है। सूफी इसका विरोध नहीं करते प्रत्युन उमके साथ ही जिक एवं फिक, निलवन एवं ब्रवराद का संयोग करते हैं। एकान्त में हठयोग ऐसी कियाओं को करते हुये वे मन से कलमा का उच्चारण करते हैं। ब्रत्यन्त विनय के भाव का प्रदर्शन करने के लिये ब्रयनी टोपी उतार कर ब्रव्लाह के चरणों पर मक्के की ब्रोर एखते हैं। इस्लाम की सलात् केवल मुमलमानों की वस्तु है लेकिन सूफियों के जिक में वह शिक्त है कि वह देश, काल तथा परिस्थिति के ऊपर उठकर ब्रात्मा और परमात्मा के मिलन में सहायक होती है। उम एक परमात्मा के गुणों जान, जमाल, जलाल एवं कमाल, का निरन्तर चिन्तन तथा स्मरण माधक को माधारण मनुष्य की श्रेणी से उठाकर उच्चस्तर पर पहुँचाने की चमता रखता है।

स्ती माधनास्थल में 'जिक्क' का स्वरूप त्राव भी बृहस्पतिवार की रात्रि को दर्शनीय होता है। यो तो ये सूर्ता सदैव ही परमात्मा का ग्रलख जगाया करते हैं, किन्तु बृहस्पति-वार की रात्रि को इसकी विशेष योजना होती है। ये साधक 'हू हू' की ध्विन करते हुये एक विशेष गित से बायें भूमते हैं श्रीर हृदय में ग्रापने पृथक श्रास्तित्व का विस्मरण कर केवल उसी के ध्यान में मगन हो चेतनाहीन हो जाते हैं। कुछ साधक 'श्रल्लाह' एवं 'या हूं' का उच्चारण करते हुये तथा इन्हीं शब्दों की लय पर ताल देते हुये श्रान्त में इतने वेसुध हो जाते हैं कि स्वयं चाकु श्रीर तलवार से किये गये धाव का भी उन्हें ध्यान नहीं होता । इस प्रकार 'जिक्क' भी, 'श्राहं-भाव' विस्मरण का माधनमात्र है।

ये मूकी उस परम सीन्दर्यशाली के सीन्दर्य का चिन्तन करते हुये उसी में श्रवस्थित होने का प्रयास इस उपाय से करते हैं जो भारतीय भिक्तपद्धित के गुण्चिन्तन एवं नाम-स्मरण के सभान ही जात होता है। नामस्मरण का महत्व मध्ययुग के साहित्य में सर्वत्र दीख पड़ता है। सगुण एवं निर्मुण धारायें समान रूप से इसका प्रतिपादन करती हैं। युलमीदाम ने स्पष्ट ही कहा है कि किलकाल में नामस्मरण समस्त साधनों से महत्वपूंर्ण एवं शिकशाली है ।

### ग्रात्मविस्मरगः

'पिक' का उद्देश्य श्रात्मविस्मरण है। 'पिक' या चिन्तन के द्वारा समस्त यहंकारमयी मानसिक वृत्तियों का उच्छेद, समस्त व्यक्तिगत त्राकाचात्रों श्रीर इच्छाश्रों से यनास्ति, तथा उस एक प्रिय को पूर्ण श्रात्मसमर्पण है।

### तिलवत:

तिलवन भी ऐसी ही नामस्मरण से सम्बन्धित किया है जिसका ऋर्थ है 'कुरान-शरीफ' का नियमित रूप से पारायण करने का अभ्यास । इसी जिक्र के अन्तर्गत 'म्रवराद' नामक किया भी आती है जिसमें सुफियों के कतिपय चुने हुये भजनों का दैनिक पाठ आवश्यक है।

सूक्षियों के जिन सम्प्रदायों में संगीत का विशेष महत्व नहीं है वे भी कुरान के रागपूर्ण पाठ के द्वारा त्र्यानन्द प्राप्त करने का प्रयास करते हैं। चिश्ती सम्प्रदाय के बाबा फरीद ने 'तिलवत' या कुरान पाठ का बहुत ऋधिक महत्व बताया है। उनके विचार से कुरान पाठ करना परमेश्वर से वार्तालाप करने के समान सुखदायी है। 'समा' या संगीत का सूफी साधना में विशेष स्थान है, यद्यपि उलेमात्रों के कथनानुसार संगीत से साधारण मुमलमान को प्रेम नहीं होना चाहिये किन्तु सुफ़ी साधना तथा संप्रदाय में इसका विशेष महत्व है। ऋपनी इस भावना की पृष्टि के हेतु सूफ़ियों के पास प्रमाण है कि मुहम्मद माहब को हीरा की गुफ़ा में घंटी के नाद जैसा स्वर सुनाई देता था, तथा कुरान के लय पूर्वक पाठ से उन्हें ऋत्यन्त आनन्द प्राप्त होता था। आरम्भ में कुरान का पाठ विशेष राग श्रीर लय सं किये जाने पर श्रानन्दानुभृति जाग्रत करता था। क्रमशः भजनों एवं पार्थनात्रों का गायन तथा वादन भी सूफी सम्प्रदाय में ग्रहीत हुत्रा । सूफी साधक संगीत की परमानन्द-प्राप्ति का साधन मानते हैं। हिज्बरी ऐसे रुद्धिवादी सूकी ब्राचार्य को भी समा या संगीत का महत्व मान्य है। उसने त्र्रपने ग्रन्थ 'कश्फल महजूब' में लिखा है कि संगीत को वैध या त्रविध कुछ नहीं कहा जा सकता। परिस्थित एवं तज्जनित प्रभाव के श्राधार पर ही समा या संगीत की सद् या त्रासद् प्रतिष्ठा है। चिश्तिया संस्प्रदाय में समा का अपेत्राकृत अधिक महत्व है। कादिरिया सम्प्रदाय वाले भी संगीत का महत्व समभते हैं। ब्राउन साहब के विचार से कादिरिया सम्प्रदाय में इसका प्रचलन सन् ११७० ई० <sup>में श्रब्दुल कादिर जीलानी के उत्तराधिकारी सैयद शम्सुद्दीन के द्वारा किया गया वि</sup>

गोस्वामी तुलसीदास : र'मचरितमानम

कृत जुग त्रेता द्वापर, प्जा मख त्रक् जोग।
 जो गित होइ सो किल हिर नाम ते पावहिं लोग।

<sup>.</sup> The Dervishes: P. 286.

समा में मगन सूर्फी खस, या नृत्य में भी लीन हो जाते हैं। समा का एक मात्र उद्देश्य उल्लास में आत्मिवभोर कर देने वाली स्थित की उपलब्धि मात्र है। कहा जाता है कि इस प्रकार कीर्तन एवं उल्लास में मगन सूफी साधक अपनी सांसारिक चेतना खोकर परमधाम भी चले जाते हैं। उस के अवसर पर समा का विशेष महत्व होता है। हिन्दी के सूफी किवयों ने संगीत का महत्व विभिन्न राग रागनियों के वर्णन द्वारा व्यक्त किया है। इसे हम उनकी बहुजता भी मान सकते हैं। इसके अतिरिक्त साधना के चेत्र में संगीत के महत्व की स्थापना इस तथ्य से भी होती है कि प्रत्येक प्रेमास्थान का नायक विरही होकर जब योग धारण करता है तब उसके अन्य उपकरणों में से एक वाद्ययंत्र खंजड़ी या सारंगी अवश्य साथ रहती है। नूरमुहम्मद ने संगीत का प्रभाव स्वीकार किया है?।

सूकी जिक के अन्तर्गत एक विशेष प्रकार की प्राणायामपद्धित एवं प्राण नियमन को भी लेते हैं। इस जिक के भी कई स्वरूप हैं। (१) 'जिकजली' की नाम-स्मरण पद्धित में साधक के आसन का विशेष महत्व है और कभी दाहिने कभी बायें बैठते हुये साधक कमशः अल्लाह शब्द का उच्चारण उच्च स्वर में करता जाता है। आसन कियाओं के एक दो या तीन के विचार पर आधारित इस प्रकार के स्मरण को क्रमशः 'जिके एक दवीं' 'जिके दो दवीं', 'जिके सी दवीं' कहते हैं। (२) 'जिके खफ़ी', इस प्रकार का स्मरण अत्यन्त मन्द स्वर से नेत्र और मुंह बन्द कर के मन ही मन किया जाता है। इसी प्रकार सुल्तानुल अज़कार, अब्से दम, पासे अनफ़ास, महमूदा नासिरा, तथा नफ़ी अथवात आदि भी ज़िक की विभिन्न पद्धितयाँ हैं जिनमें साधक विशेष प्रकार के योगासन, प्राणायाम तथा विहित वाक्य उच्चारण का प्रयास करता है। मुराकवा भी ध्यान तथा चिन्तन की एक विशेष पद्धित है। इसमें साधक अल्लाहो हाजिरी, अल्लाहो नाजिरी, अल्लाहो सहीदी, अल्लाहो माई, आदि वाक्यों का उच्चारण करता हुआ ईश्वर के ध्यान में मजन रहता है।

ज़िक या फ़िक की इन विशेषतात्रों या प्रकारों का वर्णन ये सूफ़ी कवि नहीं करते हैं, अवश्य मभी कवियों ने गुप्त जाप या 'खिलवन दर श्रंजुमन' की प्रशंसा की है। साधक के

न्रमुहमम्द : इन्द्रावती ए० २२।

न्रमुहम्मद : श्रनुराग बांसुरी ए० ८७।

धोवहु चन्द्रन भसम चढ़ावहु, किंगरी गहहु वियोग बजावहु।
 तजहु मेल कर लेहु घंघारी, श्रोर सुमिरनी चक श्रधा॥
 उसमान: चित्रावी पृ० ८१।

चन्दन चढ़त रहा जेहि काया , सो तेहि काया भसम चढ़ाया। नित जेहि सीस फुलेल चढ़ावड, भसम चढ़ाएउ जटा बढ़ाएउ। जेहि कर खरग बीज सम रहेड, तेहि कर सारंगी ले गहेड।

यह बांसुरी सुने सो कोई, हिरदय स्रोत खुला जेहि होई।
 निसरत नाद, बारुनी साथा, सुनि सुधि चेत रहे केहि हाथा।

लियं कहा गया है कि प्रकट में वह सब लोक-व्यवहार करता रहे, अनेक व्यक्तियों के मध्य अपना कार्य करता रहे किन्तु अन्तर में हृदय के श्वास प्रश्वास के साथ उस 'परम' का ध्यान करता जाय। जायसी कहते हैं कि प्रकट में तो साधक को चाहिये कि वह सारे सांसारिक कार्य करता रहे, किन्तु मन ही मन आराध्य का ध्यान करना चाहिये । किव उस-मान अपने अन्य 'चित्रावली' में भी इसी प्रकार की भावना व्यक्त करते हैं, कि साधक को अपनी साधना गुप्त ही रखनी चाहिये। प्रकट कर देने से कुछ भी उपलब्ध नहीं होता। जो कोई गुप्त रहता है या प्रदर्शन नहीं करता है वह अपने लच्च तक पहुँच जाता है, किन्तु बाह्याडम्बर या प्रदर्शन में पड़ने से अधबीच में ही मार्गभ्रष्ट हो जाता है। गुप्त साधना करने वालों ने उसे पा लिया, किन्तु प्रदर्शन करने वाले केवल दर्शक ही इकट्ठा करके रह गये रे। कुंबरावत का लेखक भी साधना में गुप्त जाप का महत्व स्वीकार करना है 3।

न्रमुहम्मद ने ज़िक एवं फिक इन दोनों की विस्तृत व्याख्या की है। जब तक हृदय में प्रेम की व्याप्ति नहीं होती, इस संसार में जीवित रहना सोने के समान है। इस मिश्या संमार की सभी भावनात्रों तथा सम्बन्धों का त्र्यन्त 'जाप' स्मरण एवं चिन्तन से हो जाता है । प्रेमी लोग मन की माला फेरते हैं त्र्यांत् हृदय में त्राराध्य का स्मरण करते हैं। वास्तय में स्मरण एवं चिन्तन से ही, योग या साधना पूर्ण होती है। इस संसार में बैठना उठना, चलना सभी स्वप्नवत् है। इसकी कोई वास्तिवक सत्ता नहीं। इस सबका त्याग करके साधक को स्मरण एवं जाप का सहारा लेना चाहिये। वे लोग धन्य हैं जो रात दिन प्रिय के चिन्तन में मगन रहते हैं जिन्हें इस संसार में स्मरण के त्रातिरक्त त्रीर कुछ श्रच्छा ही नहीं लगता। स्मरण त्रीर चिन्तन का शीघ्र प्रभाव प्रिय के ऊपर होता है। जिस व्यक्ति का स्मरण किया जाता है उसके हृदय में भी प्रेम जाग उठता है। स्मरण करने से परमात्मा भी प्राणों का ध्यान रखता है तो फिर इस संसार के त्रीर व्यक्तियों के बारे में क्या कहा जाय। त्रातप्त साधक को परमात्मा का स्मरण करना चाहिये जिससे

न्रमुहस्मदः श्रनुराग बांसुरी ए० १०७।

परगट लोक चार कहु बाता, गुगुन लाउ मन जासों राता। जायसी।

२. गुरुत रहहु कोउ लम्बं न पात्रे । प्रगट भये कछु हाथ न त्रात्रे । गुरुत रहे ते जाह पहुँचे , परगट बीचे गण बिगूचे ॥ उसमानः चित्रावली ५० ११४ ।

३. जितना छिपै छिप।वो प्यारे, मत हृदय से करो उमारे। त्राली मुरादः कुंवरावत।

४. जब लिंग प्रेम न च्यापै, तब लिंग स्वाप । स्वाप जात जब त्रावत, पाइत जाप ।

उसकी कृपा माधक के ऊपर हो जाय। स्मर्ग, चिन्तन-साधना के लिये श्रस्यन्त त्रावश्यक है है।

स्मरण की यह पद्धित सूफ़ी प्रेमाख्यानों में स्पष्ट है। नायक नायिका के रूपगुण की प्रशंसा सुनकर उसके ही ध्यान एवं स्मरण में लग जाता है, फलस्वरूप नायिका के हृदय में भी नायक के प्रति अज्ञात प्रेम जाग्रत हो जाता है। जायसी की पद्मावती रत्नसेन के वियोग में व्याकुल हो गई थी। नूरमुहम्मद की इन्द्रावती भी राजकुंवर के आग्रामन के पूर्व ही उसे स्वप्न में देखकर व्याकुल हो जाती है ।

मुजाहिदा भी इसी प्रकार की क्रिया पद्धित है जिसमें ब्रन, उपवास ग्रादि शारीरिक यानना द्वारा इंद्रिय निग्रह का प्रयाम क्रिया जाता है। कुरान में सौम या रोज़ का विधान है जिसका वर्णन भी रहीम ने 'प्रेमरस' में किया है 3। सूफ़ियों ने इससे भी ग्राधिक किन ब्रत की योजना श्रपनी साधना में की। कष्ट साधना के द्वारा वे श्रपने शारीरिक जड़ ग्रंश को पराभ्त कर ईश्वर चिन्तन में लीन रहते हैं। हिन्दी के सूफ़ी किवयों ने सिद्धान्त रूप से कही मुजाहिदा का प्रतिपादन करने का प्रयास नहीं किया है, किन्तु नायक का सर्वस्वत्याग कर प्रिय प्राप्ति के हेतु घर से निकल पड़ना इसी कष्ट साधना का सूचक है। मार्ग में किसी भी प्रकार के सुख या श्राक्ष्यण में न फंसकर प्रेम मार्ग पर दृढता से श्रमसर होना इसी तत्व का सूचक है, यद्यपि मुजाहिदा के श्रन्तर्गत हठयोग के श्रासन एवं प्राणायाम श्रादि का वर्णन भी किवयों ने किया है, जिसका वर्णन हम 'सूफ़ी साधना पर

ज्ञानिय एक दिष्ट मा है परा, दिष्ट न परा मार सन हरा। रहा सरूप सर्वोना मांबल, निर्दं ज्ञानक केहि दिस ने श्रावल।

न्रमुहस्मदः इन्द्रावर्ता ।

१. मन के भाले सुमिरे नेही लोग।
ध्यान श्रौर सुमिरन सों पुरन जोग।
बंठत, चलब काज वह, है सब स्वाप।
काहे न हम के लीजे, सुमिरन जाप।
धिन सनेह के लोभे, जेहि दिन रात।
सुमिरन बिना न दूसर कब्ल सुहात॥
सुमिरे ते सुमिरे करतारा, श्रौर बाउरा कौन बिचारा।
सुमिरि सुमिरे करतार हिं, सुमिरे तोहि।
तोहि सिखावीं सुमिरन, मानहि मोहि।

नृरमुहम्मदः श्रनुरागबांसुरी ए० १३६, १४४, १४५।

२. पदमावित विहि जोग संजोगा । पर्रा प्रेम बस गई वियोगा । जायसी : पद्मावत । जोगिय एक दिप्टि मोहि परा, दिस्ट न परा मोर सन हरा ।

२. रोज़े तीस सहित लब नेहा. बिना श्रन्त जल सुरवे देहा। शेख्र्रहीम : प्रेमरस ।

हठयोग का प्रभाव' के अन्तर्गत करेंगे। सूफी किवयों ने साधक के मार्ग के मध्य भोगपुर, इन्द्रियपुर, कायापुर एवं इन्द्रियसुख से सम्बंधित बनों की योजना की है तथा साधक का इन सभी आकर्षणों से विमुख होकर अप्रसर होना इसी 'मुजाहिदा' पद्धित की ओर संकेत करना है । उसमान ने बड़े ही काव्यात्मक ढंग से मुजाहिदा की पद्धित का स्पष्टीकरण किया है। जो साधक साधना-मार्ग पर अप्रसर होना चाहता है उसे इन्द्रियों के साथ चित्तवृत्ति का निरोध आवश्यक है। 'भोगपुर' को पार करके जाने की ज्मता केवल उस साधक में होती है जो नेज होते हुये भी अंधों जैसा, कान होते हुये भी बहिरों जैसा व्यवहार करे। मीन धारण करे, साथ ही मुस्वादु वस्तुओं का लोभ परित्याग करदे। प्राणायाम के द्वारा काम एवं कोध को जला कर नष्ट कर दे। निर्द्रन्द्र होकर साधना मार्ग पर निरन्तर अप्रमर होने वाले साधक को ज्ञान लाभ एवं ज्योति दर्शन होता है।

इस्लाम में हज्ज यात्रा का विधान प्रत्येक मुसलमान के लिये हैं। वही कुरान में प्रति पादित तीर्थ यात्रा का स्वरूप है। सूफ़ियों ने संग-श्रसवद के चुम्बन से बुतपरस्ती का भाव प्रहण किया। भावोपासक सूफ़ियों में मजार एवं दरगाह का विशेष महत्व हो गया। सिद्ध सूफ़ी, पीर या वली की समाधि को हज्ज से श्रिधिक महत्व देने लगे, कुछ श्रौर भावुक यूफ़ियों ने कल्ब को ही किबला मान कर परमसत्ता को केवल हृदय के भीतर ही खोजने का प्रयास श्रारम्भ कर दिया। सूफ़ी साधना में इस किया पद्धित को जियारत कहते हैं। समाधि दर्शन से सूफ़ी साधक वरदान लाभ करने की श्राशा रखता है। सूफ़ियों का विश्वास है कि 'ख़दा के बन्दे' परमात्मा के प्रेमी की कभी मृत्यु नहीं होती, उसकी मृत्यु केवल श्रात्मा की स्थितिपरिवर्तन की सूचना देती है। यही कारण है कि पीर या सिद्धों के निधन हो जाने पर भी साधक उनका सम्मान एवं पूजा करके उनकी कृपा प्राप्त करने का प्रयास करता है। मजारों या समाधियों की यात्रा को जियारत कहते हैं। इन दरगाहों श्रौर मज़ारों पर प्रत्येक बृहस्पितवार को दीपक प्रज्वित दिखाई देते हैं, तथा 'उसं' के श्रवसर पर यहां विशेष उत्सव होता है। माधक का ऐसे श्रवसरों पर उत्सवों में भाग

<sup>1.</sup> पहिले बन मीं राज सरेखा, भार्ताहं भांत के पिच्छ्य देखा। एके रूप इन्द्रावर्ता केरा, मोहि द्याखिन मों लीन्ह बसेरा। दूसरे बन मां राजा आएउ, मधुर सबंद पिच्छन सां पाएउ। सखन बोही सबद पर लावउं, जाको नाम रतन कर पावउं। तिसरे बन आएउ नरनाहा, मिलेउ मुगन्य तहां बन मांहा। कहा प्रीतम लट कर वासा, चाहत बां राण्य नित आसा। जब आपे चौथे बन मांहा, फले बहुत फल देखा तहां। हीं बरती तेहि पन्थ को, इन्द्रावित जेहि नाउं॥ फल शहार तेहि दरस को, चाहीं तेहि दिस जाउं॥

लेना, एवं तीर्थयात्रा करना, साधक की हृदयशुद्धि में सहायक होता है । साधारण व्यक्ति हिन्दू या मुसलमान, का विश्वास भी मजारों और दरगाहों में होना है, ये इन समाधियों एर एक विशेष आकां ज्ञा लेकर जाते हैं तथा वहां डोरा या कपड़े की पट्टी बांध आते हैं जिससे समाधिस्थ पीर को उनकी चाह की याद बनी रहे । बहराइच में गाजी मियां की समाधि पर हिन्दू एवं मुसलमान सभी अपनी अद्वा समर्थित करने एवं चाहपृतिं की आशा लिये हुये जाते हैं।

जकात या दान का भी सूफी माधना में महत्व है। इस्लाम में चालीस श्रंश में से एक श्रंश दान देने का विधान है जिसका इसी रूप में वर्णन शेख रहीम एवं कासिमशाह ने किया है 3 । जकात से सूफी समर्पण की भावना भी श्रहण करते हैं। वे श्रपने श्रहं तक का त्याग इस श्रेय के मार्ग में कर देते हैं, फिर श्रीर किस वस्तु की चाह शेष रह जाती है। हिन्दी के सूफी कवि दान का महत्व भली प्रकार समभते हैं। लगभग प्रत्येक किया ने दान महिमा का वर्णन प्रसंगवश श्रपने काव्य में किया है। जायसी दान की महिमा में लिखते हैं कि उसी मनुष्य का जीवन सार्थक है जिसने इस जगत में दान श्रधिक दिया हो। जप एवं तप सभी प्रकार की कष्ट साधनाश्रों से श्रधिक महत्व दान का है। जितना मनुष्य दान करता है, प्रतिफल स्वरूप उसे उससे दमगुना लाभ होता है श्रतः दान करना इस जगत में श्रेष्ठ है ४ । कासिमशाह भी हंसजवाहर में दान के महत्व की चर्चा करते हैं। इस संसार में बिना दान दिये किसी को मोच्च प्राप्त नहीं होती। इस भवसागर को पार

कहा सनेह गुरु बेशागी, तीरथ कारन श्रमुशागी। गुरु को धरम दान बृत धरना, चरन धरम तीरथ को करना॥

न्रमुहम्मदः श्रनुराग बाँसुरी ए० १४४।

कालिमशाहः हंसजवाहर १० १११।

चालिस ग्रंश में एक श्रलाना . स्व के नांव दउतुम दारा॥ शेख (दीम : श्रीम स्स

<sup>9.</sup> पीछे हज्ज हरम का कीजे, जी हुइ सके नी यह फल लीजे। शेख रहीम: प्रेम रस।

R. The People of the Mosque P. 169, 170.

by Bevan Jones.

३. चालिस ग्रंश मंह एक निकारों , देख दान तो पार सिधारों ॥ एक दिये जो दश गुन पावे , ऐस बिनज' कर्तार करावें॥

४. धिन जीव श्रोर ताकर हीया, ऊंच जगत गंह जाकर दीया। दिया जो जप तप सब उपराहीं. दिया वरावर जग किल्हु नहीं। एक दिया ते दसगुन लहा. दिया देखि सब दग मुख दहा। जायसी: पदमावन।

करने के लिये टान ही सबसे महत्वपूर्ण नाव है। दान देने से मनुष्य इस लोक श्रीर पर-लोक दोनों ही में मुख प्राप्त करता है ।

नूरमुहम्मद ने श्रनुराग बांसुरी में जकान का महत्व कीर्त्तिविस्तार से सम्बन्धिन किया है। जिस व्यक्ति को दान दिया जाना है, वह स्थल स्थल पर दाता का गुण्गान किया करता है; श्रत: कीर्नि के हेतु भी दान देना श्रावश्यक है ।

उसमान भी दान को इस संसार में सबसे बड़ा हितू समभते हैं। इस भव-समुद्र में इबते को केवल दान का ही महारा है। दान ही मंभधार में खेवक का कार्य करना है। इस जगत में दान का एक ऋंश, परलोक में दस ऋंश का देने वाला होता है<sup>3</sup>।

कवि त्राली मुराद ने भी कुरान के कथन को दुहराया है। वही साधक ऋपनी साधना में सफल हो पाना है जो चालीस ऋषा में से एक ऋषा दान कर देता है  $^{\vee}$ ।

दान महिमा को मानने के साथ ही इन स्फ़ी किवयों ने, सर्वस्व त्याग एवं श्रहं त्याग को भी महत्व दिया है। शेख रहीम तो स्पष्ट कहते हैं कि यदि प्रिय का दर्शन लाभ करना है तो साधक को सांसारिक कर्तव्य, लोक लाज, मन की दुबिधा सब कुछ छोड़ना पड़ेगा, साथ ही कठिन शरीर यानना के द्वारा भी संयम करना पड़ेगा ।

इ. दान दियो निहं होहु उबारा , दान बिना बूड़ो मंस्रधारा। दान सुपत ऊपर प.ते होई, दान शुद्ध पानै सब कोई। दान देत दोऊ जग केरा, जिन दीना तिन कीन उजेरा। मोक्षहु दान द्रव्य ते पानै, दियो दान विधि पार लगानै॥ कासिमशाह: हंसजनाहिर ए० १६८।

२. बोला सुवा, श्रचंभौ नाहीं, कीरति दत्त, कहां नहिं जाहीं। कहां कहां नहिं कीरति धावै, देस जाचकन संग फिरावै। नूरमुहस्मद: श्रनुरागबांसुरी १० १४६।

३. दुहुं जग हित् दान सम नाहीं, बूढ़त दिध काढ़े गिह बाहीं। खेवक दान होइ मंमनीरा, गृहिगुन खेइ लगावे तीरा। एक देय दस पाविह लाहू, दे दोखहु जो ना पितयाहु॥ उसमान: चित्रावली ए० ६३।

थ. चालिस दरव मां एक मोहि देवो, उत्तरी पार राह तब पावो। कुंबरावत: श्राली सुराद।

१. द्रस्य श्रास बहुतन जिन खोवा, जिन चाहा सो छुन छुन रोवा। द्रस्स लाभ त्यांगो कुल लाजा, होउ निलंज तो संवरे काजा। द्रस्स श्रास दुविधा मन त्यांगो, होउ निरानर मारंग लागो। द्रस्स श्रास यह काया जारो, द्रस्स श्रास से तन मन मारो। शेख रहींम: भाषाग्रेमस्स।

इसी प्रकार त्राली मुराद भी त्रापने पृथक ऋस्तित्व को भ्ला देने वाले साधक को ही सफल मानते हैं ।

सुफी-साधना के अन्तर्गत आनेवाली उपासना पद्धतियों में गुरु की महिमा प्रमुख है। हिन्दी में सूफी प्रेमकथात्रों की रचना त्रारम्भ होने के पहले ही मिद्धों ने साधना में गुरु की अनिवार्य । प्रतिपादित करदी थी । बहुत सम्भव है कि गुरु के महत्व की भावना सुफ़ियों ने भारत से ही ली हो, क्योंकि हुज्विरी जो इसकी महानता की चर्चा सर्वप्रथम करता है भारत में रह चुका था। मध्यकालीन सभी साधनात्रों में गुरु की श्रानिवार्यता मिद्ध है। विना गुरु के साधक को मिद्धि की प्राप्ति नहीं होती। नामदेव को भी अन्त में गुरु की ग्रानिवार्यता माननी पड़ी थी रे। गुरु महिमा का सूफी साधना में विशेष स्थान है। साधना का रहस्य जानने एवं प्रेम भाग में ख्राग्रसर होने के लिये साधक को एक पीर की त्रावश्यक ना होती है। भारतीय साधना-पद्धित में गुरुमहात्म्य ब्रत्यन्त प्राचीन है। वैदिककाल में परोहित, बौद्ध युग में उपदेशक गुरु के ही विभिन्न स्वरूप हैं। तान्त्रिकों के लिये गुरु-पूजा त्र्यनिवार्य हैं। गुरु-पूजा के ऋभाव में साधक की सारी साधना विफल है। नाथ पन्थ में, गुरु की महिमा कट्टरता से मान्य है। मध्यकालीन हिन्दी काव्य गुरु-महात्म्य ने त्रोत प्रोत है। सगुण-निर्भुण-ज्ञानाश्रयी, प्रेमाश्रयी सभी वर्ग के साधकों को माधना के अन्तर्गत गुरु की आवश्यकता पड़ती है। साधक को गुरु की आज्ञापालन की शपथ प्रहण करनी पड़ ती है। मुर्शिद उसे त्रप्रना मुरीद या शिष्य बना लेता है। साधक त्रपने पीर के स्वरप का निरन्तर ध्यान करता है, तथा उसके प्रभाव का इतनी नीवना से अनुभव करना है, कि उसे अपना अस्तित्व गुरु के अस्तित्व से एकाकार हुत्रा जान पड़ता है। सूफ़ियों के अनुसार मुरीद पहले अपने शेख के प्रति आत्मसमर्पण करता है तत्पश्चात् शेख उसे पीर के पास ले जाता है, पीर के द्वारा वह रसूल या मुहम्मद माहब के प्रभाव में पहुँचकर क्रमशः साधना में परिपक्ष होता हुआ परमेश्वर के समज्ञ पहुँच जाता है। हुज्यिरी गुरु का महात्म्य स्त्रम्य सभी साधनात्रों से स्राधिक मानता है।

हिन्दी के सूफी कवियों ने दान की भांति गुरु महात्म्य का भी अत्यधिक वर्णन किया है। नूरमुहम्मद ने गुरु को सबसे अधिक मृदुल स्वभाव वाला कहा है। यद्यपि यह सत्य है

हिन्दी साहित्य का इतिहास रामचन्द्र शुक्ल । संशोधित एवं पश्चिधित संस्करण संबत् २००३, ए० ६८

मुराद प्रा साथ बदी, जो हस्ती देवे छोड़।
 निर्मुण सगुण जाप में मुंह का लेवे मोड़॥

ग्रली मुराद : कु वरावत ।

३. 'अन्त में वेचारे नामदेव ने नाग नाथ नामक शिव के स्थान पर जाकर विसोबा खेचर या खेचरनाथ नामक एक नाथपन्थी कनफटे से दीक्षा ली।'

कि कामी पुरुष भी ध्यान से जोगी हो। सकते हैं किन्तु जबतक साधक को गुरु के हाथ से माला या नामस्मरण का मन्त्र प्राप्त नहीं हो। जाता, उसे सिद्धि नहीं मिलती। गुरु की कृषा से वंचित साधक इस जगत में ख़केला रहता है। कोई साधक चाहे कितना हो ज्ञानी हो उसे गुरु की कृषादृष्टि के बिना सफलता नहीं। मिल सकती। इस संसार में गुरु के सदश ख़ुतुकूल कोई नहीं है। गुरु के ख़ुतुकूल होते ही मारी प्रतिकूलता नष्ट हो जाती है।

श्रगुवा या गुरु वहीं हो सकता है जो स्वयं मार्ग जानता हो। गुरु का चेला कभी पथ-भए नहीं होता?।

उसमान ने गुरु श्रीर शिष्य के श्रिविच्छिन्न सम्बन्ध के बारे में लिखा है। गुरु से वियुक्त साधक श्रत्यन्त दु:खानुभूति का श्रनुभव करता है। वह शारीरिक कष्ट सहता दुश्रा केवल गुरु नामस्मरण को श्राधार मान लेता है । जिस साधक को गुरु का निर्देशन प्राप्त नहीं होता वह श्रन्धे के भांति चारों श्रीर भटकता फिरता है श्रीर सीधा मार्ग उपलब्ध नहीं कर पाता । चाहे सारा संसार जोगियों या साधकों का स्वरूप धारण करके मूंड़ मुझकर सन्यासी बन जाय किन्तु सिद्धि नहीं प्राप्त हो सकती जबतक गुरु की कृपा उसपर न हो जाय। गुरु की कृपा से नवों निधियाँ उसे प्राप्य हैं । गुरु के बचनों का श्रांख में श्रन्जन लगाकर, हृदय रूपी दर्पण परिमार्जित करके, माया या ममता को भस्म

न्रमुहम्मद : अनुराग बाँस्री ए० १२०।

उसमान : चित्रावर्जा ए० मः।

५. सत्त वचन भाखा तुम स्वामी, जोगी होंहि ध्यान सों कामी।
पे माला स्वामी के हाथा, पाएं लाभ होइ एहि साथा।
बिन गुरु माल होउं कत चेला, बिन गुरु दाया चलीं अकेला।
गुरु बिन पन्थ न पार्ने कोई, केतिको ज्ञानी ध्यानी होई।
गुरु ऐसो मीठो किंकु नाहीं, जंह गुरु तहां तिक्र मिटि जाहीं।
कामयाब सो गुरु अति भावे, सो हित जो गुरु ताहि जिवावे॥

२. ग्रगुवा भएउ सुवा उपदेसी, श्रगुवाई को दोपक लेसी। श्रगुवा सोइ पन्थ जो जाना, श्रगुवा सहित न फिरे भुलाना। नृरमुहम्मदः श्रनुराग बाँसुरी ए० १२८।

२. जा दिन ते हम गुरु बिछोवा, अन्न न जेंवा, नीद न सोवा। नष्य नाहिं थ्रो नाहिं पियासा, नाउं अधार रहह घर सांसा। उसमान: चित्रावर्ला ए० ४०।

४. जा कर्र गुरु न पन्थ देग्वावा , स्रो अन्या चारिहुं दिसि धावा । उसमान : चित्रावली ।

रे मूंड मुंडाये जग फिरे, जोगी होय न सिद्ध। जा कहं गुरु किस्पा करिह, सो पार्व नौ निद्ध।

करने के पश्चान् ही परम प का दर्शन सम्भव है । गुरु की सत्यवादिना की प्रशंसा का सिमशाह ने की है। गुरु के बचन श्रांडिंग हैं। भाग्य या भाग्य की गिन बदल सकती हैं किन्तु गुरु के बचन नहीं। गुरु के मुख़ से श्रालख़ की सत्यना के शब्द सुनना प्रत्येक का कर्नव्य है । इस जीवन में वही दिन सफल एवं सार्थक है जब गुरु से भेंट होनी है। गुरु दर्शन से सारे पाप श्रीर दु:ख नष्ट हो जाते हैं, सारे श्रावगुणों का श्राभाव हो जाता है ।

शेख रहीम गुरु की पदवन्दना एवं ब्राज्ञापालन साधक का सर्वोत्तम कर्तव्य मानते हैं।
गुरु के चरणों की सम्मान पूर्वक वन्दना करके, मार्ग सम्बन्धी ब्रादेश लेना साधक का
कर्तव्य है । शेख रहीम 'प्रेम' की भावना गुरु रूप में भी करते हैं । ब्राली मुराद के
ब्रानुसार यदि गुरु 'ब्रागुवा' हो जाय तो सिद्धि निश्चित है । बिना गुरु के सारी उम्र व्यर्थ
ही नष्ट हो जानी है, गुरु-श्रद्धा का ब्रावलम्बन लेकर ही प्रेमपथ पर ब्रावसर हुआ जा
मकता है । गुरु ब्रीर हिर में कोई ब्रान्तर नहीं है, वास्तव में वे दोनों एक ही

उसमान : चित्रावली पृ० ११।

हंसजवाहिर: कासिमशाह ५० ११

कासिमशाह : हंसजवाहिर ए० २४।

शेख रहीम : श्रेमरस ।

श्रलीमुराद् : कुंवरावत ।

श्रलीपुरादः कुंबरावतः।

गुरु बचन चषु श्रंजन देहू, हिया मुकुर मंजन किर लेहू।
 माया जारि भसम के डारो , परमरूप प्रतिविम्ब निहारो ।

२. डोले करम ती करमगीत , गुरु कर वचन न डोल । कक्षिम भुन गुरु मुख शब्द , सन्य श्रालख के बोल ।

सुफल दिवम त्रावे जबें, होय गुरु से भेंट।
 पाप त्रोर दुख सब मेटियें, त्रौगुन जाय सो मेट।

४. प्रेमा जाय दन्डवत कीन्हा, गुरु चरन माथे पर लीन्हा। कर दाया मोहे पन्थ वताऊ, जेहि विधि मिले सो भेद बताऊ।

४. प्रेम गुरुका में ही चेला।

६. ऋगो तो गुरुका करो . पाछ वाके जाव। ऋदमद्कादामन पकड़, बाहिद्में कटमिल जाव।

बिनागृरु कश्रुकाम न दोई, बैंस अकात्थ पूरी खोई।
 पहले प्रीत गृरु से की ते, प्रेम बाट में तब पग्दीते॥

हे । इस प्रकार श्रली मुराद श्रपनी साधना में गुरु की महानता एवं महत्व दोनों ही स्वीकार करते हैं।

वली एवं श्रोलिया का सम्मान सूफी-साधना का विशेष श्रंग है। सूफी श्रोलियाश्रों की जीवनी, करामाने एवं उपदेश सूफी साधक के लिये केवल अनुकरणीय ही नहीं, अनुकम्पा प्राप्ति के साधन भी हैं। हर सम्प्रदाय का व्यक्ति आपित के समय इन पीरों का स्मरण करता है तथा धार्मिक कर्तव्यों के पालन की ऋपेता, इनकी समाधियों पर जाना श्रावश्यक सममता है। श्रपनी इस 'पीर परस्ती' को भी युक्ती साधक करान की श्रायतों . स प्रमाणित करते हैं। कहते हैं कि एक बार मुहम्मद साहब ने ऋपनी माना की मज़ार पर त्रांसू बहाये थे। हज्विरी के ऋनुसार ईश्वर ने इन ीरों को स्वाभाविक, जन्मजात विकारों से रहित बना दिया है ऋौर यही पीर धर्म की महानता के जीवित प्रमाण हैं। कुछ ग्रदृश्य पीरों या विलयों को 'पीरे ग़ैंब' कहते हैं। हृज्विरी के त्र्यनुसार ऐसे पीरों की संख्या चार हज़ार है। एक प्रकार से इन सन्तों का साम्राज्य ही प्रथक है। सर्वोच्च सन्त को कुत्व या श्रव कहते हैं। मुहम्मद तथा अन्य चार खलीफा हसन और हसैन अपने सभय के 'कुत्ब' थे। इनके नीचे चार अब्दाल (Abdal) हैं जो सृष्टि के चारों कोनों पर रहकर सृष्टि के समाचार कृत्व को दिया करते हैं। इनके नीचे ऋब्दाल ऋम्द एवं नज्ञा की स्थिति है। सुफ़ी साधक इन पीरों का सम्मान करके उनकी कृपा प्राप्त करने एवं उन्हें जीवनादर्श बनाने की चेष्टा करते हैं। वली एवं पीर के सम्मान का परिचय हिन्दी के सुफ़ी कवियों ने ऋपने गुरु एवं उनकी परम्मपरा के गुग्-गान द्वारा दिया है। जान कवि ऋपने पीर के निवासस्थान हांसी की प्रशंसा जिन शब्दों में करते हैं उससे स्पष्ट हो जाता है कि ये सुफ़ी कवि पीर एवं वली का कितना अधिक सम्मान करते थे ?। इसी प्रकार कवि उसमान ने भी पीर बाबा हाजी की प्रशंसा की है 3।

उसमानः चित्रावली ए० १०।

गुरु समान में तोहि निहारों ,
 गुरु और हर में दुई न जानों , एक ही है दुविधा मत मानो ॥
 गुरु, आदम, हर एक है , दृजा कहै सो भृल ।
 मोगन्द करतार की , फल का यही वसूल ।

त्रली **मुराद** : कु<sup>'</sup>दरावत ।

२. मेंख महम्मद् पीर हमारों , जाको नांच जगत उजियारो । रोजे ऊपर वरसत न्र. , करामात जग भई जहूर । ज्यारत करन फिरिस्ते श्रावत , मनुसन की को बात चलावत । कवि जान : कथा ब्यसागर ।

पीर सेख महमद हे चिस्ती , बदन नृरि भाषनु हैं किस्ती । रहन गांव जानहु हांसी , देखत कटै चित्त की फांसी ।

जानः कथा कंवलावर्ता।

३. वाबा हाजी पीर ऋपारा, सिद्ध देन जेहि लान न बारा। हीक्युंदेन न लावहि धोस्ता, जेहि जस तोष पवै तस पोषा॥

करामातां पर सूफी साधक का विश्वास होता है। जिस प्रकार करामात (Mu'jiza) या चमत्कार (Miracle) की शिक्त रसूलों को प्राप्त होती है उसी प्रकार परमात्मा के प्रेमियों को भी उसकी कृपा से करामाती शिक्त प्राप्त होती है। रसूल अपनी आश्चर्यजनक शिक्त का प्रदर्शन कर सिष्ट को अपने रसूलत्व की सूचना देता है। सूफी सन्त करामातों पर विश्वास करता और अपनी करामाती शिक्त को गुप्त रखना चाहता है। आरम्भ में सूफी साधना में करामातों की प्रतिष्ठा न थी किन्तु सम्भवत: अन्य सम्प्रदायों के प्रभाव से, विशेषकर भारतवर्ष में आकर सूफीमत में इस तत्व का समावेश हो गया और साधक अपने या अपनी गुरू परम्परा के महत्व प्रदर्शन के हेतु इन करामातों का प्रदर्शन तथा अनुगमन करने लगा। आजकल भी, प्रत्येक सूफी प्रथम वार मिलने पर ही अपने गुरू की करामातों का उल्लेख करही देता है। लम्बी यात्राओं को कुछ ही चूण में कर लेना, भनी के ऊपर चलना, वायु में उड़ना, जड़ वस्तुओं से वार्तालाप, भोजन तथा वस्त्र की प्राप्ति, भविष्य के बारे में सत्य कथन इत्यादि इसी प्रकार की करामातों हैं जिनका सम्बन्ध किसी न किसी सूफी से होता है इन्द्रावनी एवं प्रेमरस में ऐसी करामातों का प्रचुर वर्णन है। तगस्वी गुरू ने फुलवारी में राजकु वर को दिव्य दृष्ट देकर आगमपुर का दृश्य दिखा दिया था।

सूितयों की एक और पद्धित विशेष है कि वे ख्वाजा खिज नामक एक प्राचीन फकीर में विश्वास करते हैं। इन फकीर के बारे में कथन है कि जहां कहीं भी ये बैठते हैं वह स्थान हरा हो जाता है? । सम्भवत: इसी कारण इन्हें खिज या (Sea-Green) हरित की उपिध प्राप्त है। इनका वास्तविक नाम ऋबुल ऋब्बास मलकान था। इन्हें ऋमरता का वरदान प्राप्त है। आवंहयात का पान कर लेने के कारण ये प्रलय होने तक जीवित रहेंगे। खिज और इलयास नामक दूसरे भाई, कयामत के दिन तक जीवित रहेंगे। खिज नामक फकीर या पीर की चर्चा लगभग प्रत्येक सूकी जीवितयों में ऋाई है। कहा जाता है कि ख्वाजा खिब्र साधक को मार्ग प्रदर्शन करते तथा कष्ट या दुस्साध्य कार्य में सहायक होते हैं। ज्ञानोत्मुख प्राण्यों पर इनकी विशेष कृषा होती है। ये ऋसम्भव कार्य भी च्रणभर में पूर्ण करने की च्रमता रखते हैं। इन्हें ईश्वर के महान् गुप्त नाम 'इस्मुल-ऋ-जाम' (IsmuI-A' gam) का भी पता है जिसे ये केवल योग्य साधक पर

३. सक्त त्रापनो पर्गट कीन्हा, देव दिष्टि राजा कहं दीन्हा। माया रहित कीन्ह मनुसाई, उपबन सों कीन्हा अगुवाई। फुलवारी मों राय सरेखा, पन्थ सिहत आगमपुर देखा देखा देस अगमपुर केरा, रीफि रहा राजा भा चेरा॥

इन्द्रावर्ता पृ० २०।

R. Sufism Its Sauts and Shrines in India.

वकट करते हैं; यही कारण है कि सूकी साधक अपनी साधना में ख्वाजा खित्र की कृपा की त्राकांका रखता है।

हिन्दी के सूफ़ी किवयों में कासिमशाह ने 'हंसजबाहिर' में ख्वाजा खिब्र का परिचय विया है। उनकी रूपरेखा के वर्णन में किव को भारतीय तपस्वी का ही अधिक थान है।

## सूफ़ी साधना-पद्धति पर भारतीय प्रभाव:

शर्रायत के प्रमुख ऋंग सौम, सलात, जकात और हज्ज को अपनी साधना पद्धित में स्थान देने के साथ ही, सूफियों ने इन्हीं के आधार पर अपनी नवीन पद्धितयों तिलवत, अवराद, मुजाहदा, मुराकबा, जिक्क, जियारत, पीर-परस्ती एवं समा आदि की स्थापना भी की जो उनकी पद्धित के महत्वपूर्ण ऋंग हैं। शरीयत के इस स्वरूप के अतिरिक्त, सूफी साधनापद्धित के दो पत्त और हैं। एक तो वह पत्त जिस पर भारतीय हठयोग की कियाओं; एवं कुछ मान्य आस्थाओं का प्रभाव है दूसरा वह जो पूर्णतः प्रेम रंग से अनुरिन्जित है। वास्तव में शरीयत एवं भारतीय साधना-पद्धित के प्रभाव के साथ प्रेमतत्व का सिम्मश्रण कर देने पर ही सूफी साधना-पद्धित का वास्तिवक स्वरूप दृष्टिगोचर होता है।

नाथ पंथ के उपदेशों का प्रभाव हिन्दुयों के श्रितिरिक्त मुसलमानों पर भी प्रारम्भकाल में ही पड़ा रे। सुफियों पर भी नाथ पंथ की कई बातों का प्रभाव देखा जा सकता है। प्रत्येक सुफी प्रेमाख्यान में जब नाथक सांसारिक मोह ममता त्वागकर साधक का स्वरूप बारण करता है उसका वेश नाथ योगी का सा ही प्रतीत होता है। नाथ योगी के वेश की चर्चा करते समय श्राचार्य हजारी प्रसाद द्विवेदी ने लिखा है भेखला, सृंगी, सेली, गूदरी, खण्पर, कर्णमुद्रा, वधंबर, भोला श्रादि चिन्ह ये लोग धारण करते हैं। पहले ही बताया गया है कि कान फाड़कर कुंडल धारण करने के कारण ये लोग कनफटा कहे जाते हैं। + + + यह कर्ण-कुन्डल निस्सन्देह योगी लोगों का बहुत पुराना चिन्ह है। + + + सुवारक मनोवृत्ति के योगी लोग मानते हैं कि श्रीनाथ ने यह प्रथा इसीलिये चलाई होगी कि कान चिरवाने की पीड़ा के भय मे श्रानधिकारी लोग इस सम्प्रदाय में प्रवेश ही नहीं कर सकेंगे 3।

कासिमशाह : हंसजवाहिर पृ० १०।

कास्मिशाहः हंसजवाहिर पृ० २४।

५. देखे दस सागर के तीरा, ठाटे हजरत ख्वाजह पीरा। फेरा साज सीस पर खासा, पांच खड़ाऊं लिये कर श्रासा। हरित रंग पीरा है गाता, मानौ रूप भानु परभाता। कहा के ख्वाज़े खिजिर ममनांच, रखों न ठांच जो बरखों गांव।

चले जो नांथ चहं है पांड, म्वाजे खिजिर देखि वेहि ठाऊं।

२. हिन्दी साहित्य का इतिहासः ग्राचार्य रामचन्द्र शुक्ल पृ० १८।

<sup>&</sup>lt;sup>३. नाथ</sup> सम्प्रदाय : श्राचार्य हजारी प्रसाद द्विवेदी, ए० १४, १४ ।

लगभग प्रत्येक सूफी प्रेमाख्यान का नायक साधक का वेश धारण करने के लिये योगियों का वेश धारण करता है। जायसी कृत पद्मावत में नायक रत्नसेन सिंहलद्वीप के लिये प्रस्थान करते समय हाथ में किंगरी, सिर पर जटा, शरीर में भस्म, मेखला, शृंगी, धंधारी चक्क, स्द्राच्च श्रौर श्रधार को लेकर, कंधा पहन कर हाथ में सोंटा लिये हुये 'गोरख' की रट लगाता हुश्रा साधना मार्ग पर श्रग्रसर होता है। उसने कंठ में मुद्रा, कान में स्द्राच्च की माला, हाथ में कमन्डल, कंधे पर बाघम्बर, पैरों में पांवरी सिर पर छाना श्रौर बगल में खप्पर धारण कर लिया था। शरीर पर उसके गेरुये वस्त्र थे '।

इसी प्रकार मधुमालत प्रेमाख्यान में भी जब कुंबर मनोहर मधुमालित के वियोग में ब्याकुल होकर माना पिता से आजा लेकर घर से निकल पड़ता है तब उसकी वेपभूषा नाथ पंथी योगियों के सदश ही थी। कठिन विरह के दुख से पीड़ित होकर कुंबर ने खप्पर, दन्ड और अधारी, घंधारी चक्र, कंथा, मेखला, पांवरी और मृगछाला धारण कर ली। शारीर पर भस्म चढ़ा ली और सिरपर जटायें बढ़ालीं। इस प्रकार गोरख वेष धारण करके कुंबर साधना पथ पर अप्रसर हो गया?।

उसमान ने 'चित्रावली' में कुंवर सुजान की वेप भूपा का वर्णन भी नाथ पंथी योगी की मांति ही किया है। सुजान ने सुम्दर वस्त्र उतारकर गूदड़ का बना हुत्रा कंथा धारण कर लिया, मिएजटित मकराकृति से साम्य रखने वाले कुन्डल के स्थान पर कर्ण मुद्रा धारण करली, चन्दन चर्चित देह पर भस्म लगाली त्रौर हाथ में किंगरी लेकर वियोग बजाया। हाथ में धंधारी चक्र, सुमिरनी त्रौर क्रधारी लेली। सिर पर जटायें बढ़ा लीं, सिंगी,

जायसी : जोगी खन्ड पद्मावत ए० ४३।

मंभन : मथुमालन ।

१. तजा राज, राजा भा जोगी, श्रोर किंगरी कर गहेउ वियोगी। तन विसंभर मन बाउर लटा, श्ररुक्ता पेम परी सिर जटा। चन्द्र बदन श्रो चन्द्रन देहा, भसम चढाई कीन्ह तन खेहा। मेखल, सिर्घा चक्र घंघारी, जोगबाट, रुद्रक्ष श्रधारी। कंथा पहिरि दग्ड कर गहा, सिड होइ कंह गोरख कहा। मुद्रा खवन, कंठ जयमाला, कर उपदान काँघ बघछाला। पाँवरि पाँव दीन्ह सिर छाया, ख्ल्यर दीन्ह भेस करि राता।

२. कठिन विरह दुख काय संभारी, मौंग्यो खप्पर दन्ड अधारी। चक्र हाथ मुख भस्म चढ़ावे, सोन पथक मन्दिर उभरावै। क्या ग्रेंचली जरकटा, जटा बढ़ाई केस। वज्र कछोटी बाँघ के, वेस्यो गोरख देस। प्रेम पाँचरी राष्यो पाऊ, मृगञ्जाला वैराग सुभाऊ।

खप्पर लेकर मृगछाला प्रइण करके, स्द्राज् की माला योर पांवरी पहन श्री गोरख का नाम लेकर, सुजान साधना मार्ग पर चल दिया १।

नाथपंथी योगी की वेश भूषा के साथ ही किंव ने तात्त्रिक मन्त्र-तिद्धि, गोटिका एवं डंड के प्रभाव का भी उल्लेख किया है। नेत्रों में लुक-श्रंजन लगाकर, भोली श्रौर मंतरा को लेकर, मुंह में गोटिका दबाकर तथा डंडा ठोककर कुंवर मुजान श्रौर गुरू परेवा स्पनगर की श्रोर चल दिये। इन लुकश्रंजन, गोटिका एवं डंडे का यह श्राश्चर्यजनक प्रभाव था कि कुंवर श्रौर परेवा तो सब कुछ देख रहे थे किन्तु वे स्वयं दूसरों के लिये श्रदृश्य हो गये थे रे।

डंडे ख्रीर जन्त्र के ब्राश्चर्यजनक प्रभाव की चर्चा कथा 'कुंवरावत' में भी है। कुंवर जब फूलमती के वियोग में व्याकुल होकर घूम रहा था उसकी भेंट एक तपस्वी से हुई जिसने बहुत सहानुभृति से कुंवर की व्यथा सुनी तथा उसे दया करके एक जन्त्र ख्रीर एक लकुटिया दी। जन्त्र के द्वारा सभी कार्यों की सिद्धि सम्भव थी छौर लकुटिया में यह चमत्कार था कि यदि समुद्र में डाल दी जाय तो बोहित का कार्य कर सकती थी 3। कुंवर इसी लकुटी के सहारे शीघ्र ही समुद्र पार कर गया था।

उसमान : चित्रावली ए० ८४, ८६।

५. काह्रु दगल सुहावन राता. पहिरहु चिरकुट कंथा गाता। मिन कुन्डल मकराकृत डारहु, फटिक मुंदरा स्ववन संवारहु। धोवहु चन्दन भसम चहावहु, किंगरी गहहु वियोग बजावहु। तजहु सेल कर लेहु धंधारी, श्रीर सुमिरनी चक श्रधारी। सिंगी प्रहु जटा बढ़ावहु, खप्पर लेहु भीख जेहि पावहु। काँव लेहु बाहि मृगछाला, शीव पहिरहु रहाप क माला।

२० करहु कान जिन एक हू, कहै को ऊ जो लक्ख ।
पितिर लेहु पन पाँचरो, बोल हु सिरी मोरक्ख ।
कीन्ह कुंचर जो जोगी कहा, देखत लोग अनंभो रहा।
तत्यन दोउ जन कर उपचारी, मोलि मंतरा लीन्ह संभारी।
नैनन्ह मंह लुक अंडन दीन्हा, श्रो मुख घालि गोटिका लीन्हा।
डंडा ठोंकि चले उठि दोऊ, ठे देखिहं उन्ह देख न कोऊ।

तपसी एक मोहिं मिला वड ज्ञानी वन राव।
 विथा मोर प्ंछन लगा चित लगाय बड़ भाव॥
 ×
 अन्तर एक निकारयो जोगी, कुंवर से कहा कि सुन हो वरोगी।
 जन्तर हाथ कुंवर का दीन्हा, बिहंसि के कहा कि भयो अर्थाना॥
 सभी काज का अन्तर वेदा, दिया तोहें हम बिह हैं भेदा।
 ×
 पक लक्किया और दिया बहा कि लियो सुजान।
 समुन्दर डार बोहित भई सबहै काज की खान।
 अर्थाभुराद: कुंवरावत।

कथा इन्द्रावती में भी कुंवर ने जोगियों की सज्जा धारण कर ली। 'त्रनुराग वाँसुरी' में कवि नूरमुहम्मद ने वैरागी भेष की विस्तृत चर्चा नहीं की है। गेरुत्रा वस्त्र, खड़ाऊं त्रौर जयमाला का ही उल्लेख है। इन सभी उपकरणों का वर्णन भी कवि ने व्याख्या सहित किया है। माला के साथ किव ने गुरु कुपा की चर्चा की है।

गुरु के द्वारा दी गई माला ही साधक का सबसे बड़ा त्राधार है । मार्ग प्रदर्शक त्रम्म तुन्द को साथ लेकर त्रम्म करान हैरागी वेप धारण करके चल दिया। उसका सुन्दर शरीर गेरुये वस्त्र में त्रौर भी त्रधिक शोभित हुत्रा । कुंवर नंगे पैर ही चल रहा था कि उपदेशी सुवा के समभाने पर उसने खड़ाऊं पहन ली । योगी वेप की विस्तृत चर्चा इन्द्रावती में भी नहीं है। जोग कांथरा, त्रौर सारंगी लेकर शरीर पर भस्म लगाकर कुंवर घर से निकल पड़ा । कासिमशाह के प्रन्थ हंस-जवाहिर में हंस की योगी वेशभूषा का वर्णन नहीं है। विरह से पीइत होकर हंस त्रप्रध्ल डालना है। उसके हृदय में वैराग्य जाग्रत होता है। त्रपनी पाग के दुकड़े दुकड़े करके वह फेंक देता है, तथा त्रपनी कमल के सहश सुकुमार देह पर भस्म चढ़ा लेता है। योगियों की वेष भूषा में से किव केवल भस्म या खेह की ही चर्चा करता है। भोलाशाह को जब जवाहिर-प्राप्ति की त्राशा नहीं रही तो वह विरक्त हो, योग धारण

बिन गुरु माल होउं कत चेला , बिन गुरु दाया चलौं श्रकेला ।
 तब माला दीन्हा बैरागी . कंठी डारि भएउ श्रनुरागी ॥
 नृरमुहम्मद श्रनुराग बाँसुरी ए० १२० ।

२. भयउ कुंवर बैरागी भेसू, रिख बैराग भुलान योगेसू। गेरुष्ठा वस्न सलोनी काया, ऋधिक विराजा, सोभा पाया। नृरमुहम्मदः श्रनुराग बाँसुरी ए० १२३।

नांगे पाइ न चिलए राजा, फोला परिहै होइ श्रकाजा।
 चरन धरन तब राजै लीन्हा, कहा सुवा श्रगुवा को कीन्हा।
 नृरमुहम्मद: श्रनुराग बाँसुरी ए० १२६।

भा जोगी इन्द्रावित लागी ......
 राज दुकुल सब तुरत उतारा , जोग कांथरा कांवे डारा ।
 राखा जटा चढ़ाएउ खेहा , कीन्ह सनेह सनेहिय देहा ॥
 नृरमुहम्मद्र : इन्द्रावती ए० २२ ।

स्. चला रोय सर मेलिस छारा, निकसि बाग ते श्रायो बारा। उठा बैराग लाज बुधि खोई, देखा मीत न जंग में कोई। दीन्हिस फेंक सीस ते पागा, कीन्हिस टूक टूक सब बागा। बावर भयो छूट जग नेहा, कमल सी देह कीन्ह सत खेहा॥ कासिमशाह: हंसजवाहिर।

करके वन की छोर चल दिया, इस स्थल पर किव ने योगी वेश की चर्चा कुछ अधिक की है ।

किन्तु कहीं क्स किन्तु कहीं क्स किन्तु कहीं किन्तु कहीं किन्तु कहीं किन्तु कहीं किन्तु कहीं किन्तु कहीं किन्तु कि

'भाषा प्रेम रस' में प्रेमा ने गृहत्याग त्र्यवश्य किया है किन्तु योगी वेश की चर्चा नहीं है। 'यूसुफ जुलेखा' त्रौर 'प्रेमदर्पण' प्रेमाख्यानों की कथा कुरान में वर्णित कथा है। नायक यूसुफ त्र्यादर्श व्यक्ति हैं तथा मुसलमानों में सम्मानित हैं, त्र्यतः कविगर्णों ने उन्हें योगी वेष में नहीं दिखाया है। उन्होंने गृहत्याग त्र्यवश्य किया है किन्तु बिरही या जोगी होकर नहीं।

'ज्ञानदीप' में नायक ज्ञानदीप को गुरु सिद्धनाथ का शिष्यत्व ग्रहण करना पड़ा था। जोगी के हप में ही वह विद्यानगर के राजा सुखदेव के यहां सम्मानित था, किन्तु योगी वेश की ऋषिक चर्चा नहीं है। लुक्ऋंजन एवं गोटिका के प्रभाव एवं चमत्कार की चर्चा है। सुरजानी जब देवजानी का संदेश लेकर ज्ञानदीप के पास भानपुर जा रही थी तब मार्ग में धर्मशाले के व्यक्तियों के द्वारा अपने सौन्दर्य के कारण कार्य में विष्न पड़ते देख, उसने रामकवच का स्तवन किया तथा नेत्रों में लुक्ऋंजन लगाकर वह अन्य व्यक्तियों से अदृश्य हो गई रे। इसी प्रकार एक स्थल पर ज्ञानदीप और देवजानी के सम्बन्ध की चर्चा के अन्तर्गत जोगी वेश का भी प्रसंग आता है किन्तु वह विस्तृत नहीं है ।

त्रारम्भिक स्फी कवियों जायसी, मंभन, उसमान त्रादि के काव्यों में साधक की रूप-रेखा के वर्णन प्रसंग में योगियों के वेश की विस्तृत चर्चा है, किन्तु धीरे-धीरे, सम्भवत:

<sup>9.</sup> देखा पुरुष चले सब हारी, अब कित मिले जवाहिर बारी। अख सख दीन्हें छिटकाई, खेह जान सर खेह चढ़ाई॥ दीन्ह बहाय तुरी और बाता, लीन्ह सम्हार पन्थ बैराता। वख फार मेला गर कन्या, खेल गयो तब सीचो पन्या। लीन लकुटिया भा बैराती, चुटुकी प्रेम दरश की लागी। छांड राजभोग तजि दीना, खप्पर फेंक भीख कर लीना। देखि जोत भद्द सुमिरन सोई, भावे वहीं न भावे कोई।

कासिमशाह : हंसजवाहिर ए० ११२।

२. लुक श्रंजन कजरवटी काही , देह चबु मोह भई तब ठाही। शेखनवी : ज्ञानदीप।

जोगी निहं बातन पितश्चाइय , जंह देखी तंह मार ग्राइय । जोगी छलत फिरिहं संसारा , हाथ घंघारि लाइ मुख छारा । शेखनबी : ज्ञानदीप ।

समाज पर सिद्धों एवं योगियों के प्रभाव के कम होने के साथ ही स्फ्री प्रेमाख्यानों में भी इनकी चर्चा उतनी महत्वपूर्ण नहीं रह गई। जान किय ने इसकी चर्चा नहीं के बराबर की है। किव नूरमुहम्मद ने भी शीष्र ही इस प्रसंग को निबटाने का प्रयास किया है। अली मुराद, शेखनिसार, शेखरहीम, शेखनबी एवं शेख नसीर ने भी योगी वेश वर्णन पर ध्यान नहीं दिया है, किन्तु इन सभी किवयों ने साधक के जोगी होकर गृहत्याग की चर्चा अवश्य की है। शेख निसार एवं शेखनसीर 'यूसुफ जुलेखा' के कुरान से सम्बन्धित प्रेमास्थान होने के कारण अवश्य ऐसा नहीं कर सके हैं।

योगियों की वेधभूषा का साधक के स्वरूप के लिये रूढ़ हो जाना कोई अनहोनी बात नहीं है। कबीरदास के अनेक पदों में, सूरदास के अमरगीत प्रसंग में भी योगियों के वेश की चर्चा हुई है। कबीरदास ने एक स्थल पर उसी योगी को योगी कहना उचित समभा था जो इन चिन्हों को अन्तर में धारण करता है । इस प्रकार इन चिन्हों की नवीन व्याख्या भी कबीर के समय से ही आरम्भ हो गई थी। बाद के जिन स्की किवयों ने योगी वेश की विस्तृत चर्चा नहीं की है, उन्होंने किन्हीं विशेष वस्तुओं के चमत्कार एवं प्रभाव का वर्णन अवश्य किया है जिनमें लुकअंजन, गोटिका, लक्टिया एवं जन्त्र का वर्णन विशेष है।

सूफी प्रेमाख्यानों में जहां योगी के वेश का वर्णन नायक के साधक स्वरूप के चित्रण में किया गया है, वहीं साधना की उत्कृष्टता के उपमान स्वरूप गोरखनाथ, मत्स्येन्द्रनाथ एवं गोपीनाथ का उल्लेख हुन्ना है। कहा जाता है कि मत्स्येन्द्रनाथ सिंहल की सुन्दर नारियों के मध्य त्रपनी योग साधना से श्रष्ट हो गये थे न्नौर फिर उनके शिष्य गोरखनाथ ने उन्हें चेतावनी दी थी, किन्तु इन्द्रावती का सौन्दर्य ऐसा मोहक है कि मत्स्येन्द्रनाथ के साथ ही गोरखनाथ भी त्रपना योग विस्मृत कर बैठे?। इसी प्रकार जब मालिन राज्कुं वर का वर्णन इन्द्रावती को सुनाती है तो वह कहती है कि राजकुं वर के योगी वेश की सराहना सहज नहीं है। वह दूसरे गोपीचन्द की भांति ही ज्ञात होता है ।

वाम मार्ग के त्याग की चर्चा भी इन प्रेमाख्यानों में है । वास्तव में ये सूफ़ी किव

कासिमशाह : हंस जवाहिर पृ० १४१।

सो जोगी जाके मन में मुद्रा, रात दिवस ना करई निद्रा।
 मन में श्राक्षण मन में रहणां, मन का जप तप मन सूं कहणां।
 मन में थपरा मन में सींगी, श्रनहद नाद बजावे रंगी।
 पंच प्रजारि भसम करि भका, कहै कबीर सो लहसै लेका।
 कबीर प्रन्थावली पद २०६ ए० १४८।

२. जाकी चितवन भये बेहाथा, नाथ मुछन्दर गोरखनाथा। नृरमुहम्मद: इन्द्रावती १० ४३।

जोगी भेस न सकउं सराही, गोपीचन्द्र दृसरो श्राही।
निरमुहम्मद : इन्द्रावती पृ० ४६ ।

४. कहा शब्द नुम दाहिन लेऊ, वर्ष्यं पन्थ पाउं जिन देऊ।

श्रपनी साधना-पद्धति में नाथ पंथियों के हठयोग से श्रिधक प्रभावित थे। शास्त्रग्रन्थों में हठयोग साधारणत: प्राण निरोध प्रधान साधना को ही कहते हैं। सिद्ध-सिद्धान्त-पद्धित में 'ह' का श्रर्थ सूर्य बतलाया गया है श्रीर 'ठ' का श्रर्थ चन्द्र। सूर्य श्रीर चन्द्र के योग को ही 'हठयोग' कहते हैं—

हकारः कथितः सूर्यष्ठकारश्चन्द्र उच्यते। सूर्याचन्द्रमसीयोगात हठयोगी निगधते॥

इस श्लोक की कही हुई बात की व्याख्या नाना भाव से हो सकती है। ब्रह्मानन्द के मत से 'सूर्य' से तात्पर्य प्राण्वायु का है श्रीर चन्द्र से अपानवायु का। इन दोनों का योग अर्थात् प्राण्वायम से वायु का निरोध करना ही हठयोग है। दूसरी व्याख्या यह है कि सूर्य इड़ा नाड़ी को कहते हैं और चन्द्र पिंगला को (हठ० ३१५) इसिलये इड़ा और पिगंला नाड़ियों को रोककर सुपुम्णा मार्ग से प्राण्वायु के संचरित करने को भी हठयोग कहते हैं। हठयोग का एक अर्थ यह भी जान पड़ता है कि इस प्रकार अभ्यास किया जाय जिससे हठात् सिद्धि मिल जाने की आशा हो जाय। हठयोग शब्द का शायद सबसे पुराना उल्लेख गुह्म समाज में आता है। वहां बोधिप्राप्ति की विधि बता लेने के बाद आचार्य ने बताया है कि यदि ऐसा करने पर भी बोधि-प्राप्ति न हो तो 'हठयोग' का आअय लेना चाहिये ।

हठयोग के दो भेदों की चर्चा योगस्वरोदय में है। प्रथम में श्रासन, प्राणायाम, घोति श्रादि पटकर्म का विधान है जिससे नाड़ियां शुद्ध होकर परमानन्द प्राप्त करती हैं। दूसरे भेद में नासिका के श्रग्र भाग में दृष्टि निबद्ध करके, श्राकाश में कोटि सूर्य के प्रकाश को स्मरण करना चाहिये। ऐसा करने से साधक चिरायु एवं ज्योतिर्मय होकर शिवरूप हो जाता है। हठयोग के इन दोनों ही भेदों की चर्चा इन सूफी प्रेमाख्यानों में होती है, किन्तु कहीं भी निश्चित क्रम एवं पूर्ण नियम साधन की चर्चा पृथक से हो, ऐसा नहीं है।

ये किव बहुश्रुत ज्ञात होते हैं। करामातों एवं चमत्कार में विश्वास करने के कारण इनका संघर्ष नाथपंथी हठयोगियों से अवश्य हुआ होगा ख्रत: अपने प्रतिद्वन्दी के उत्कृष्ट तत्वों को ख्रपने साधना मार्ग में स्थान देकर इन सूफियों ने बुद्धिमत्ता का प्रदर्शन किया। हठयोगियों की यौगिक क्रियाओं से इनका प्रभावित होना स्वामाविक था।

हंस जवाहिर प्रन्थ के रचियता कामिमशाह ने स्पष्ट लिखा है कि यदि हंस रूपी साधक जवाहिर रूपी सिद्धि को निश्चय ही प्राप्त करना चाहता है, तो उसे योगसाधना करनी पड़ेगी। योग साधना के अन्तर्गत वह दृढ़ आसन, दृढ़ निद्धा, दृढ़ काम, एवं दृढ़ सूधा को आवश्यक मानता है। जब इस प्रकार की कष्ट साधना में माधक सफल हो जाय और साथ ही ज्योति बिन्दु का एकाम्र चित्त से ध्यान करता हुआ उसमें इतना तल्लीन हो जाय कि उसे अपने अस्तित्व का भी ध्यान न रहे, तब ही इस विरह संतप्त काया, एवं

१. नाथ संप्रदाय : हजारी प्रसाद द्विवेदी, प्रथम संस्करण ११२०, ए० १२३।

ध्यानबद्ध मन को परमज्योति का दर्शन-लाभ सम्भव है । इसी प्रकार नूरमुहम्मद ने भी इन्द्रावनी में सूझ्माहार को योग साफल्य की कुन्जी माना है। इस तप एवं ब्रत के पश्चात ही ज्योति-विन्तु का दर्शन सम्भव है । घरेंड संहिता में भी योग-साधना के लिये चार बातें त्रावश्यक मानी गई हैं, प्रथम योग्य स्थान, द्वितीय विहित समय, तृतीय मिताहार त्रीर चतुर्थ नाड़ी शुद्ध। वास्तव में योगी के निवासस्थान एवं त्राहार का उसकी साधना पर विशेष प्रभाव पड़ता है। घरेंड संहिता एवं नूरमुहम्मद के 'इन्द्रावती' प्रन्थ में वर्णित विचारों में बहुत साम्य है। घरेंड संहिता एवं नूरमुहम्मद के 'इन्द्रावती' प्रन्थ में वर्णित सम्बन्ध में कथन है वहीं स्पष्ट रूप से मिताहार का महत्व भी स्वीकार किया गया है—

मिताहारं विनायस्तु योगारम्भ तु कारयेत । नानारोगा भवन्त्यस्य किंचिद्योगो न सिद्ध्यति ॥

योग-साधना की सफलता के लिये दृढ़ ग्रासन का महत्व भी कुछ कम नहीं है। पातं-जिल योग दर्शन के ग्रनुसार 'स्थिरसुखमासनम्' ग्रर्थात् निश्चल होकर एक ही स्थित में चिरकाल तक बैठने का ग्रम्यास ही ग्रासन है । ग्रासन सिद्ध हो जाने के पश्चात् शरीर पर शीतोष्णादिक दुन्द्रों का प्रभाव नहीं पड़ना तथा शरीर में सब प्रकार की पीड़ा सहने की शिक्त का विकास हो जाता है। शिवसंहिना में चौरासी प्रकार के ग्रासनों की चर्चा है, पद्मासन, वीरासन, स्वस्तिकासन, भद्रासन, दंडासन, मयूरासन ग्रादि प्रसिद्ध ग्रासन हैं। स्फी साहित्य में जहाँ कहीं भी ग्रासनों की चर्चा ग्राई है वहां पद्मासन का उल्लेख ग्रधिक है। गोरच पद्धित में भी कमलासन एवं सिद्धासन का विशेष महत्व वर्षित है—

> त्रासनेभ्यः समस्तेभ्यो द्वयोतदुदाहृतम् । एकं सिद्धासनं प्रोक्तं द्वितीयं कमलासनम् ॥

पद्मासन में बाई जंघा पर दाहिने पैर को रखकर वायें पैर को दाहिनी जंघा पर रखा जाता है। दोनों पैरों की एड़ियां नाभि के दोनों पार्श्वों में लगी रहती हैं और जान

जो तों चहिं जवाहिर लीन्हा, तू कर योग गुरु जस कीन्हा।
कहुँ योग की योगाचारी, ठाढ़ किया श्रांखों दुख भारी।
दढ़ श्रासन दह निद्रा हो के, दढ़ हो चुधा दह काम न छोहू।
यह चारों का श्रासन मार्यो, वह सुमिरो तब श्राप बिसार्यो।
देखो तारे लाय निहारी, हियर मांस्र जोत उजियारी।
ध्यान बांच मन ताहि ते काया बिरहा जाय।
तब पावस वह देरत्, जब त् जाय हिराय॥
कासिमसाह: इंसजवादिर पृष्ठ ११६।

२. उदर भरे घर जोत न होई , खाय मनाक जोगे.सर सोई । जोत एक तारा सम आगे , दिष्टि परत देखेडं अनुरागे ॥ नृरमुहम्मद : इन्द्रावर्ता पृ० २६, २८ ।

३. पात जिल योग दर्शन, पाद २ सृत्र ४६।

पृथ्वी को स्पर्श किये रहते हैं। पृथ्व भाग में दोनों हाथों को ले जाकर बायें हाथ से बायें पैर का अंगूठा अरौर दाहिने हाथ से साधक दाहिने पैर के अंगूठे को पकड़ता है। जलन्धर बन्ध लगाकर साधक द्दिट को नासिका के अप्रभाग पर रखता है। इस आसन के अभ्यास से तथा जिह्वा को उलटकर जिह्वामूल में ले जाने से खेचरी मुद्रा सिद्ध होती है। इस आसन से कुंडलिनि महाशिक्त जाग्रत होती है तथा सुषुम्ना नाड़ी सीधी रहती है।

श्राती मुराद ने श्रासनों में केवल एक पद्मासन का उल्लेख किया है, किन्तु श्रासन की मुद्रा का विस्तृत उल्लेख नहीं है ? । श्राजपा जाप श्रीर पद्मासन इन दोनों का बहुत महत्व है। इन्हीं के द्वारा मुनुमना नाड़ी सीधी रहती है। कंठस्थ विशुद्ध चक्र में स्थापित होकर कमश: साधक को वास्तविक तत्व शान की उपलब्धि होती है। श्राज्ञानान्धकार मिट कर उसे ज्योति लाभ होती है 3।

त्र्यासन के पश्चात् प्राणायाम की साधना होती है। प्राणायाम साधना से मन नियन्त्रित होता है। गोरच्च पद्धति में 'हंस' नामक ऋजपा गायत्री मन्त्र की चर्चा है जिसके ऋनु-सार 'ह' कार के साथ प्राणवायु बाहर ऋाता है श्रीर 'स' कार के साथ भीतर जाता है।

'हकारेण वर्हियाति सकारेण विशेषन्पुनः। हंस हंसेत्युमुमंत्र जीवो जपित सर्वदा'।

हठयोगी प्राणवायु का निरोध करके कुन्डिलिनी को उद्बुद्ध करता है। यही उद्बुद्ध कुन्डिली पटचकों का भेद करती हुई, सातवें ऋन्तिम चक्र सहस्रार में शिव से मिलती है। प्राणवायु ही इस उद्बोध एवं शिक्ष संगमन का हेतु है। यही कारण है कि इठयोग में प्राण निरोध का बड़ा महत्व है। ऋली मुराद ने ऋपने प्रन्थ कुंवरावत में प्राण निरोध की इस किया का उल्लेख किया है। श्वास प्रश्वास के क्रमशः निरोध के द्वारा साधक को चाहिये कि श्वास को शीर्षस्थान में ले जाय। श्वास के शीर्षस्थान पर स्थित हो जाने से निर्णुष का गान, शिव का संगम सहज हो जाता है ।

× ×

सांसा ले चल सीस पर बैठा निगुन गाव।

श्रलीमुराद : कुंवरावत ।

सुन्दर दर्शन ए० ३६, डाँ० त्रिलोकीनारायण दोक्षित।

२. पद्मासन गहि होरी गावै, मद बिरहा की गारी। श्रजी मुराद मोंह मन भायो, रिसदिन वाड़ी पै वारी।

सुखेमना श्रीर नरकटी, श्रनुभव मिस िल जाय ।
 श्रजपा जाप श्रीर पद्मासन सब हिरदें लहराय ॥
 श्रजीमुराद : कुंबरावत ।

४. सांसा का तुम सीस चढ़ायो, घड़ी घड़ी बाहर मितरात्रो ।

कुन्डिलिनी के उद्बुध एवं प्राण्वायु के स्थिर हो जाने पर साधक श्रन्य पथ से निरन्तर श्रनहद नाद को सुनने लगता है जो निखिल ब्रह्मान्ड में द्यखन्ड रूप से निरन्तर ध्वनित हो रहा है। योग शास्त्र में नाद दश प्रकार के कहे गये हैं। हठयोग प्रदीपिका में इन प्रकारों का क्रमशः समुद्रगर्जन, मेघगर्जन, भेरी, मर्मर, मर्दलध्वनि, शंखध्वनि, घंटा ध्वनि, काइल ध्वनि, किंकिणी ध्वनि, वंशीध्वनि नथा वीणाभंकार के रूप में उल्लेख है ।

श्रनहद नाद के दस प्रकारों का उल्लेख किय निसार ने 'यूसुफ जुलेखा' में किया है? । किन्तु यह केवल संकेत मात्र है। उसमें श्रनहद के इन दस प्रकारों का नामकरण एवं विशेष विवरण नहीं दिया गया है। किव मंसन ने श्रनहद नाद का केवल उल्लेखमात्र किया है। कुँवर मनोहर ने 'मधुमालित' के दर्शनार्थ गोरखनाथ के उपिदप्ट मार्ग को प्रहण कर लिया। दर्शन की एकिनप्ट लालिना के कारण सहज ही श्रनहद नाद ध्वनित होने लगा । श्रा की श्रनहद नाद की चर्चा छत्तीसों राग में की है। त्रिकुटी के श्राज्ञा चक्र में ध्यानाविस्थित होकर तथा पांचों काम, कोथ, मद मोह श्रीर लोभ नामक विरोधी तत्वों को परास्त करके साधक श्रनहद नाद का श्रवण करता है। इस श्रनहद नाद को छत्तीसों राग के द्वारा भी किय रिफाने का प्रयास करना चाहता है । विकारों की यही पांच संख्या निर्णुण धारा के सन्तों को भी मान्य हैं। किव न्रमुहम्मद ने चार विकार केवल काम, कोथ, तृरण एवं माया का ही उल्लेख किया है। इस शरीर में ये चार विकार चार पित्यों की मांति हैं जो तत्व तत्व चुन लेते हैं, साथ ही यह विरोधी शिक्तयां इतनी

श्रादो जिलिधि जीमृत, मेरी सर्फार संभवा: ।
 मध्ये मर्दाल शंखोत्था घंटा काहल सर्था।
 श्रन्तेतु किंकिणी वंशी वीणा श्रमर नि: स्वता: ।
 इति नाना विधा नादाः श्रयंते हेहमध्यताः ॥

हरयोग प्रदीपिका उप० ४।

२. सुते बचन सब को क, अनहद दस प्रकार। नाकर रूप न देखें कारत कबन विचार।

कवि निवारः यूस्फः ब्लेखा।

दरमन लाग इह स्या कीन्हेंसि, स्वा गेरख जा जान। कर दरमन स्यों ले उपराची, सहज अनाद् केकरी काजी।।

मधुमालनः : मंग्रतः।

त्रिकटी वीच में देश डाती, वंट भूत हैं पांची मारी।
 त्रनहद से में ध्यान लगाउं, इसीमो सम सुनाय लभाउं।

त्रली मुराद : कु वरावत ।

प्रवल हैं कि दमन करने पर भी सहज ही नध्ट नहीं होती । श्रंतस्साधना के वर्णन में हठ-योग में हृदय को दर्पण भी कहा गया है। किव उसमान ने इस हृदयदर्पण के महत्व को रुप्ट किया है। हृदयदर्पण की शुद्धि के द्वारा ही सिद्धों ने भी श्रपना श्रभीष्ट लाभ किया था। इसी दर्पण में सम्पूर्ण ब्रह्माग्ड समाया हुश्रा है। गुरु प्रदत्त दीला के द्वारा जिसने श्रपने हृदय दर्पण को शुद्ध कर लिया है, उसे नीनों लोक इसी दर्पण में दृष्टिगोचर हो जाते हैं दे।

साधक की चार जाग्रत, स्वप्न, सुपुष्ति एवं तुरीयावस्था का उल्लेख भी किव निसार ने यूसुफ जुलेखा के ऋन्तर्गत किया है <sup>3</sup>।

सूफ़ी स्फुट साहित्य रचियतात्रों के पदों में भी हठयोग साधना की यथेष्ट चर्चा रहती है, किन्तु किन अब्दुलसमद ने सूर्य और चन्द्र, प्राण्वायु और अपानवायु, इड़ा और पिंगला नाड़ियों के निरोध, तत्पश्चात् अनहद ध्वनि, 'सो हं' का अभ्यास, तदन्तर केवल एक उसी की अवस्थिति आदि का क्रम से वर्षन किया है।

'एकाग्रचित्त से ध्यान धारणा के पश्चात् सूर्य एवं चन्द्र, इड़ा एवं पिंगला नाड़ियों को उद्बुद्ध करके सुपुम्ना मार्ग से ले जाने का प्रयास साधक को करना चाहिये । इस किया में सफल होने पर साधक निरन्तर अनहदध्विन का अवण करता है। ज्यों ज्यों साधक का चित्त स्थिर होता जाता है अगैर 'सो हं' का जाप पूर्ण होता जाता है, साधक का पृथक अस्तित्व मिट जाता है, फिर उसे अनहदध्विन भी सुनाई नहीं पड़ती, उसकी सम्पूर्ण चेतनायें विस्मृत होकर केवल एक 'वही' अवशिष्ट रह जाता है ४।'

५. सुस्त मों काम क्रोध अधिकाई, तिस्ना माया कर अगुवाई। चार पखेरू तेहि तन माहीं, चारों चारा नित उड़ि जाहीं। रेत श्रीउं चारों कर प्यारी, मिर के जियई होहि गुन धारी।

नूरमुहम्मद : इन्द्रावती, पृष्ठ ४१।

२. यह दरपन तुम लेहु सम्हारी, जेहि मंह देख्हु दरस पियारी। येही मुकुर सिद्धन कर गहा, मन की इच्छ इसी मधि चहा। चौदह भुवन रहींहें मन माहीं, तिल समान कछु बाहर नाहीं। नैन होइ गुरु श्रंजन श्रांजा, दरपन होइ नीक किर मांजा। जंह लग धरती सरग पतारू, परेंहिष्ट सब बांच न बाहा।

कवि उसमान : चित्रावली पृ० १०२।

ना वह मरे, न मिटे न होईं, श्रपर मरम न जांत कोई। जाव्रत, सपन, सुवुष्ति साजा, पुनि तुरीया मंह श्राय विराजा।

कवि निसार : यूसुफ जुलेखा।

४. जैसे तकत बिलाई मूसा, ऐसे ताक लगाई। उनिगन्नी की चन्दा उथे, चांद सुरज ये दोऊ डूबे। सुन्दर मूरत शब्द ज्ञान की, श्रनहद सब्द सुनाई। अनहद मिटी ज्ञान मिट जावे, सोहं पुरन जब फिर श्रावै। या से श्रागे कहा कही मस्ता, एक ही एक लखाई।

श्रलीमुराद ।

इस शरीर में श्रात्मा का निवास है जिसका दर्शन ( श्रात्म-दर्शन ) करना प्रत्येक साधक का कर्तव्य है। सात पटों ( चर्म, रुधिर, मांस, मद, श्रास्थ, मज्जा, वीर्य ) के श्रावरण में वह श्रात्मा इस प्रकार श्रावृत है कि उसका सहज ही दर्शन सम्भव नहीं है। वारह मन्दिर [१० इन्द्रिय ( ५ कर्मेन्द्रिय ५ ज्ञानेन्द्रिय ) मन श्रोर बुद्धि ] में वह श्रात्मा स्थित है। उस मन्दिर में तेरह द्वार हैं जिनमें से नौ द्वार, दो नेत्र, दो कर्ण छिद्र, मुख, मृत्रद्वार, मलद्वार नित्य खुले रहते हैं जिनके कारण मनुष्य संसार में लिप्त रहकर श्रात्मज्ञान से दूर रहता है। यदि वह दशम द्वार ब्रह्मरन्त्र को उन्मुक्त करे तो ब्रह्म का साज्ञात्कार हो सकता है। 'नूरमुहम्मद' के इस कथन में श्रोर योग साधना में साम्य है। दश द्वार के स्थान पर किव ने तेरह द्वार लिखा है किन्तु उनका उल्लेख नहीं किया है ।

सूफी प्रेमाख्यानों में नायिका के निवासस्थान की चर्चा करते समय किवयों ने 'किवलास, या कैलास' शब्द का प्रयोग किया है। नायिका ही सिद्धि है जिसकी प्राप्ति साधक या नायक का उद्देश्य है। किवलास या कैलास वह चरमभूमि है जहाँ तक पहुँचना साधक का ध्येय है। हठयोग साधना में भी उद्बुद्ध कुण्डलिनी को सहसार तक पहुँचाना साधक का लच्य होता है। यही सहसार इस पिग्ड का कैलाश है, यहीं पर शिव का निवास है। बहुत सम्भव है कि हठयोग की इस शिव और कैलाश की भावना से प्रेरित हो सूफी किवयों ने परमेश्वर के स्वरूप नायिका के निवासस्थान के लिये किवलास एवं कैलास शब्दों का प्रयोग किया है, जो वास्तव में हठयोग का शिव स्थान कैलास

× ×

है मन्दिर मों तेरह द्वारा, नौ द्वारा नित रहत उघारा । बाय तेज जल पृथ्वी, मानहुं कैयक ठांउ । बारह मन्दिर संवारा, जगपत जाको नाउं ॥

×

दुसई द्वार न खोलत कोई, तब खोलें जब मरमी होई।

.

श्राकु उधारं उदसई द्वारा , दिस्टि परा वह प्रीतम प्यारा।

नृरमुद्रम्भदः इन्द्रावती।

सात श्रन्तर पट भीतर सोई, रहत न देखत श्राखिन्ह कोई।
 बारह मन्दिर मों वह प्यारी, रहत सदा है सेज संवारी।

है । कहीं कहीं पर कैलास शब्द स्वर्ग का समानाथीं होकर भी प्रयुक्त हुआ है रे।
सिद्धों एवं तान्त्रिक प्रयोगों की दृष्टि से प्रसिद्ध स्थानों की चर्चा भी इन सूफी प्रेमाख्यानों
में है। शेखनबी इत 'ज्ञान दीप' ग्रन्थ में 'हिगंलाज' पर्वत का उल्लेख है जो करांची से
तरहवीं मंजिल पर तान्त्रिक प्रयोग का प्रसिद्ध स्थानहै। इस पर्वत पर एक देवी का
मन्दिर भी है, 'ज्ञानद्वीप' के साधना-गुरु सिद्धनाथ ने यहीं सिद्धि प्राप्त की थी 3। इसी
प्रकार कासिमशाह ने अपने ग्रन्थ 'हंस जवाहिर' में आसाम प्रदेश में स्थित कामाख्या
देवी के पूजन का भी उल्लेख किया है ४।

सूफी साधना में गुरु की श्रेष्ठता एवं महत्व भी सम्भवत: भारतीय प्रभाव के कारण है। बिना 'पीर' की कृपा के सिद्धि प्राप्ति श्रसम्भव है। श्वेताश्वर एवं मन्डूकोपनिषद् में गुरु-महात्म्य की चर्चा है। सिद्धों एवं नाथों की साधना में गुरु की श्रमिवार्यता मान्य थी। मध्यकालीन धर्म साधनात्रों में गुरु-महात्म्य की प्रचुर चर्चा है। तुलसीदास एवं कवीरदास सभी गुरु कृपा की श्राकांचा करते हैं। सूफी साधना में मुरीद की शेख के प्रति श्रद्ध अद्धा की भावना को सर्व प्रथम श्रलहुज्विरी ने महत्व दिया था। हुज्विरी भारत श्राया था, बहुत सम्भव है कि उसने यहां के धार्मिक सम्प्रदायों के सम्पर्क में श्राकर ही गुरु महात्म्य की भावना को हद किया हो।

 बाजन बाने कोटि पचासा, भा श्रनन्द सगरौँ कैलासा। सात खण्ड ऊपर कबिलास्, तहवाँ नारि सेज सुख बास्॥

जायसी : पद्मावत, रत्नसेन पद्मावती विवाह खर्ड, पद्मावती स्वसेन भेंट खर्ड।

श्रागमपुर कविलास मकारा, फागुन झाइ श्रनन्द पसारा।

नृरमुहम्मद : इन्द्रावती ए० ३४।

करत जो कौतुक खेल सब, नखत सखी चहुं पास। लये सो भामिनी दुलहकां, गईं मांम कैलास॥ बरन्ं का कैलास श्रनृपा, श्रचरज रैन मांम जनु धूपा।

कासिमशाह : हंस जवाहिर ६० ८१।

२. श्राउ पिता जो जगत कर, छोड़ दीन्ह कैलास। लीने तिरिया के मते, नारद मिटा सुवास।

हंसजवाहिर: का समशाह पृ० १६४।

३ हिगुलाज जीत सा ग्रंस जोगु, चित्रकूट तीज बेंठेउ मोगु । दसौ दुखार न खोलइ, कियउ जो ताली बन्द । ग्रमी श्रधार नाम विधि, जग धंघा सब धंघ ॥

शेखनबी : ज्ञानदीप।

४. देखा एहॅ मन्डप उजियारा, कन्चन लीप राख रतनारा। तहाँ मूर्ति कामिल्या केरी, पूजे राय राव श्रीर चेरी॥

कासिमशाइ . हंसजवाहिर ए० १४६।

तात्पर्यं यह कि सूफियों की साधना-पद्धित पर भारतीय विचारधारा का प्रभाव कई रूपों में स्पष्ट दीख पड़ता है।

## स्फी साधना और प्रेम:

मानवीय अन्तर्वृत्तियों में रित भाव अथवा काम का महत्वपूर्ण स्थान है। काम की गणना चार पुरुषार्थों के अन्तर्गत की गई है। वस्तुतः काम-भावना का प्रसार सम्पूर्ण जीवन में किसी न किसी रूप में बना ही रहता है। आहार, परिग्रह एवं सन्तान मनुष्य की तीन प्रधान इच्छाएँ हैं। 'काममयः येवायं पुरुषः', 'चित्तं वे वासानात्मकम्' के अतिरिक 'काममयः' एवं 'इच्छामयः' ऐसी उक्तियों से काम के महत्व की पुष्टि होती है। रित भावना आत्म-विस्तार का एक साधन मात्र है। आहार, परिग्रह और सन्तान, के मूल में यही आत्म-विस्तार की भावना प्रधान रहती है। अपनी भिन्न ऐष्णाओं की परितृष्ति के द्वारा मानव सदैव सुख प्राप्त करना चाहता है।

काम भावना को ही जैन दर्शन में 'मैथुन' बौद्ध दर्शन में 'काम नृष्णा' तथा चरक संहिता में 'प्राणिषणा' कहा गया है। ज्ञानेन्द्रियों के तदनुकूल विषयों के ऋनुभव की इच्छा को ही कामसूत्र में 'कामसामान्य' कहा गया है। काम की व्यापकता सर्वभान्य है।

काम की दो भार्यायें वस्तुतः उसके दो भिन्न स्वरूपों का परिचय देती हैं। 'रित' श्रौर 'प्रीति' में द्वेप त्रौर कलहगत सम्बन्ध नहीं है। वह दोनों सगोत्रीय एवं एक दूसरे की पूरक हैं। रित का सम्बन्ध शारीरिक तुष्टि एवं प्रीति का मानसिक संतोष से है। मनुष्य की कोमल वृत्तियों का सम्बन्ध ऋधिकांशतः इसी रित भावना से है। प्रेम, प्रीति, श्रद्धा, करुणा, दया, ह्मा, भिक्त, स्नेह, वात्सल्य, सौहार्द त्यादि का त्याधार रित भावना है। प्रेम भावना के लिए विशिष्ट गुणों, सौन्दर्य एवं लावस्य आदि त्राकर्पणों की अपेक्षा नहीं । प्रेम स्वतः सामान्य का विशेपीकरण है। प्रेमी की सारी भावनायें, वासनायें एक व्यक्ति विशेष पर केन्द्रित होती है, जिमकी हर सामान्य वस्तु भी उसे विशेष ज्ञात होती है। प्रेम की कोई निश्चित परिभाषा देना कठिन है। सम्भवत: यही कारण है कि देवर्षि नारद से लेकर अन्य आधु-निक मर्मज्ञों ने भी इसे सदैव अनिर्वचनीय ठहराने की चेष्टा की है। प्रेम को अनिर्वचनीय मानते हुए भी उसके व्यावहारिक रूप का परिचय देने की चेष्टा बराबर की जाती रही है। 'प्रेम' शब्द का माधारणतः ऋर्थ उस त्रानन्दमयी ऋनुभूति से होता है जो किसी व्यक्ति विशेष के रूप, गुण त्रादि के सान्निध्य ने प्रेमी की प्राप्त होती है। प्रेम की इस परिभाषा के अन्तर्गत किसी वस्तु, देश या भावना के प्रति प्रदर्शित किये जाने वाले प्रेम का परिचय नहीं त्याता । प्रेम भाव के त्रान्तर्गत रित या राग का वह स्वरूप त्याता है जो श्रभिमत वस्तु की त्रोर त्राकृष्ट होकर सदैव त्रप्रतिहत गति से उसी त्रोर प्रवाहित होने की चेष्टा करता है। यह भावना मनुष्येतर जगत में भी नैस्शिक रूप में

१. कामस्य ह्रे भार्ये रतिरुच प्रीतिरुच।

पाई जाती हैं। इस प्रकृति को कर्म: कभी 'वासना' समभने का भ्रम भी होता रहा है। इसी वासना को प्राय: सभी देश और काल में सृष्टि के उद्भव और विकास के मूल में स्वीकार किया गया है।

इतना होते हुये भी काम ग्रौर प्रेम में ग्रन्तर है। प्रेम का सम्मान सर्वदा सर्वत्र होता ग्राया है। वहीं 'काम' का उल्लेख केवल एक वासना के रूप में होता रहा है। वस्तुतः इन दोनों में ग्रन्तर भी है। 'काम' वासना का सम्वन्ध स्थूल शरीर तथा शारीरिक क्रियाश्रों से होता है ग्रौर वह उन्हीं के उपभोग से दुछ काल के लिये सन्तुष्ट भी हो जाता है। काम एक प्रकार की वह चाह या ग्राभिलापा है जो ग्राधिकांश स्वार्थपरक हुग्रा करती है। उसमें स्वयं मुख-लाभ की इच्छा सर्वोपरि होती है, दूसरे के हित का ध्यान नहीं हुग्रा करता। इसके विपरीत प्रेम का ग्राधार मानसिक या हृदयपरक होता है तथा उसकी तीव्रता में एकरसता रहनी है। इसमें मानव भावना का समावेश नहीं होता। काम की इन्द्रियासिक का परिष्कार करके ही उसके स्थान पर प्रेम का मनोहर पुष्प विकसित किया जा सकता है?।

'काम' शब्द के साथ हीनत्व की भावना का सम्बन्ध आरम्भ से ही नहीं है। इसका 'इन्द्रियपरक वासना' के अर्थ में प्रयोग बहुत बाद में आरम्भ हुआ। वैदिक काल में 'काम' शब्द का एक अर्थ प्रेम भी था। इसके अतिरक्त भी, काम का प्रयोग अधिक व्यापक और अधिकांशत: कामना के अर्थ में होता रहा। इसी कारण 'पूर्ण कामना मुक्त' पुरुष को निकाम भी कहा गया है। 'कामस्तद्ग्रे समवर्त्तताधि मनसोरेत: प्रथमं यदासीत्' में इस शब्द का प्रयोग वस्तुत: इसी व्यापक अर्थ में हुआ है, कालांतर में इसका प्रयोग संकुचित होता गया। कामसूत्र में पञ्च ज्ञानेन्द्रिय जनित मुख के अनुभव की लालसा को ही काम सामान्य कहा गया है। काम में कामास्पद पदार्थ के प्रति अत्यधिक आसिक्त एवं आत्म-तृप्ति को भावना का लद्य होता है। प्रेम में भी आसिक्त और कामना का प्रचुर अंश वर्तमान रहता है किन्तु काम और प्रेम का प्रधान अन्तर आत्मतृप्ति तथा आत्मसमर्पण में निहित है। प्रेमी अपनी प्रिय वस्तु को आत्मसान् कर लेने की अपेद्ता स्वयं को तद्रप बनाने का प्रयास करता है।

शुद्ध प्रेम श्रहेतुक ग्रर्थात् विना किसी स्वार्थपरक इच्छा के होता है। प्रेम का किसी विशेष गुण से सम्बन्ध नहीं होता, वह तो सामान्य को भी विशिष्ट बना देता है। किसी विशेष गुण या सौंदर्य के ग्राधार पर उत्पन्न हुन्ना प्रेम गुण के ग्रभाव में नष्ट भी हो जाता है तथा उससे ऋषिक या उसके समान ग्रन्य रूप गुण स्वभाववाली उत्कृष्ट वस्तु के प्रति पुन: जाग्रत हो सकता है। ग्रत: वह ग्रहेतुक ग्रीर एकरस प्रेम नहीं हो सकता जिसे

Psychology of Sex- by Havelock Ellis Vol. V PP. 133.

<sup>1. &#</sup>x27;It is not until lust is expanded and eradicated that it develops into the exquisite and enthralling flower of love'.

हृदय की एक निश्चयात्मक प्रवृत्ति कहा जा सके। उसे केवल वासना विकृत लोभ की संज्ञा ही दी जा सकती है जिसमें वासना प्रधान होती है। वासना की तृष्ति व्यक्ति के प्रति उपेचा अथवा घृणा का भाव उत्पन्न करती है। शारीरिक तृष्ति के पश्चात् व्यक्ति का महत्व चीण हो जाता है किन्तु प्रीति उत्तरोत्तर विकसित, प्रगाढ़ और गम्भीर होती जाती है। प्रेम की स्थिरता का कारण प्रेमी की लगन, उसका सहज स्वभाव, उसकी भाव प्रवण्ता तथा भावकता होती है। प्रेम सदा एक अविच्छिन्न धारा की भाँति प्रवाहित होता रहता है। उसमें चीण्ता उत्पन्न न होकर निरन्तर वृद्धि होती रहती है । प्रेमी प्रिय के रूप में प्रिय-सम्बन्ध-जित अपनी आत्म-भावना से प्रेम करता है। प्रिय के माध्यम से उसे अपने व्यक्तित्व के प्रसार का अवसर प्राप्त होता है। निरन्तर प्रिय-चिन्तन में मगन रहने के कारण प्रेमी को सदा प्रिय सान्निध्य का अनुभव, दर्शन तथा साचात् हुआ करता है। वह केवल प्रिय का दर्शन करता, उसी के मधुर वचनों को सुनता, उसी की चर्चा और चिन्तन में लगा रहता है । प्रिय प्रेमी के रोम-रोम में व्याप्त हो जाता है। वह स्वयं न रहकर तदेव हो जाता है। उसकी मनोवृत्तियों का उन्नयन ही नहीं होता वरन् उसके सम्पूर्ण जीवन में ही आमृल परिवर्तन हो जाता है।

केन्द्रगत त्राकर्षण प्रेम है। उसमें कोई दुराव, द्विविधा और संकोच का स्थान नहीं। व्यक्तित्व त्रपने सीमित चेत्र को छोड़कर व्यापकत्व को प्राप्त करता है, 'पर' भी 'स्व' हो जाता है। त्रात्म-प्रसार का दूसरा स्वरूप प्रेम है।

जीवन में प्रेम की व्यापक महत्ता के कारण ही सम्भवत: साहित्य में भी उसे महत्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। हिन्दी काव्य में प्रेमव्यन्जना के विविध स्वरूप उपलब्ध होते हैं। विर गाथा काल की प्रेमव्यन्जना पूर्णरूपेण लौकिक है, साथ ही नायक के वीरत्व एवं दर्प के समस्च उसका गौण स्थान है। वास्तव में प्रेम की अलौकिकता का आरम्भ 'श्रीमद्भागवत' में प्रतिपादित रागानुरागा भिनत के द्वारा होता है। मध्यकाल में 'प्रेम साधना' सम्पूर्ण भारत एवं हिन्दी साहित्य में किसी न किसी रूप में स्थिति थी। दिन्त्ण भारत में आडवार भक्त, वंगाल में वाउल साधक प्रेम के रहस्यात्मक आनन्दमय स्वरूप का उद्घाटन कर रहे थे। जयदेव का 'गीतगोविन्द' विद्यापित की पदावली एवं कृष्ण भक्तों के रसिक्त पद प्रेम के अलौकिक स्वरूप को प्रवर कर रहे थे। राजस्थान की शुष्क भूमि मीरा के प्रेमगीतों से रस-प्लावित हो गई। सम्पूर्ण उत्तरी भारत में वैष्णवों की प्रेम साधना व्याप्त थी। ऐसे ही समय में सूफ्तियों ने अपने प्रवन्धों में जिस प्रेम का परिचय दिया वह नवीन होते हुये भी आकर्षक था। पूर्ण रूप से अलौकिक होते हुये भी लौकिक था। मध्य युग में 'प्रेमभावना' के दो प्रमुख रूप देखने को प्राप्त होते हैं। एक का

गुण रहितं कामना रहितं प्रतिक्षणवर्धमानिविच्छित्रं सूच्मतरमनुभव रूपम्। नारद० भ० सू० १४।

२. तत्याच्य तदेवावलां क्रयति तदेवं श्वर्णाति, तदेव भाषयति, तदेव चिन्तयति । ना० भ० सू० १४ ।

तम्बन्ध राधाक्रष्ण की लीला से हैं जो उपासनात्मक है श्रौर दूसरा पूर्णरूप से रहस्यात्मक, जिसका सम्बन्ध सूफ़ी साधना से हैं।

भागवत् भक्तों का प्रेम उस 'परोत्न' सत्ता से था जिसका नागर रूप उन्हें मान्य था। इञ्ज् एवं राधा के जिस प्रेम का वर्णन वैष्ण्व सम्प्रदाय की सहजिया साधना में मिलता है वह शुद्ध लौकिक है। उसमें अलौकिकत्व का समावेश पात्रों की अलौकिकता के कारण होता है। यदि राधा कृष्ण से सम्बन्धित प्रेम व्यन्जना में राधा एवं कृष्ण का नाम हटा-कर किसी अन्य नायक या नायिका का नाम रख दिया जाय तो वह केवल लौकिक प्रेम का प्रदर्शन होगा।

कबीर ख्रादि निर्मुण सन्तों ने 'परोत्त' के प्रति प्रेम प्रदर्शन में गुह्यता का समावेश कर दिया। श्रलौिकक पात्र राम पर लौिकक सम्बन्ध (पित ए॰ पत्नी) की स्थापना करके किव साध्य एवं साधक का परिचय देना चाहता है। इस प्रेम पद्धित में प्रिय एवं प्रेमी का सम्मिलन किसी भूमि पर न होकर सहस्त्रदल कमल पर होता है। 'सती' एवं 'सूरमा' इस प्रेम के प्रतीक हैं। ये प्रेम पथ पर तीब्रता से श्रप्रसर होते एवं प्रेम मार्ग में स्वयं को नष्ट कर देते हैं। इस प्रेम व्यन्जना में वासना या शारीरिक लिप्सा के किसी स्वरूप का दर्शन नहीं होता। यह शुद्ध शुष्क एवं गुह्य प्रेम है जिसकी व्यन्जना परोत्त के प्रति हुई है किन्तु उसमें किसी लौिकक व्यापार का श्रारोप नहीं होता।

सूफियों का प्रेम 'प्रच्छुन्न' के प्रति है। सूफी अपनी प्रेम व्यन्जना साधारण नायक नायिका के रूप में करते हैं। प्रसंग सामान्य प्रेम का ही रहता है किन्तु उसका संकेत 'परमप्रेम' का होता है। बीच बीच में आनेवाले रहस्यात्मक स्थल इस सारे संसार में उसी की स्थिति सूचित करते हैं साथ ही सारी सृष्टि को उस एक से मिलने के लिये आतुर चित्रित करते हैं। लौकिक एवं अलौकिक प्रेम दोनों साथ साथ चलते हैं। प्रस्तुत में अप्रस्तुत की योजना होती है। वैष्एव भक्तों की भांति इनकी प्रेम व्यन्जना के पात्र अलौकिक नहीं होते। लौकिक पात्रों के मध्य लौकिक प्रेम की व्यन्जना करते हुये भी अलौकिक की स्थापना करने का दुरूह प्रयास इन सुफी प्रबन्ध काव्यों में सफल है।

वीरगाथाकालीन प्रेम व्यंजना सामान्य रित भाव की व्यंजना है। यही रित भाव भिक्त काल में ऋलौकिकत्व को प्राप्त हो दिव्य बन गया। रीति काल में इस रित का वर्णन शुद्ध कामवृत्ति के रूप में हुआ। इस काल में रित के शुद्ध लौकिक रूप का प्रस्फुटन हुआ। स्फियों की प्रेम व्यन्जना इसी पृष्ठभूमि में स्पष्ट होती है।

प्रेमी एवं प्रेमाधार के पारस्परिक संबधानुसार प्रेम का रूप कुछ भिष्म भिन्न हो सकता है। प्रेम-पात्र की स्थिति यदि प्रेमी की ऋषेद्धा ऋषिक ऊँचे स्तर की हो तो उसके प्रति श्रद्धा एवं यदि निम्नस्तर की हो तो उसके प्रति स्नेह भाव जाग्रत होता है। इसी प्रकार समान वय एवं वर्गवाले व्यक्तियों के मध्य इस प्रेम का सर्वथा प्रथक स्वरूप प्रकट होता है। दो मित्रों या पित पत्नी के मध्य व्यक्त होने वाला भाव सौहार्द या घनिष्ठ प्रेम होता है।

सम वय एवं वर्गवाले व्यक्तियों के मध्य स्थित प्रेम या माधुर्य भाव के कई स्वरूप साहित्य में उपलब्ध होते हैं। किसी कुमारी एवं कुमार का विवाह से पूर्वोद्भृत प्रेम जिसका अन्त संयोग या चिरिवयोग में होता है। इस प्रकार के प्रेम में सामाजिक बन्बनों की मान्यता नहीं होती। इसी कारण प्रेम की प्रथमावस्था में गाम्भीर्य और विस्तार की अपेत्वा आवेग, उद्देग और विद्वलता का आधिक्य रहता है। उन्मुक्त प्रेम अधिकांश अवस्थाओं में सफल नहीं होता। अग्रवेद में वर्शित यम, यमी का प्रेम इसी स्वरूप के अन्तर्गत आता है।

श्रन्तः पुर की सीमात्रों में राजकीय स्त्रैणता के पौरुपहीन, निस्सार उत्कट काम वासना जन्य प्रेम की श्रिभित्यिक्त भी साहित्य में होती रही है। यह प्रेम व्यन्जना प्रेम के सात्विक स्वरूप का परिचय न देकर काम वासना की ही प्रतीक थी। ऐसे प्रेम के स्वरूप उस समाज में श्रिषिक उपलब्ध होते हैं जिसमें जीवन का सहज उल्लास एवं स्वाभाविक गित कठिन सामाजिक नियमों से श्रवरुद्ध हो गई हो। इसमें नवयौवना प्रेमिकाश्रों की विलास मयी की इाश्रों, कटाचों तथा नागर नायक के घात प्रतिघातों का वर्णन श्रिधक मिलता है। नारीत्व, सम्मान का विषय न रहकर केवल वासना-पूर्ति का साधन रह जाता है।

प्रेम का श्रादर्श है प वह है जिसका प्रस्फुटन विवाह के पश्चात् होता है। इसका विकास जीवन कम के साथ उत्तरोत्तर होता चलता है तथा जीवन की गहन श्रौर विषम परिस्थितियों में भी प्रेम की गम्भीरता तथा गूढ़ता वढ़ती ही जाती है। इस प्रेम में एकनिष्ठता को भावना के साथ ही कर्नव्य की हढ़ भावना का भी समन्वय रहता है। प्रेम न तो एक मात्र वासना तृष्टित का ही साधन है श्रौर न कर्नव्य कसोटी। कर्नव्य श्रौर भावना का सहर्ष समन्वय ही प्रेम है। विवाह श्रौर प्रेम दो भिन्न वस्तुएँ हैं। विवाह के पश्चात् सामाजिक नियमों के श्रानुसार दो मिलने वाले व्यक्ति जब स्वेच्छापूर्वक सहर्ष श्रपने पृथक व्यक्तित्व को त्यागकर श्रविच्छित्र रूप में श्रावद्ध हो जाते हैं तभी प्रेम का प्रतिपादन होता है। इसी कारण साहित्य शास्त्री स्वकीया तथा परकीया प्रेम की कसीटी विवाह न मानकर, मानसिक वृत्ति को मानते हैं। विवाह के पश्चात् उत्कर्ष पाने वाला प्रेम सामाजिक नियमों का पालन करने के साथ ही प्रेमियों को श्रयत्याशित शंकान्त्रों, चिन्ताश्रों तथा श्रपवादों से भी मुक्त कर देता है। इस प्रेम में श्रारम्भ से ही सहज गाम्भीर्य श्रौर श्रात्मत्याग की भावना वर्तमान रहती है।

प्रेम का एक और स्वरूप भी साहित्य में दृष्टिगोचर होता है जिसमें न तो सामाजिक बन्धन हैं, न प्रेमियों की एकान्त इच्छा विवाह रूपी संयोग की है। इसमें प्रेमियों का स्राधार एवं स्थादर्श, दोनों ही विरह हैं। ऐसे प्रेम में भावना की उन्मुक्त और स्रवाधित स्रभिव्यिक पाई जाती है। इस प्रकार के प्रेम के दर्शन वैष्णव प्रेम या मधुर भिक्त में भिलते हैं। राधा स्रौर कृष्ण एवं गोपी प्रेम इसके स्रादर्श हैं। सीना का प्रेम जहां कर्तव्य-निष्ठा, गाम्भीय स्रौर संयम का परिचायक है, वहीं राधा तथा गौपियों के प्रम में भावना की तीत्रता, विरह की सजगता भावोन्माद तथा गम्भीरतम स्राकांचा का सामन्जस्य प्राप्त होना है।

प्रेम का एक और स्वरूप जिसकी कल्पना महाकिय कालिदास ने मेवदूत में की थी, हिन्दी साहित्य में प्रचलित एक प्रेम पद्धति है। यद्यपि भारतीय साहित्य में नारी ही अधिक विह्नल एवं आतुर चित्रित की गई है किर भी पुरुप की विरह कातरता तथा उद्देगजनित भावुकता के दर्शन भी साहित्य में विरल नहीं हैं। शामी साहित्य की परम्परा में तो पुरुष को ही नारी संयोग के हेतु ऋधिक व्यन्न दिखाया गया है प्रेम के इस स्वरूप पर सामाजिक स्थितियों का बहुत प्रभाव पड़ता है।

प्रेम का एक अन्य स्वरूप गुण-अवण, चित्र-दर्शन, स्वप्न-दर्शन या साज्ञात् दर्शन से प्रारम्भ होता है। इस प्रकार के प्रेम में नर या नारी मिलन का प्रयास करते हैं और अधिकांश अवसरों पर उनका मिलन हो ही जाता है। सूकी काव्य एवं साहित्य में इस प्रकार के प्रेम की प्रधानता है। प्रेम की गम्भीरता तथा शुचिता का अभाव इसमें नहीं होता किन्तु विवाह के पश्चात् होने वाले प्रेम में इसकी अपेक्षा कर्तव्यनिष्ठा अधिक मिलनी है।

प्रेम के इस अन्तिम स्वरूप, जिसका आरम्भ गुण्अवण, चित्रदर्शन, साज्ञात् दर्शन आदि से होता है, का परिचय स्की प्रेमकथाओं में मिलना है। लगभग सभी नायक नायिका का, जो परमात्मा का स्वरूप है, रूपगुण वर्णन सुनकर अथवा स्वप्न में या साज्ञात् देखकर उसके विरह में व्याकुल हो। घरबार त्याग योगी वन जाते हैं। गुण्अवण के द्वारा प्रेम भावना जायत होने वाली कथाओं के अन्तर्गत 'पद्मावन' 'हंसज्वाहर' 'अनुरागवाँसुरी' 'पुहुपावनी' आदि कथाएँ आनी हैं। 'छीना' प्रेमास्थान में गुण्अवण से आवर्षण एवं परचात् साज्ञात् दर्शन से प्रेम जायत होना है। चित्रदर्शन से प्रेमोद्भृत होने वाली कथाओं में 'चित्रावली' 'रतनावनि' आदि कथाएँ आती हैं। स्वप्न-दर्शन के द्वारा प्रेम जायत होने वाली कथायें अधिक हैं। 'कनकावनी', 'कामलना','इन्द्रावनी','यूसुफ जुलेखा', 'प्रेमदर्पण' आदि प्रेमास्थान इसके अन्तर्गत आते हैं। साज्ञात् दर्शन द्वारा प्रेम जायति का वर्णन मधुकरमालित एवं भाषा प्रेमरस आदि में मिलता है।

उपरोक्त उपायों में से किसी एक का आश्रय लेकर 'प्रेम की चिनगी' मुलग जाने पर खिंद, मीमांसा, तर्क आदि का नाश हो जाना है। ज्ञान और प्रेम का साथ नहीं है। वास्तव में ज्ञान, शंका या जिज्ञासा का प्रित्मक्त है। शंका में दिविधा होना स्वामाविक है। दिविधा मन को भटकाने वाली होनी है। प्रेम मार्ग में एकनिष्ठना आवश्यक है। जो व्यक्ति मन की दिविधा त्याग कर केवल एक ही भावना लेकर आगे बढ़ता है उसके हृदय में परमेश्वर का निवास होता है ।

प्रेम और रूप का चिर सम्बन्ध है। वह परमसत्ता सौन्दर्यमय है। उसका रूप इस जगत में व्याप्त है। रूप स्वयं प्रेम को आकर्षित कर लेता है। 'प्रेम रस' के रचियता शेख रहीम ने इसे सिद्ध भी कर दिया है। 'मुल्तान अविद' ने युद्ध में प्रेमसेन को मृत्यु के घाट उतार कर जब महल में प्रवेश किया तो वह 'चन्द्रकला' का सौन्दर्य देखकर मंत्रमुग्ध

शेख रहीम : श्रेमरस ।

मन की दुविधा छुंडि के, जो धावे घर भेख।
 निस्मल श्रमर संवारि के, द्रस श्रास्सी देख।

हो गया और उसने सोचा कि जब यह मनुष्य जो उसका केवल प्रतिविम्व मात्र है इतना स्रिष्ठिक सुन्दर है तो वह जो सबका रचियात है, कितना सुन्दर होगा और वह इसी भावना से व्याकुल हो परम-रूप का वियोगी, प्रेमी होकर चल पड़ा। इस सृष्टि का कारण 'प्रेम' है। प्रेम के वशीभृत हो परमस्ता ने सृष्टि की रचना की। प्रेम और रूप का स्रानन्य सम्बन्ध है। जिस प्रकार रूप से प्रेम को प्रेरणा मिलती है उसी प्रकार रूप और प्रेम के उद्भूत हो जाने पर विरह का अनुभव होना स्वाभाविक है। किव उसमान इन्हीं तत्वों को सृष्टि का मूल मानते हैं और इन्हीं तीनों के वर्णन से उनकी कथा श्रोनप्रोत है।

सूफियों ने प्रिय के सौन्दर्यमय रूप की कल्पना 'मधुवाला' या साक्षी के रूप में की है जो अपनी रूप की मदिरा से जगत में प्रेम उकसाती है। उसके रूप सौन्दर्य का पान करके यह निश्चित है कि प्राणी मुधबुध खोकर 'वावला' या मतवाला हो जाय। इसी तथ्य को किव इस प्रकार व्यक्त करता है कि उम मुन्दरी वाला के हाथ में सुराही एवं प्याला है। वह नुम्हें मदपान कराके खारी चिन्ताओं से मुक्त मतवाला बना देगी?। इस जीवन में उसकी रूपमाधुरी पान किये विना जीवन व्यर्थ है। न्रमुहम्भद एवं अली मुराद दोनों ने ही इस मदिरा का परिश्वय दिया है । वैंस अधरामृत की चर्चा तो लगभग सभी किवयों ने की है।

रूप प्रमावरदा जान, मृल साप्ट क थम्भ। हों तीनहु के भेद कहु, कथा करों खारम्भ॥ उसमान : चित्रावर्ती ए० १३, १४।

न्रमुहम्द : इन्द्रावती पृ० ७८,३४।

श्रादि प्रेम विधि ने उपराजा, प्रेमिह लाग जगत सब साजा। प्रेम किरन सिस रूप ने उं, पानि प्रेम जिमि हेम। एहि विधि जहं जहं जानियहु, जहां रूप तहं प्रेम ॥ रूप प्रेम मिलि जो सुख पाबा, दृनहुं मिलि बिरहा उपजावा। जहाँ प्रेम तहं विरहा जानहुं, विरह बात जन लघु करे मानहुं। जिह तन प्रेम आग सुलगाई, विरह पान होड हं सुलगाई। रूप प्रेम विरहा जगत, मृल स्टि के थम्भ।

२. है धन हाथ सुराही प्याला, दें सद नुम्हें करें सतवाला। न्रमुहम्मद्ः इन्द्रावती।

मोरे कलविश्या की दारु अंगृरी, जिन पीवतहीं चढ्यो वद स्री।
 एक बूँद वह जिनका पियाश्रो, पल भर मा कैलास चढायो।
 श्रकीमुराद: कुंबरावत।

दे मद अपने हाथ सों, पियजं देखि मुख तोर। चाहित तो मद मोल ले, प्रान पियारा मोर॥ बिना कदण्यीर के पिए, त्राल न मन सों जात। दयावती होइ दीजिए, होलिक लागी प्रान॥

प्रेम का श्रालम्बन वह परम सौन्दर्यशाली परमसत्ता है, श्रीर श्राश्रय जीवात्मा, जो परमात्मा से बिहुड़ कर सदैव तुस्ती रहा करती है। पहले जीवात्मा श्रीर परमात्मा में भेद न था किन्तु जगत में उत्पन्न होकर दोनों में विछोह हो गया। यही कारण है कि उसे परमात्मा के सौन्दर्य का श्रामास मात्र होते ही उसके सुप्त प्रेम की यह चिनगारी यदि हृदय में सुलग गई तो बुद्धि एवं तर्क नष्ट हो जाता है । प्रेम की श्राग्न सुलगते ही सारे संशय तर्क एवं जिज्ञासा शान्त हो जाती है श्रीर प्रेम-मार्ग प्रशस्त हो जाता है ।

प्रेम जिस प्रकार वरबस उत्पन्न होता है, उसी प्रकार सच्चे प्रेम की लगन भी बरबस वढ़ती जाती है। प्रेम की निश्चयात्मकता के कारण प्रिय प्राप्ति की दुरुहता, या प्रयास के कघ्ट, त्याग एवं ग्रापा मिटाने की भावना दृढ़ होती जाती है। प्रिय के साम्रात्कार के ग्रांतिरक्त प्रेमी की न्नौर कोई ग्रामिलापा नहीं होती। स्वर्ग या नरक, सुख भोग या कष्ट ऐसी विरोधी भावनात्रों के सन्तुलन में वह ग्रपना समय नष्ट नहीं करता। उसका साध्य केवल प्रिय प्राप्ति होता है। वह जीवन की या किसी ग्रन्य वस्तु की ग्राकांचा नहीं करता यही कारण है कि ग्रन्तरायों के उपस्थित होने पर ग्रथवा जीवन के सुख ऐश्वर्यों का लोभ उपस्थित होने पर वह पथिवचिलत नहीं होता। राजकुंवर 'इन्द्रावती' में इसी प्रकार श्रपने प्रेम की एकाग्रता का परिचय देता है। 'जिसके प्रेम ने मुफे बावला बना दिया है, जिसने मुफे सुख ऐश्वर्य से विमुख कर दिया है उसके ग्रांतिरिक ग्रीर किसी वस्तु से मेरा कोई सम्बन्ध नहीं । पद्मावत में ऐसी ही निष्काम भावना का ग्रनुभव करके राजा रतनसेन समुद्र के बीच भी मग्न हो रहा थारे।

कासिमराह : हंस तवा हिर, प्ठ ७७। फे

प्रेम अगिन मन मों उद्गरी, तासों दाह बुद्धि कर जारी।
 प्रेम आग के बाहे, मेघा भयो मर्लान।
 सूर किरिन के आगे, है मर्यं हुति हीन।
 नूरमहम्मद: इन्द्रावती।

२. भृला सबै जगत का धन्धा , पड़ा जो श्रान प्रेम का फन्दा । कासिमशाह : हंसजवाहिर ८० ७२ ।

रे. प्रेम जेहिक मोहि बाउरो , कीन्ह छोड़ापेउ राज । सो प्यारी है प्रान जिउ , है तासों मोहि काज । नृरमुहम्मद : इन्द्रावर्ता पृष्ठ ८३।

नाहीं सरग क चाहों रात्रु, ना मोंहि नरक सेंवित किञ्जु कात्रु।
 चाहों श्रोहिकर द्रस्तन पावा, जेड् मोहि श्रानि प्रेम पथ लावा।
 जायसी: पद्मावत।

दुबिया का मग छां हि के , एक पश्य तुसाज। के निज लेउ जवाहिरे , के रूमा कर राज।

सच्चा प्रेम एक बार उत्पन्न होकर निरन्तर बढ़ता जाता है। ग्रारम्भ में प्रेमानुभ्ति श्रानन्द-दायक होती है किन्तु विरह होते ही जिन कप्टों का सामना करना पड़ता है वे प्रेम मार्ग को ग्रत्यन्त दुरुह बना देते हैं। प्रेम मार्ग की दुरुहता उसकी गति श्रवरुद्ध करने में श्रासमर्थ होती है। तीन मौ सत्तर मन सिर पर बोभ रखकर एक पैर से चलना जितना कठिन है उतना ही कठिन प्रेम मार्ग पर श्राग्रसर होना है ।

प्रेम मार्ग के पिषक को जीवन का मोह भी विचिलित नहीं कर सकता। वह तो प्रेम मार्ग में प्रवेश करने के पूर्व ही 'सीस उतारे भुइ घरे तब पैठे घर मांहि' का प्रण पूरा कर चुका होता है। 'इन्द्रावती' को प्राप्त करने के लिये पहले समुद्र से प्रण्मोती निकालना आवश्यक था जिसके प्रयास में बहुत से व्यक्ति प्राण् गंवा चुके थे अतः लोगों ने 'इन्द्रावती' के सिर पाप का बोभ रख कार्य की दुरूहता समभाने का प्रयास किया तो साधक राजकुंवर का एक ही उत्तर था कि यह सब दोप साधक की अयोग्यता का है। पतंग स्वभावतः दीपक का सान्तिध्य प्राप्त करना चाहता है। यदि इस प्रयास में पतंग का प्रथक अस्तित्व नष्ट हो जाय तो दीनक का क्या दोप?।

जो कोई भी प्रेम-पथ पर अवसर होता है वह अपने पृथक ग्राह्तत्व एवं ग्राहंत्व की चाह नहीं रखता। उसका एक मात्र लद्ग मरण या 'नफ्स' का नाश होता है। ग्रातिशय कृष्ट, सूली यातना सहने पर भी वह प्रिय का स्मरण करता एवं उससे विरत नहीं होता है, ज मनसूर ग्रादि इसके ज्वलन्त प्रमाण हैं।

बिना त्रापा खोये प्रिय प्राप्ति त्रसम्भव है ।

त्रहं की ममता के त्रांतिरिक्त प्रिय की महानता साधक को प्रेम-मार्ग से भी यदा कदा विरत करती है। लोक दृष्टि भी राजा रंक के प्रेम सम्बन्ध की त्र्यवहेलना करती है

न्रसुहम्मदः इन्द्रावती पृष्ठ ४४।

न्रमुहम्मदः इन्द्रावती, रुळ ८३।

कासिमशाह हंस तवाहिर।

श्रलीसुराद : क् वरावत ।

सत्तर सिर मन नीनसें, पांव एक में जाहि।
 प्रेमी को दुख देव सो, प्रेम पन्थ यह श्राहि।

२. करत न हत्या त्राप वह , इन्द्रावित रमनीय। दीपक कहत पतंत्र सों , मो पर दे तें जीय॥

त्रेम विथा पर जो लुबुधाना, चाहै मरन न चाहँ प्राना।

स्री उपर देह जो, तबहुं न छांड़े नाम।

प्रेम पन्थ का पन्थिक,कहां चहै विसराम।

कठिन प्रेम विरह धन होई, है नर वहीं जो श्रापा खोई।
 पहले प्रेम की भी डारी, वैरी पाँच भृत हैं मारो।

किन्तु साधक ऐसी शंका का निवारण कर लेता है। उत्तम क्य ध्यान करने से मनुष्य की भावनायें उच्च होती हैं। निम्नतम भावनात्रों का भी त्रालम्बन महान होने पर उन भावनात्रों का परिष्कार एनं उन्नयन होता है 1; प्तैटो ने ऋपने प्रन्थ 'सिम्पोज़ियम' ने भावनात्रों के परिष्कार की यही भावना इयक्ष की है!

चन्द्रमा ग्रौर चकोर, सूर्य ग्रौर कमल, कमल ग्रौर मधुकर की प्रीति की मभी मराहना करते हैं जिनमें किमी भी प्रकार का साम्य नहीं है, फिर जीवात्मा ग्रौर परमात्मा जो वास्तव में एक रूप हैं, के प्रेम में ग्रासंगति का प्रश्न ही नहीं उठता है।

प्रेम के उत्पन्न हो जाने पर संसार का सारा ज्ञान उसके सम्मुख तुन्छ हो जाता है। जब जीव का गुरु प्रेम हो जाता है तो वेद च्रौर पुराण, ज्ञान च्रौर कर्मकाण्ड अपना महन्त्र खो बैठते हैं। प्रेम के ज्ञान से चित्त में जो प्रकाश होता है उसके सम्मुख जगत ज्ञान तुन्छ है। प्रेममद में उन्मत कभी चेतना प्राप्त नहीं करता, ज्ञानियों की वहाँ कोई गति नहीं, प्रेम-रोग राज-रोग है जो घटने की च्रपेक्षा निरन्तर बढ़ता रहता है 3।

यह सारा संसार प्रीति एवं दया के वशीन्त है। प्रीति के फन्दे ने सारे संसार को फंसा रक्खा है । नूरमुहम्मद की भाँति केल्य रहीम भी प्रेम ऋौर दया को कर्मकान्ड ऋौर ज्ञान से श्रेष्ठ समभते हैं। यदि दया ऋौर प्रेम का स्थान हृदय में नहीं है तो हृदय कंकड़ के समान मृह्यहीन है। जब दया प्रेम का निवास हृदय में हो जाता है तो वहाँ

शेख रहीमः श्रेमरस ।

कहा कुंबर उत्तम के नेहा, दोऊ जगत लहे यह दहा।
 उत्तम ध्यान घरे मन दृश्पन, निर्मल होइ बिलो है दरसन।
 नृरमुङ्ग्मद : अनुराग व्यस्तुरी ए० १६८।

कहाँ चाँद कहँ रहहु चकोरा, प्रीत लाग चितवत ते हि छोरा।
 छो छर विन्द रहे जल माहीं, रिव सेवत ते हि जोगी नाहीं।
 दारुर कवंल सतेह न पार्वें, बन सों मधुहर ते हि नित धाउँ।
 न्रसुहम्मद् : इन्द्रावती ए० ४४।

३. जेहि के हृद्य प्रेम परकासा, का तेहि बुद्धि ज्ञान की श्रासा । प्रेम गुरु का जो भा चेला, वेद पुरान श्राहिन लें मेला। प्रेम बावला भयो न चंगा, ज्ञाहिन केर तहाँ मित मंगा। जगत ज्ञान तेहि श्रामे चेरा, प्रेम ज्ञान चित करे उजेरा। प्रेम का ज्ञान जगत ते न्दारा, सिखावै बेय-ज्ञान गुन सामा।

४. श्रीति दया बस है संसारा, श्रीति फाँद सब फाँदनिहारा । नृरमुहम्मद : श्रनुराग बाँसुरी ए० ११७ ।

अन्तर्यामी की प्रतिष्ठा स्वयं हो जाती है। हृदय काबा एवं कैलाश के समान पवित्र हो जाता है ।

कर्मकारड, मके जाना, हज्ज करना या नमाज पढ़ने में उठना बैठना सब बेकार है। यदि हृदय ख्रीर शरीर का साम्य नहीं, यदि शुद्ध हृदय से निरन्तर परमसत्ता का ध्यान नहीं किया जाना नो परमेश्वर की ख्रानुकम्पा प्राप्त नहीं हो सकती। निरे कर्मकारड में रन ब्यक्ति खरीदार की भाँति है जो किमी मूल्य पर कर्ता को क्रय नहीं कर सकते, अर्थान् उसे प्राप्त नहीं कर सकते?।

ज्ञान ध्यान, जप तप, संयम नियम सबका महत्व प्रेम के सम्मुख तुन्छ है संसार में वही ब्यक्ति श्रेष्ठ है जो प्रेम का प्रतिपालन करता है । प्रेम का स्थान सर्वोच्च है, यदि सच्चा प्रेम हो सके। प्रेम की भावना गंगा के सनान पवित्र है जिसकी प्राप्ति से सारे पाप नष्ट हो जाते हैं है।

सूफी सदैव हृदय शुद्धि या कल्ब के परिमार्जन का ध्यान रखते हैं श्रीर भावना को तर्क की श्रिपेक्षा श्रेष्ठ सममते हैं। वे सारे कर्मकागढ़,कर्नव्य,भावना या बुद्धि विलास को त्यागकर हृदय में निरन्तर उसका ध्यान किया करते हैं। हृदय में बसी मृर्ति को वे कणकण में व्याप्त देखते हैं। हृदय श्रीर नैन की मूर्ति में कोई श्रान्तर नहीं होता \*। सर्वत्र उसी की छुवि देखकर साधक की प्रेम भावना उदीप्त हुश्चा करती है। उसकी प्रेम की पीर बढ़ती रहती

न्रमुहम्मद : श्रनुराग बांसुरी ए० १३४ ।

दया नहीं तो मन है कॉकर, प्रेमनगर की मग है सॉकर।
 दया प्रेम जब हिथे समाई, मन छापन कावा होइ जाई।
 दया प्रेम जेहि हिय विभे सो कावा कैलास।
 ऋन्तरजामी छाप स्व, करे हीए पर बास॥
 रोग्व स्हीन : प्रेमरस।

सक्ते गये हज्ज कर आये. कपटी मन फिर संग लाये।
 मक्ते और मदीने जाये खरीदार स्व का ना पावे।
 शेख रहीम: प्रेमस्स।

३. ज्ञान भ्यान मिक्ष्म सर्वे, जप तप संजम तेम । मान सो उसम जगत जन, जो अत्पारे प्रेम ॥ उसमान : चित्रावली पृ० २३६ ।

४. ऊँचा बैठक प्रेम का, जो रहीस सत होय। सो पार्व संशय नहीं, जायं पाप सब धोय॥ शेख रहीस : प्रसरस ।

जब एक म्रिति हिए समानी, दृसर कहां बिलोकें ज्ञानी।
 जो मन बीच भैन मों सोई, बहां लगे भल दृसर कोई॥

है । निरन्तर स्मरण के फलस्वरूप वह एक दिन पानी में बताशे की भाँति बुलकर मिल जाता है। साधक खुदी को छोड़ खुदा बन जाता है।

सूती प्रेम को सब कुछ मान, अन्य भावों की उपेद्या करते हैं। वे भली भाँति जानते हैं कि प्रेम सब रसों का मूल है। एक स्ती का उद्गार है 'अगर इश्क न होता, इन्तजाम आलमे स्रन न पकड़ता। इश्क के बारि जिन्दगी बवाल है। इश्क को दिल दे देना कमाल है। इश्क बनाता है इश्क जलाता है। दुनिया में जो कुछ है इश्क का जलवा है। आग इश्क की गर्मी है। हवा इश्क की बेचैनी है। पानी इश्क की रफ्तार है। खाक इश्क का क्याम है। मौत इश्क की बेहोशी है। जिन्दगी इश्क की होशियारी है। रात इश्क की नींद है। दिन इश्क का जागना है। मुस्लिम इश्क का जमाल है। काफ़िर इश्क का जलाल है। नेकी इश्क की कुरवत है। गुनाह इश्क से दूरी है। विहिश्त इश्क का शौक हैं। दोज़ख इश्क का जीक हैं वितर्भय यह कि सूफ़ियों के लिए इश्क ही सब कुछ हैं।

इश्क या प्रेम ही इस जगत का सार है, सूफ़ियों का विश्वास है कि प्रेम का मार्ग सत्य का मार्ग है। जिस हदय में प्रेम का निवास है वह कावा एवं कैलाश की भांति पुनीत है। प्रेम से हीन हदय पत्थर है । प्रेमी ही उस परम ज्योति को प्राप्त कर सकता है यद्यि उसे इस प्राप्ति के हेतु शरीयत के नियमों का पालन भी करना पड़ेगा, किन्तु उसके हृदय में प्रेम भावना होना सर्वाधिक आवश्यक है ।

प्रेम का त्राविर्माव प्रत्येक हृदय में नहीं होता। वह हृदय धन्य है जिसमें प्रेम की चिनगी सुलगती है। प्रेमज्ञान किसी सौभाग्यशाली के हृदय में ही जाप्रत होता है । जिस प्रकार प्रत्येक मेचकण मोती नहीं बन पाता उी प्रकार प्रत्येक मनुष्य के हृदय में प्रेम एवं विरह की ज्योति प्रकाशित नहीं होती । सूनी साहित्य में विरह का वड़ा महत्व है। प्रेम

प्रेम पीर जो भीतर होई, सुमिरि सुमिरि सो निश दिन रोई।
 शेखरडीम: प्रेमरस।

२. तसुब्बुक त्रथवा सुक्तिमतः श्री चन्द्रवली पान्डेय ।

दे दया नहीं तो मन है कांकर . प्रेम नगर की मग है सांकर । दया प्रेम जब हिरे समाई , मन आपन काबा होइ जाई ॥ दया प्रेम जेहि मन बसे , सो काबा ईलोस ।

त्र्यन्तरज्ञामं। त्राप २व . करे दोणुं पर बास ॥ शेख रहीम : थेमरस ।

प्रेमी खोज लेउ वह जोती, पांच खन्ड चढ़ि पार्वो उद्ती। शेख रहीम: प्रेमरस

र. प्रेमज्ञान हिस्स्य देखार्च, घन्य सुभाग नेहि के चिरश्रावै। शेखरदीमः प्रेम.स

६. सरग वूंद सब होंहि न मोती, सब घट विरह दई नीई जोती। कवि मंफन: मधुमालत

तीत्र, गम्भीर एवं त्रहेतुक होने के साथ ही त्याग एवं समर्पण की भावना से युक्त होता है। जो प्रेम के मार्ग में प्राणों का भी त्याग कर सके वही सच्चा प्रेमी है । कबीर की भाँति किव मंभन भी स्वीकार करने हैं कि जिस व्यक्ति में व्यवना सीस उतार कर हाथ मं लेने की सामर्थ्य हो, वही इस मार्ग ५र घ्रप्रसर हो सकता है । कुल की लज्जा, चित्त की द्यस्थिरता व्यादि प्रेम मार्ग की बाधाएँ हैं। प्रेमी को प्रिय प्राप्ति के हेतु इन सभी बस्तुत्रों का त्याग करके, केवल प्रिय स्वरूप का चिन्तन एवं तद्रूप बनने की चेष्टा करनी उचित है ।

प्रेम और रूप का चिर सम्बन्ध है। सूक्ती प्रेम कथाओं में प्रेम का आर्विभाव रूप-दर्शन या गुण-श्रवण से हुआ है। यह रूप-दर्शन स्वप्न में चित्र, फलक में, या कभी कभी सालात् दर्शन के रूप में भी हुआ है। रूप और प्रेम के इस अविन्छिन सम्बन्ध का भी एक रहस्य है। मनुष्य, जिसे इन कवियों ने सौन्दर्य का धापार माना है, ईश्वर या खुदा की प्रतिच्छिति हैं। उसके सौन्दर्य पर मोहिन होना, कर्ना के अनिर्वचनीय रूप की बिलहारी जाना है। जात के माध्यम से अज्ञात का दर्शन लाभ ही इस प्रेम की महानता है। यही कारण है कि सूकी मतावलम्बी इश्व मजाजी की अवहेलना नहीं करते। लोकप्रेम उपेत्रणीय नहीं है; त्याज्य है लोकिकता एवं सांसारिकता। किव नसीर इत प्रन्य 'प्रेमदर्पण' में यूसुफ के अदिनिय सौन्दर्य को देनकर सौदागर की पुत्री में स्वभावतः उसके रचियता का परिचय पाने

श्रान दीन्त पुनि प्रोम न त्याता, उनका कही सच अनुस्ता।
 शेष रदीम : भाषा प्रोमस्स ।

जैहि प्रान प्यारी के छमी भरे छवरात। का पगु रज के उत्पर धारों छापन प्रान।

नृरमुहस्सद् : इन्द्रावती पृ० ६६।

- २. प्रथमहिं सीस हाथ है लिये, पाछे यह मारग परा दिने॥ मधुमानत: मंभन।
- 3. कह मालिन जोखम है बाता, बिन जिड दिये दूरम को पाता। दूरस श्रास बहुतन जिड खोबा जिन चाहा सो छुद छुन रोवा। दूरम लाग त्यागो कुल लाजा, होउ निलज तो संबरे काजा। दूरम श्राम दुविधा मन त्यागो, होए निरानर मारग लागो। दूरम श्राम यह काया जारो, दूरम श्राम से तन मन मारो।

जो तुम लोभी दत्म के , स्था घरों ; वेदि केर । विनाभेख घारन किये , दरमा इतर है फेट ।

शेख रडीम: भाग प्रमत्स।

इ. देखो निरम्ब परस्त मोहि काया , क्षें कत आहो, आहो वह छाया ।
 कासिमशाह : हंस जवाहिर ए० ११३ ।

की जिज्ञासा जाग उठी थी १। इस जिज्ञासा की शान्ति शेष्व रहीम ने वड़ी सफलता से की है। 'मानव सौन्दर्य परमेश्वर के ग्रान्त सौन्दर्य का परिचय उसी प्रवार देता है जिस प्रकार कि मूर्ति की मुन्दरता कलाकार की कुशलता का परिचय देती है। निष्कर्ष यह कि इस मुन्दर सृष्टि का निर्माणकर्या परमेश्वर श्राह्वतीय है। सौन्दर्य, शिक्त एवं शील में कोई उसका उपमान नहीं, श्रावत एवं शिल में कोई उसका उपमान नहीं, श्रावत उसकी श्राराधना ही श्रेय है। इस प्रकार सृष्टियों का प्रेम परमप्रेम प्राप्ति का सोपान है। लौकिक प्रेम में भी सृष्टियों ने श्रातिकत्व का समावेश किया है। भावनाश्रों का उच्च श्राधार या श्रालम्बन ही भावनाश्रों को उच्च एवं महान वनाता है। हृदय की इच्छाश्रों एवं भावनाश्रों को, उसे समर्पित कर देने से ही उनका परिमार्जन एवं उन्नयन हो जाता है। किव न्रमुहम्मद ने तथ्य की व्याख्या की है। राजकुंवर, चेना माजिन ने कहता है कि, 'यद्यपि में जोगी हूँ, किन्तु प्रेम पन्य का जोगी होने के कारण उत्तिम की हो भीन्य प्रहण करता हूँ।' सत्य है, जिसके हृदय में महान व्यक्ति का प्रेम है वही व्यक्ति के साथ है। जो नीचों स स्नेह करता है वही नीच है ।

स्फियों के प्रेमादर्श, शमा और परवाने, दीपक और पतंगे की चर्चा भी यथेष्ट होती है। यह सत्य है कि स्फी काव्य में दीपक और पतंगे का रूपक, अधिक प्रयुक्त हुआ है किन्तु उसमें 'प्रिय का प्रेमी को जलानें का मन्तव्य व्यन्जित नहीं है। परमज्योति स्वरूप परमात्मा दीपक की लो के समान ज्योतिर्मय एवं एकरस है, उसकी आकांदा पतंगे को जलाने की नहीं होती। पतंगे की जलन के हारा साधक के प्रेम की तीयता का प्रदर्शन होता रहा है। अनिश्तनती पतंगों को दीपक के चतुर्दिक प्राण् गवांये हुए देखकर भी पतंगा निराश नहीं होता। वह जीवन का मोह छोड़कर, अपना प्रथक अस्तित्व त्यागने को प्रस्तुत हो, परमक्ता में अवस्थित होते के हेतु अप्रसर होता है। यह 'वका' ही उसके जीवन का लद्य है। स्की साहित्य में प्रेम के बहुप्रयुक्त रूपकों में चकोर और चन्द्रमा, कमल और सूर्य, गुलाव और भ्रमर, राग और हिरग् मुख्य हैं। इन रूपकों से प्रेम के भिन्न गुणों एवं स्वरूपों का ही परिचय मिलता है: चकोर और चन्द्र, कमल एवं सूर्य के रूपक

न्रमुहमद् : इन्द्रावती पृ० ४४

शेख रहोम : भाशा प्रोमस्स।

श्रचरत्त रूप श्रति तोर मनोहर, देखत के जिया जाय।
 कोन है इहकर सिरजनहारा, दियो न मोहि बताय।
 कवि नसीर: प्रेमदर्पण।

२. ग्रस मूरत सुन्दर जिन राचा, रचनहार तेहि कर उपराजा। मूरत मां रचि ग्रापन राखी, मूरत देत शक्ति की साखी। लो लगाय ग्रस ग्यान विचारा, सब ते सुघर एक करतारा।

३. हैं। जोगी पै उतिम भीखा, प्रेम पाइ मांगे मैं सीखा। जेहि मन उंच उंच भा सोई, जेहि मन नीच नीच सो होई।

स्पष्ट करते हैं कि काल, स्थान एवं स्तर का ग्रान्तर प्रेम में मान्य नहीं है । गुलाब ग्रौर भ्रमर में श्राकर्षण प्रधान है, जबिक राग ग्रौर हिरण का रूपक तन्मयता, तस्नीनता तथा समर्पण का ग्रावर्श है।

वास्तव में सूकी सिद्धान्त के अनुसार जीव और परमात्मा में पारमार्थिक अन्तर नहीं है। परमात्मा और जीव का सम्बन्ध अति प्राचीन है। किव मंभन जीव और परमात्मा के इस प्रेम सम्बन्ध को स्पष्ट स्वीकार करते हैं । आत्मा और परमात्मा, पृथ्वी और गगन पहले एक थे, तभी तो विलग होने के बाद से जगत का कग्-कग् उसमें मिलने को आतुर है। सारा संसार उसके विरह से पीड़ित है ।

9. कहां चाँद कहूँ रहहु चकोरा, प्रीत लाग चितवत विहि स्रोरा। स्रो स्थरविन्द रहे जल माहीं, रिव सेवत तेहि जोगे नाहीं। दृर देस की दिए सों है समीप गुन मूर्। विना नेन स्रो दिए के नियरे के हैं दृर्।

न्रमुहम्मद् : इन्द्रावती ए० ४४।

- २. मोहि न उपज्यो दुख तोरा, तोर दुख ग्रादि संाती मोरा। कवि मंकन: मधुमालत।
- ३. धरती गगत मिले हुत दोऊ, केइ निनार के दीन्ह बिछोहू। जायसी: पद्मावत।

तारा जरह हृट सुड्र् श्रापे, जरइकमल श्रोर पपिहा जरापे। कोयल जरके भइ हे कारी, पश्पिहा जरा पिउ पिउ रटमारी। श्रालीमुराद: कुँदरावत।

सूरज चन्द्र तराइन, वामुक चन्द्र क्विये ।
प्रेमा दुक्ख सम रोई, धरती गगन सुमेर ।
कसल गुलाल भये रतनारे, फूल सविह तन कापर फारे ।
देख द्यवार दिया भरि द्याना नीवू तरु निज इस पिदराना ।
देस् द्याति लागि सिर रदा, केलें बदन दुख सम्पत कहा ।
जामुन भई डार दुख कारी, कटहर पीहर कींट के सारी ।

रक्र रोय वन घुं घुची, रही जो राती होय। मुॅह काला के वन गई, जग जाने सब कोय।

क वे मंभन: मधुमालत।

बहहर बहह रे सदा पुकार्राह, बह फल पाइ सीस भुइं डार्राह । सहुद्या ट्रप ट्रप गारं चांसू, तिज हम हरि लीन्हा बनवासू । कहे सुनावर मुन वर साई, बंदन करि नित सीस नवाई । तार कहे हम सब जग तारा पे ना लखो सु सिरजनहारा। जातुन कहे न चीन्हा साई, में रंग स्थाम स्थाम नित पाई। कहे सितारण स्विह बरना, बिनु प्यो हार सिगार का करना।

बोलत सर्व कृष्य सुनि, संंदि गुपाई काम ! कहीं कहा ली बाक जो, बुख कहें ता टाम ।

हभेनव्यली : पुहुपावती ।

सृष्टि के नाना पदार्थ उस अपनन्त सौन्दर्य पुञ्ज के समागम की अभिलाषा से ही रूप, रस, गन्ध आदि का विकास करते हैं ।

उस एक का सौन्दर्य ही इस सम्पूर्ण जगत की मुन्दर वस्तुत्रों में श्राभासित हैं। उस चरम सौन्दर्य की किञ्चित् श्राभव्यिक्त इस जगत में हो रही है। सूर्य, चन्द्र, नक्ष्त्र सभी उसी ज्यो तिमय की ज्योति से ज्योतित हैं। यही रूप सर्वत्र मभी वस्तुत्रों में तत्व रूप से वर्तमान है । इसी सौन्दर्य का श्राभास मानव रूप में पा प्रेमी साधक परमेश्वर को प्राप्त करता है। सूफियों का प्रेम लौकिक पक्ष से श्रालौकिक की श्रोर श्राप्तर होता है। वह जगत के सारम्त सत्य परमसत्ता को ससीम श्रोर श्रासम दोनों मानता है। जीव जो ससीम एवं न्यूनत्व से युवत है, परमात्मा को उपलब्ध करना चाहता है। इसी प्रेम के स्वरूप को व्यक्त करने के लिये सूफियों ने परमसत्ता को कर्ण-कर्ण में व्याप्त दिखाया है। श्रापने

कवि मंभन: मधुमालत।

पु**हुप गन्ध कर**हिं एहि श्रासा, मकु हिस्काइ लेइ हम्ह पाना। जायसी: पद्मावत।

सब मानुष मन प्रीति घनेरी, उपजी इन्द्रावित मुख केरी। नृरमुहम्मदः इन्द्राविी।

र एही रूप प्रगट बहु भेसा, एही रूप जग रक्क नरेसा। एही रूप त्रिभुवन पर, श्रसी महि पाताल श्रकास। सोई रूप प्रगट तहुँ, मानहीं देख्यों कहाँ हवास। एही रूप प्रगट बहु रूपा, एही रूप जेहि भाव श्रन्पा। एही रूप सब नेनन्ह जोती, एही रूप सब सायर मोती। एही रूप सब मूबन्ह बासा, एही रूप रस मँवर बरासा।

कवि मंभन: मधुमालत।

रिश्चिक रूप रिव तासों पाएउ, कमल देखि तापर चित लाएउ। रिश्चिक दीप दुति तासों लीन्हा, लिख पतंत्र श्रापन जिउ दीन्हा।

नृरमुहम्मद : इन्द्रावती ।

जेहि दिन दसन जोति निरमई, बहुतै जोति जोति श्रोहि भई। रवि सिस मखत दिपहिं श्रोहि जोती, रतन पदारथ मानिक मोती। जहॅं जहॅं विहॅंसि सुभावहिं हॅसी, तहॅं तहॅं छिटकि जोति परगसी।

जायसी : पद्मावत पृ० ४४।

फूला तासों मालित फूला, मधुकर श्राह बास रस मृला। निर्मल दर्पन होइ रहा, यह प्रगट संसार। तामे मुख करतार को, देखत निरखनहार॥

चतुर्दिक, उस एक सौन्दर्यशाली के दर्शन था सूफी साधक प्रिय प्राप्ति को श्रातुर हो जाता है। इसी सौन्दर्य श्रीर प्रेम के श्राबुद्ध सम्बन्ध को व्यक्त करने के लिये इन कवियों ने श्रापनी कथा में नायिका को सारे संसार में सर्वाधिक सुन्दरी, सौन्दर्य के चरम विकास पिद्मनी के रूप में देखा है। उन्होंने लौकिक प्रेम में श्रालौकिकत्व की प्रतिष्टा की है तथा मानवीय प्रेम का श्राध्यात्मीकरण किया है। स्की काव्य में मानवीय प्रेम की प्रतिष्ठा श्राध्यात्मिक प्रेम के सोपान रूप में मिलती है। मनुष्य की रूपायिक का परिमार्जन, भावनाश्रों को उस परम सौन्दर्यशाली की श्रोर उन्मुख कर देने मे हो जाता है।

ईश्वर सम्बन्धी धारणात्रों के त्रानुसार प्रेम के स्वरूप में त्रान्तर त्राया है। सगुण मतवाद में विरह की महत्ता एवं व्यापकता मान्य है। परकीया प्रेम या गोपीमाव का प्रेम वैष्णव मत का त्रादर्श है। सगुण भक्त त्राव्यक्त के त्रामासित स्वरूप को प्रेम का त्राधार मानता है। सगुण मतवादी में द्वेत की भावना वर्तमान रहती है। निर्गुणोपासक त्रापने त्रास्तित्व को मिटाने की चेष्टा में ही लगे रहते हैं। सगुण भक्त त्राप्ती मनोवृत्तियों को त्राराध्य को समर्पण कर देता है। तुलमी त्रीर सूर दोनों ही सम प्रेम का महत्व मानते हैं किन्तु तुलमी के प्रेम में श्रद्धा त्राधिक है। सूर का स्पष्ट कहना है 'प्रेम प्रेम सों होइ प्रेम सों पार ही जहने 'तुलमी के प्रेम की भावना, 'मेवक मेव्य भाव विन भव न तिरय उरगारि' स स्पष्ट होती है।

सृक्षियों का प्रेम इन सभी प्रकार की प्रेम भावनात्रों का समन्वय है। प्रिय प्राप्ति की किठनता के कारण स्की प्रेम में भी परकीया प्रेम की भाँति तीव्रता, व्ययता, एवं विह्नलता होती है। सगुण एवं निर्भागासकों की भाँति वह परमात्मा को व्यक्त भी मानता है ह्यौर द्यव्यक्त भी। स्कियों के व्यनुसार जीवन में प्रेम की व्याप्ति ही त्यानन्द है। जगत की सृष्टि प्रेम के कारण ही हुई ।

निसार: श्रेमदर्पण।

श्चलष प्रेम कारन जरा कीन्हा, धनु जो सीस प्रेम सहँ दीन्हा। जाना जेहिक प्रेम महँ हीगा, सरें न कवह सो मरजीया। प्रेम खेत है यह दुनियाई, प्रेमी पुरुष करन बोबाई। जीवन जाग प्रेम को श्वहई, सोबन मीचु को प्रेमी कहई। श्वाग तपन जल चाल समूको, पुनि टिकान माटी कई वृक्षो।

हो भेमी है भेम को, चञ्चलताई वाय। जामन काराधेमस्य, भारतेड जा भीराय।

न्रसुदम्बद : इन्द्रावती पृ० ६।

निरक्कार जल प्रेम बनायो, पहिले प्रेम बहा में समायो।
 प्रेम से तीनो लोक सँवारा, नये नये रूप और नये अवतारा।

सूफियों का 'कल्व' केवल भावनात्रों का ही संस्थान नहीं, प्रत्युत ज्ञान श्रौर भाव चित्र ने भी इसी में श्रंकित होते हैं। प्रेम की भाँति, सूफी विरह को भी मृल पदार्थ मानते हैं। विरह के कारण ही प्रेम का श्रस्तित्व है। विरह ही प्रेम का सार है ।

मूफ़ियों के प्रेम और विरह का प्रभाव संतों की साधना पर भी पड़ा । कबीर के बाद संतों में ज्ञान की महत्ता क्रमशः कम होती गई ख्रौर प्रेम-साधना का स्वरूप स्पष्ट होता गया। प्रेम की तीव्रता, विरहोन्माद की उत्तेजना दादू में ख्रधिक दिखाई पड़ती है । सूफी मत की विरहाकुलता का प्रभाव इन पर स्पष्ट है। ऐसे तो कहीं कहीं कवीर भी ख्रपने को विरहिणी मान विरह में व्याकुल रहते हैं। पलटूदास में भी प्रेम का व्यापक स्वरूप परि-लित्त होता है।

स्फियों का प्रेम ऐकान्तिक श्रौर भाविवह्नल है। स्की प्रेम श्रौर दया को श्रावश्यक समभते हैं। शेख रहीम का कथन है कि किसी भी धार्मिक सम्प्रदाय का श्रनुयायी व्यक्ति हो उसे दयाधर्म नहीं छोड़ना चाहिये, क्योंकि जिस मत में दया धर्म होता है वहीं परमेश्वर निवास करता है । एक श्रज्ञात किव ने श्रपने खड़ी बोली प्रेमास्यान 'कामस्य की कथा' में इश्क की नदी को सदैव उवलते देखने की चाह की है । स्क्री प्रेम का विवेचन करते हुए फरीहिदीन श्रज्ञार ने कहा है प्रेमिका का प्रेम श्राग्न है श्रौर बुद्धि केवल धुन्नाँ। जैसे ही प्रेम प्रज्ज्वजित हो उठता है धुन्नाँ विलीन हो जाता है ।

<sup>:.</sup> जिन्ह दिन दुख स्िट समाना, तिनहिं दिन में जयोग जिव जाना। कहतूँ पै मोहि कही न जाइहि, दिरह वथा का कहन सिराइहि। संसन: मधुमालत।

प्रेमिहि मांह विरहास स्मा, मैन के घर मधु श्रमृत बसा। जायसी: पद्मावत।

नृरमुहम्मद् अगत मों , जो निहं होत वियोग । तो पहिचान न जाते , यह सिंगार संजोग । नृरमुहम्मद : इन्द्रायती (उत्तराह्र°)

सबसे कहीं दोउ कर जारे, असा कियो सब ख्रोगुन सोरे।
 तजो न दाया धरम नुम, चाई जो सत होय।
 सत ख्रेनेक रु.घु मोर सीत, कहा कि सत भय मान।
 जो सत दाया प्रेम है तह सत ईश्वर जान।
 शेख रहीम: भाषा प्रेमरस।

रे. नदी इसक की नित उबलती रहे, श्राम इसक का तन में जलता रहे। कामराप की कथा।

४. इश्के जानां आक्षातां अवल दृद् । इश्ककारदृद्र गुरेज़द् अकल जूद् । ईरान के सुफी कवि ए० १७० ।

#### [ १२६ ]

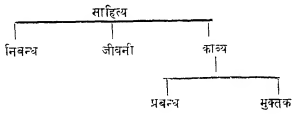
सूफी सायक, एक ख्रांर जहाँ प्रेम की एकनिष्ठता एवं हृदय की शुद्धि पर विश्वास करता है वहीं वह प्रिय एवं उसके प्रेम को प्राप्त करने के लिए जिक्र, फिक्र, नमाज, समा, जियारत, हज्ज, जकात, सौम, रोजा, ख्रवराद, तिलवत, मुजाहदा ऐसी कियाचों में भी विश्वास करता है। उसकी साधना के कुछ ख्रंगों पर भारतीय हठयोग किया पद्धतियों एवं ख्रास्थाखों का भी प्रभाव है। हृदय की शुद्धि, शारीरिक कथ साधना एवं शरीयत के नियमों का समन्वय ही उसकी साधना का स्वरूप है, जिसके मृल में उदारता एवं हृदय की स्वच्छता वर्तमान है।

# Y

# सुफ़ी-साहित्य

साहित्य के माध्यम से व्यक्ति अपनी भावनाओं की श्राभिन्यिक करता है। सन्तों एवं सावकों के सम्प्रदाय, विचार तथा श्राध्यात्मिक तथ्यों का परिचय उनकी सालियों श्रीर बानियों के द्वारा प्राप्त होता है, यद्यपि उनके शब्द-संकेत कभी स्पष्ट श्रीर कभी गुद्ध हो जाते हैं। सूफियों ने संगठित रूप से उपदेशों के द्वारा श्रपने मत का प्रचार बहुत कम किया। कभी उनकी सिद्धियों या करामातों का प्रभाव जनता पर पड़ता था श्रीर कभी रमणीय प्रेम-तत्व से सम्बन्धित उनके काव्य ने उनका प्रभाव व्यापक करने में सहायता पहुँचाई। काव्य के माध्यम से प्रेम के प्रभाव तथा महत्ता का प्रतिपादन कर वाक्यं 'रसात्मकं काव्यं' की सार्थकता इन सूफियों ने सिद्ध की है।

स्की साधकों का साहित्य मुख्यतः तीन वर्गों में विभाजित किया जा सकता है। प्रथमतः उनका निवन्य-साहित्य जिसमें उन्होंने स्कीमत के ब्राध्यात्मिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है। द्वितीय वर्ग के ब्रान्तर्गत उनका जीवनी-साहित्य ब्राता है जिसमें स्की साधकों तथा सन्तों की जीवन-कथायें संप्रहीत हैं। तृतीय वर्ग उनके काव्य-साहित्य का है। इस काव्य-साहित्य के भी दो विभाग हो सकते हैं; प्रथम प्रवन्ध या मसनवी पद्धति पर लिखा गया साहित्य जिसमें ब्रान्योक्तियों ब्रीर प्रतीकों की व्याख्या की गई है; द्वितीय मुक्तक काव्य जिसमें गज़लों, रूबाइयों, दोहों एवं मुक्तक पदों ब्रादि के माध्यम से स्की साधकों के भावों का व्यक्तीकरण हुब्रा है।



सूफी साहित्य के ये तीनों द्रांग यथेष्ट पुष्ट हैं। सूफी मत के विवेचन में उन निबन्धों का प्रमुख स्थान है जिनमें तसब्दुक के त्राचार्यों ने तमञ्जूफ के स्वरूप पर विचार, तथा स्वमत का विवेचन किया है। इस प्रकार के निबन्धप्रन्थों में स्वतन्त्र चितनन एवं ब्रात्निजज्ञासा-शान्ति के प्रयास के साय ही सुकीमत को इस्लाम के अन्तर्गत प्रतिद्वित करने का भी प्रयास लिखत होता है। उन सिद्धान्तो श्रीर विचारों के व्यक्तीकरण पर नियन्त्रण किया गया जिनके प्रमाणित होने पर सुकीसन्त 'जिन्दीक' कहकर दिख्डन किये जाने थे। इन प्रत्थों की रचना गद्य तथा पद्य दोनों में हुई है। मज़हवी (धार्मिक) जिज्ञासाख्यों की शान्ति के कारण ये प्रन्थ अधिकांश महद्वी ज़बान या अरबी में ही लिखे गये। इस प्रकार के गद्य प्रन्थों के यन्तर्गतः यवनस्परात्र का 'किताबुललुमा फिततसब्बुक्त,' यब्दुल कासिम कुशेरी का 'रिसालये क्रशारिया', त्राली दृष्टिवरी का 'कश्फुलमहजूब,' इमाम गज्जाली का 'इहयायुल उल्लम,' इष्नुल ऋरवी का 'फ़तूहाते मिकक्या,' तथा फ़ुसूमुल हिकम, सहरावर्दी का 'त्रवारिफुल म्वारिफ', जिली का 'इंसानुल कामिल,' मीरदर्द का 'इल्मुल किताब,' जाभी का 'लावेह' तथा एददीन कुनवी का 'इ नियाहल शैव' त्राते हैं। इनके अतिरिक्त रूमी की 'मसवनी,' फ़रीदुदीन ब्राचार की 'मंद्रिक्तर,' सनाई की 'हदीका', शवस्तारी का 'गुरुशनेराज' तथा श्रदुल हस्न निजामी की 'मसनिमयां' पद्यात्मक निवन्ध कही जा सकती हैं। हत्लाज की 'किताबुलन्यासीन' में, तसब्बुफ का तान्विक विवेचन गम्भीरता से किया गर्ग है। त्रारवी के 'कुम्हात मक्किया' द्वीर 'कुपुमुल हिकम' का भी तमब्बुक के मन सम्बन्धी प्रन्यों में मात्वपूर्ण स्थान है। त्रप्रवी निर्भय तथा स्वतन्त्र होकर तर्क जितक करता है। शविस्तारी के ग्रन्थ 'गुल्शनेराज' में प्रश्नोतर के रूप में तसब्बुफ का विवेचन किया गया है। गजाली की 'इह्यायुल उलुम्' के द्वारा तसब्बुफ की प्रतिक्ष इस्लाम के ब्रान्तर्गत हो गई, बाद के सभी सुप्तियों पर इसका प्रभाव है। गङ्गली के विचारों पर मनीद और जुनैद का भी यथेष्ट प्रभाव है।

मूकी-माहित्य का दूमरा यांग जीवनी साहित्य से सम्बन्धित है। जीवनी साहित्य की रचना यारवी यौर फ़ारसी दोनों ही भाषायों में हुई। मूकी सन्तों की जीवनी के स्नितिकत इन प्रत्थों में उनकी करामातें भी विश्वित हैं। भारतीय साहित्य में जीवनी काहित्य का जितना याभाव है, उतना ही मूकी साहित्य का यह यांग पृष्ट है। हुज्बरी ने स्नुपनी रचना 'कश्कुल महजूब' में सूकी सन्तों का संज्ञिप्त परिचय देकर उनकी अन्य विशेषतायों का भी उल्लेख किया है। फरीहुद्दीन याजार की पुस्तक 'तज़िकरातुल यौलिया' इस चेत्र में यात्पन्त प्रतिद्ध है, इसमें सूकी सन्तों के विवरण के साथ ही सूकी मन के इतिहास पर भी कुछ प्रकाश डाला गया है। दौलतशा है की 'तज़िकरातुल युत्रारा' में भी मूकी सन्तों की जीवनी का विवरण है। जाभी की प्रतिद्ध रचना 'नफ़हातुल-उन्स' में भी मूकी सन्तों के जीवन चरित्र का संकलन है। सन्तों यौर साथकों की जीवनियां लिखने की यह परम्परा याति प्राचीन है। भारत में 'भक्तमाल' ऐसे प्रन्य इसी साहित्य का परिचय देते हैं। इन सन्तों तथा साथकों के जीवन-चरित्र की रचना एक तो ब्रादर्श स्थापित करने के कारण दूसरे उसके अध्ययन को प्रसादस्वरूप मानने के कारण हुई। सूकी जीवनी-साहित्य पर यद्यपि अन्य प्रन्थ भी लिखे गये, किन्तु उपरोक्त उनमें से प्रमुख हैं।

मुक्तो माहित्य का तृतीय ऋंग 'काव्य' सर्वाधिक व्यापक तथा पूर्ण है। ऋन्य देशों की माँति ऋरव में भी प्रेमकाव्य ऋौर वीरकाव्य की परम्परा सर्वप्रथम उद्भृत हुई, उसका वहुत कुछ साम्य राजस्थानी प्रेमगीतों से है; किन्तु इस प्रेम-परम्परा में परमात्मा के परमप्रम ऋौर ऋान्तरिक सूद्म ऋनुभृतियों का चित्रण नहीं था। शुद्ध व्यक्तिगत प्रेम के प्रतीकात्मक वर्णन की परम्परा ईरान देश के प्रभाव, एवं फारती के माध्यन से सूकी साहित्य की विशेषता बन गई। सूफियों की ख्याति उनके प्रेम तथा काव्य पर ही निर्भर है। सूकी, हृदय पत्न के समर्थक तथा बुद्धि ऋौर तर्क सं स्थापित कर्मकाण्ड से दूर होते हैं। उनका सम्बन्ध प्रेम ऋौर रागात्मक भाव व्यापार से है, तर्क वितर्क पर ऋाश्रित बुद्धिवाद से नहीं।

अतः सूफी कवियों ने गज़लों के द्वारा स्फुट रूप में गम्भीर प्रेम भाव की विवेचना की तथा मसनवी के माध्यम से ईश्वरीय प्रेम का स्पष्टीकरण किया।

यरव प्रदेश में स्फुट छुन्दों तथा गज़लों के रूप में अपने विचारों का प्रतिपादन करने की प्रणाली बहुत प्राचीन थी, किन्तु मसनवी पद्धित पर ईश्वरीय प्रेम का प्रतिपादन करने को प्रणाली ईरान के स्फी किवयों की देन है। प्रेम की भावना आख्यानों द्वारा हृदयंगम कराने के लिए मसनवी पद्धित स्फी काव्य में रूढ़ होगई। मसनवी की रचना सनाई तथा श्रातार ने की, किन्तु रूमी का स्थान इस प्रकार की काव्य पद्धित में सर्वोच्च है। जिन तथ्यों का प्रतिपादन तर्क प्रणाली से सम्भव नहीं था, उन्हें रूमी ने छोटे छोटे आख्यानों में बद्ध करके आकर्षक तथा सर्वजन-प्राह्म बना दिया। ये शम्शतवरेज के शिष्य तथा मौलवी-पंथ के प्रवर्तक थे। अपने बचपन में इन्होंने अपने पिता के साथ देशा-टन किया था। विनफील्ड का कहना है कि रहस्ववाद में रूमी की समानता कोई नहीं कर सकता। किसी भी मनुष्य का इस विषय में सन्देह, केवल उनकी मसनवी 'दीवान शम्सनबरेज़' के पढ़ने से ही विश्वास में परिणित हो सकता है। निकोल्सन के विचार के अनुसार 'उनकी किवता के पढ़ने से ऐसा जात होता है माने हम किसी स्वर्गीय वेगवती सरिता का गान सुन रहे हैं। शब्दयोजना हृदय को हिलाने वाली और आनन्द प्रदाियनी है।'

इस प्रकार रूमी ने अपनी मसनवी में प्रेम की महत्ता का प्रतिपादन अत्यन्त सरल अौर सीधे ढंग से किया है, यही कारण है कि इसका प्रभाव अन्य लोगों पर शीव्र होता है। इनकी मसनवी 'कुरानी पहलवी' के नाम से विख्यात है।

मौलाना रूम ने ऋपनी मसनवी के ऋारमा में सनाई (मृ० ११३१ ई०) की प्रशंसा की है। उनका कथन है कि 'ऋतार रूह है ऋौर सनाई उसकी दो श्रांके ऋौर में तो सनाई तथा ऋतार के पैरों के समान हूं।' सनाई की ख्यानि उनके लिखे हुये 'हदीका' के कारण ऋधिक है। इसमें संग्रहीन पदों में ऋध्यात्मिकता तथा ऋात्मिक ऋनुभवों की भलक पूर्णरूप से वर्तमान है। सनाई भी ऋारम्भ में एक दरवारी कवि के किन्तु वाद में सूकी होगये।

सनाई के बाद कालक्रमानुसार मसनवी के रचियतात्रों में प्ररीदुद्दीन ऋत्तार (जन्म ११५७ मृत्यु १२३० ई०) का नाम ऋाता है। रूमी का कहना था कि मन्सूर का ऋात्मक प्रकाश ऋतार की ऋात्मा में ही प्रकाशित हुऋा था। इनकी मसनवी 'मंति कुंतर' (मंतिकुलतर, बहुत प्रसिद्ध है। इस रचना में ऋतार ने ऋात्मा को परमेश्वर की खोज में व्यस्त दिखलाया है। सूकी यात्री की उपमा एक पत्नी से देकर ईश्वर को सीमुर्ग (एक जलपत्नी) माना है। पत्नीगण एकिश्वत होकर ऋपने पथप्रदर्शक की ऋप्यक्ता में ईश्वरीय खोज का विचार करते हैं। इसी कथा के मध्य ऋतार प्रेम, ज्ञान, श्राइचर्य, निराशा, सिम्मलन ऋादि के सम्बन्ध में ऋपने विचार प्रदर्शित करते हैं। मसनवी रचियतात्रों में ये ही तीन रूमी, ऋतार तथा सनाई प्रमुख हैं। बाद के कियों में जामी की 'यूसुफ़ जुलेखा' भी बहुत प्रसिद्ध हुई।

गज़लों में त्राख्यानों का सा त्रानन्द नहीं त्राता है। इन गज़लों में प्रेम चर्चा के साथ ही कर्मकारड की त्रालोचना भी है। जलालुद्दीन रूमी ने ऋपनी गज़लों का संग्रह या दीवान, शम्शतवरेज़ को समर्षित किया था जो बहुधा 'कुल्लियात शम्शतबरेज़' के नाम से प्रकाशित पाया जाता है। रूमी के दीवान की भांति सनाई, सादी एवं हाफिज़ श्रादि के भी दीवान हैं। जिस प्रकार मसनवी रचियतात्रों में रूमी का नाम प्रसिद्ध है उसी प्रकार गज़लों के रचियतात्रों में हाफिज (मृत्यु १३६०) सर्वश्रेण्ठ माने जाते हैं।

इन्हें लोग बहुभ लिसातुलगैंब ( ऋहश्य की वाणी ) तथा तर्जु मानुल ऋसरार भी कहा करते थे। लेवी का कथन है कि भाषा, भाव और कल्पना के ऋनुसार फ़ारस के किवयों में इनका स्थान सबसे उच्च है। हाफ़िज की मिदरा आन्तरिक प्रसन्नता, मराय पूजा-चह, और फारस का पुराना पुजारी आहिमक गुरु हैं। यद्यपि इनका काव्य नग्न-थ्रंगार ने पूर्ण है तथापि उसका आध्यात्मिक अर्थ भी सम्भव है। हाफ़िज किसी विशेष सम्प्रदाय में दीचित नहीं थे। अपनी मोज में मग्न होकर ही वे काव्य रचना किया करने थे।

फारिज भी इसी प्रकार भाव निमान हो पदों की रचना किया करता था ख्रीर इसी भागवेश में ख्रपने मन का प्रतिपादन भी करना था। ख्ररबी का केवल एक यही ऐसा किव है जो फारमी के कवियों में टक्कर ले सकना है। फिर भी फारिज में वह कोमलता, मरलना तथा रोचकना नहीं है जो हाफिज में सहज ख्रीर स्वाभाविक है, फारिज ऐसे कट्टर पंथी के लि वह दुस्साध्य है।

हमी त्रोर हाफ़िज त्रपने विचारों में पक्के सूफी थे यद्यपि उनका सम्बन्ध किसी विशेष सम्प्रदाय से नहीं था। फ़ारमी साहित्य में उमरखस्याम त्रपने गिणत त्रौर ज्योतिप के लिये ही त्राधिक प्रसिद्ध था, किन्तु खय्याम की ग्वाइयों की स्वच्छन्द अपाश्चास्य त्रालोचकों को इतनी भाषी कि खय्याम ही फारसी के सर्वप्रिय किन माने जाने लगे। खय्याम का उदय फ़ारसी साहित्य की प्रारम्भिक त्रवस्था में हुत्रा था। वे मौजी कि वि । उनकी क्वाइयों में कर्मकान्ड, मुल्ला, काज़ी त्रौर मौलवियों की दुर्बलतात्रों तथा त्रंधिवश्वासों का व्यव्यक्तियां वे क्ष्म गया है। स्वाइयों के द्वारा सूफ़ियों के प्रेम का व्यक्तीकरण व्यक्तिगत उद्गारों के रूप में हुत्रा है। इसमें प्रेमपात्र त्रिष्कांश कोई पुरुष ही है। तत्कालीन सामाजिक परिस्थितियों, पर्दाप्रथा त्रादि के कारण यह स्वाभाविक भी था। प्रेमपात्र को ईश्वर का प्रतीक होने के कारण पुरुष रूप में स्वीकार करना त्राधिक स्वाभाविक भी ज्ञात होता है। वेयाम ने त्रपन प्रेमोद्गार के ऋतिरक्त कर्म काण्ड की त्रालोचना के द्वारा व्यंगमय काव्य की भी रचना इन स्वाइयों में की है। कहीं कहीं पर ये जन्मान्तरवाद से भी प्रभावित ज्ञात होते हैं।

श्ररवी जानि स्वभावतः किवता प्रेमी थी। मुहम्मद साहब के प्रचार के पूर्व भी मेले में किवागण श्रपनी प्रतिभा का चमत्कार दिखाकर प्रसिद्ध प्राप्त करने थे। जिस वश में किसी किव का जन्म होता था वह वंश ही गौरवशाली माना जाता था। किवयों का प्रमुख कार्य प्रोत्साहन प्रदान करना तथा वीरों का गुण गाना था। इस समय की श्ररबी किवना का साम्य बहुत कुछ हिन्दी के वीरगाथा काल से हैं। श्रन्य देशों की मांनि यहां के वीरगाथा किवयों का श्रानवार्य सम्बन्ध प्रेम, सुरा श्रौर प्रिय के नखिशख वर्णन से था, यद्यपि यह नखिशख वर्णन प्रिया के शील श्रौर सद्गुणों से श्रिष्ठिक सम्बन्ध नहीं रखना था, केवल वाह्य शारीरिक सौन्दर्य का स्थूल वर्णन ही उन किवताश्रों में प्रधान होता था। इस प्रकार की किवता सूर्फ़ियों को परम्परा के रूप में मिली। सूक्तियों को गज़ल में प्रेम श्रौर शराब का जो रंग मिला, उसी को श्रीधक परिष्कृत रूप में उन्होंने श्रपने काव्य में प्रतीक रूप में प्रदर्शित किया।

इस्लाम धर्म के प्रचार के पूर्व ऋरब, ऋल्लाइ की तीन वेटियों की ऋाराधना करते थे, जिनमें 'लात' सर्वप्रधान थी। मुहम्मदसाहब के प्रचार ने 'लात' की महिमा कम कर दी। उसके प्रति जिस प्रेम भावना का प्रचार ऋरबों में था उसका ऋारोप ऋव ऋरलाह पर होने लगा। इस्लाम में ऋल्लाइ को प्रेमपात्र समफ गीत रचना ऋारम्भ हुई। 'किताबुल ऋगानि' में ऐसे ही प्रेम गीत प्राप्त होते हैं। ऋरबों के प्रेम का सहज ऋल्ल-हड़पन इस्लाम के नियंत्रण के कारण जाता रहा। ऋरब ऋब सम्य वन गये थे। राज्य-विस्तार ऋौर धन-लिप्सा तथा वैभव के कारण मोग विलास को प्रोत्महन मिला। प्रेम का खुले दिल से स्वागत हुआ। ऋरबी कविता में प्रेम का मज़ाजी और हक़ीकी स्वरूप जाज्वल्यमान हुआ। ऋरबी काव्य में ऋरबी भौर फारिज के नाम ही विशेष उल्लेखनीय हैं, किन्तु प्रेम ऋौर रहस्य, तथा सूकी सिद्धान्तों का सम्यक प्रतिपादन फारसी सूकी काव्य में ही हो सका। ऋरबों को परोज्ञ ऋौर गुह्म में विशेष रुच्च नहीं थी। उनका प्रेम-काव्य रहस्य प्रधान न होकर प्रगल्भ ऋषिक है। सूकी साहित्य लिखा तो

श्ररबी श्रीर फ़ारसी दोनों में ही गया है, किन्तु उसका वास्तिवक सौन्दर्य फ़ारसी साहित्य में ही हिन्योचर होता है। स्फियों के श्राध्यात्मिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन, मसनवी या प्रेमाख्यानों के श्राधार पर प्रेम का स्पष्टीकरण, गज़लों श्रीर रबाइयों में प्रेम की व्यक्तिगत श्रनुभृति का व्यक्तीकरण, कर्मकाण्ड का खन्डन, तथा श्रन्योक्तियों का सहारा ले प्रेम के विभिन्न स्वरूपों की व्याख्या, श्रीर परमतत्व का निरूपण श्रादि फ़ारसी साहित्य में ही हुश्रा। फ़ारसी काव्य में श्ररबी की श्रपेत्ता स्वन्छन्दता तथा रसात्मकता श्रिषक है जिसमें सुरा श्रीर साकी, बुलबुल श्रीर चमन का वर्णन व्याप्त है।

भारत में त्रानेवाले त्राधिकांश सूफी, इस्लाम धर्म में सूफीमत के प्रतिष्ठित हो जाने के बाद त्राये। त्रब उन्हें सूफीमत त्रौर इस्लाम के विरोध को सुलभाना नहीं था। वे इस्लाम धर्म के प्रचारक के रूप में भारत त्राये थे, इसी कारण भारत में मसनवी पद्धित पर हिन्दी में प्रचलित दोहा चौपाइयों की परम्परा में, उन्होंने त्रापने प्रेम त्रौर विरह की चर्चा प्रारम्भ की। प्रेमाख्यानों की हृद्यग्राही परम्परा के द्वारा उन्होंने त्रापने विचारों का प्रसार करना त्रारम्भ किया।

भारत का सूकी साहित्य दो भागों में विभक्त हो सकता है। प्रथम फ़ारमी भाषा में लिखा गया साहित्य और दूसरा भारतीय ऋन्य वोलियों में लिखित माहित्य।

दाराशिकोह का 'मज्मा-उल्-बहरें न' वेदान्त और स्फ़ीमत का तुलनात्मक अध्ययन तथा 'सफ़ीनातुल्ख्योलिया' स्फ़ी सिद्धान्त तथा जीवनी साहित्य से सम्बन्धित प्रन्थ हैं। भारतीय फ़ारसी साहित्य में कुछ बातें विशेष ध्यान देने योग्य हैं। मुग़लों के शासनकाल में फ़ारसी यहां की राजभाषा और दरवारी भाषा थी। भारतीय मुसलमानों ने अधिकांश अपनी प्रादेशिक भाषा में ही लिखने का प्रयास किया है। ख़बुल फज़ल, फैज़ी बदायूनी, ख़ब्दुलकादिर, मुल्लाशीरी आदि संस्कृत के ज्ञाता थे और महाभारत रामायण आदि का अनुवाद भी उन्होंने किया था। दाराशिकोह ने उपनिषद, भगवद्गीता तथा योगवाशिष्ठ का ख़नुवाद कराया था। इसके अतिरिक्त स्फ़ी साहित्य से सम्बन्धित उसकी पुस्तकों में 'सफ़ीनातुल औलिया', 'मज्मुल वहरेंन' तथा 'पंजाब के वाबा लाल दास से वार्तालाप' प्रधान हैं।

मुनलमानों के आक्रमण सिंध और पंजाब में ही सर्वप्रथम हुये, और इसी कारण वहीं की भाषाओं में सूकी काव्य की रचना भी सर्वप्रथम आरम्भ हुई। अधिकांश सूकी किवयों ने अपने निवासस्थान में बोली जाने वाली जनसाधारण की भाषा में, वहीं की प्रचलित कथाओं का आधार ले, अपने मत का प्रतिपालन और प्रेम का प्रचार किया।

सूकीमत का प्रचार सिंध में बहुत था। भारत में सूकी साधकों का आगमन सर्वप्रथम सिन्ध में ही आरम्भ हुआ। सन् १३१८ में आफगानिस्तान के परवन्द नगर के निवासी सैयद अहमद कबीर के सैयद उसमानशाह नाम का बालक उत्पन्न हुआ। बगदाद के मुल्तान सैयद आली के दरबार में उसमान शाह रहते थे, किन्तु इनके हृदय में भारत की और प्रस्थान करने की इच्छा जागी और बहुतों के मना करने पर भी ये अपने अन्य तीन मित्र शेष्ट भावलदीन, शेख फरीदगन्ज, तथा शेख मखदूम जलालुदीन के साथ

ारत को स्रोर चल दिये । मार्ग की स्रानेक कठिनाइयों के मध्य एक स्थल पर उसमान राह को करामात का भी वर्णन है। एक साय के द्वारा उबलते हुये तेल में कुद पड़ने को चुनाती पाकर शाह उसमान उसमें कद गये और उनको किञ्चित जलन नहीं प्रतीत हुई। इसी कारण सम्भवतः उन्हें 'लाल' की उपाधि प्राप्त हुई। शाह उसमान सदैव लाल वस्त्र ही धारण करने थे, हो सकता है उनके इस वस्त्र तथा काव्य ख्रीर भावगत अंची उड़ान के कारण इन्हें 'लाल-शहबाज़' या रिक्तम-सचान की उपाधि मिली हो। लाल शहवाज़ सहबान में, शेख भावलदीन मल्तान प्रान्त के उच नगर में ऋपने विचारों के प्रचारार्थ रुक गये। लाल शहवाज को कलन्दर लाल मस्तन्डी भी कहते हैं। इस प्रकार सिन्ध में इन सुफ़ी क्षाधकों ने ऋपने सिद्धान्तों का प्रचार किया। सिन्ध के युक्ती कवि इन साधकों से प्रभावित थे। वे ऋपनी भावनास्त्रों में उन्मुक्त तथा विचारों में स्वन्छन्द थे। महम्मद साहब की वंश परम्परा में शाह लतीफ करेश, तथा खलीफा उमर की वंश परम्परा का सचल, प्रसिद्ध पूकी किवयों में से है। मंसूर की भांति लतीक ने भी 'इबलीस' की सराहना की है। सचल का विचार था कि जब तक ये मन्दिर और मिरिजद अपना सिर उठाये रहेंगे, श्रात्मज्ञान का मार्ग उत्सक्त न होगा। श्रात्मज्ञान के मार्ग में ये बाधक हैं । इनके छातिरिक्त रोहल, सामी, बेकस, वेदिल, दलपत और सादिक भी बहुत प्रसिद्ध हैं। स्फूट पदों में उन्होंने अपने स्वच्छन्द विचारों को अत्यन्त मार्मिक ढंग से व्यक्त किया है।

सिन्ध में कल्हौरा राजात्रों के शासन काल में, शाह इनायत कुरेशी त्रायनी स्की-साधना के कारण त्रात्यन्त प्रसिद्ध थे। जनसमुदाय पर त्रात्यधिक प्रभाव तथा त्रानेक व्यिक्तियों का उनका त्रानुगामी होना कल्हौरा शासकों को भी भयभीत करने लगा था। फारसी भाषा में लिखित इनका 'वेसिर नामा' सूफी विचारों से पुष्ट काव्य है। शाह इनायत को सिन्ध का मन्स्र कहा जाता है। मुग़ल मुल्तान फ़र्फ खिसयर की त्राज्ञा से इनका सिर काटकर दिल्ली भेजा गया था। कहा जाता है कि इसी त्रावस्था में विसरनामा की रचना हुई थी।

शाह लनीक के वंशज हेरान के रहनेवाले थे छौर नैमूर के छाक्रमण काल में वे भारत छाये थे। शाह लनीक ितन्य के प्रसिद्ध सूकी किन तथा साधक, शाह करीम के पोन नथा शाह हवीब के पुत्र थे। यद्यपि शाह लनीक का जन्मकाल निश्चिन नहीं है किन्तु कोटरी के मिर्जा मुगल वंग की लड़की से इनका सम्बन्ध होने के कारण इनका समय सरलना से सत्रहवीं शनाब्दी के छासपास माना जा मकना है। शाह लनीक ने भिट को छपना निवासस्थान बनाया। कहा जाना है कि शाह लनीफ की छावाज छरयन्त मधुर थी छौर वे छपने पद स्वयं ही गाकर लोगों को प्रभाविन किया करते थे। खैरपुर

<sup>1.</sup> Sind and its Sufis-P.98.

सं थोड़ी दूर 'दराइा' नामक गांव के पास सचल कि की समाधि है। सचल की 'काफी' में भाव, संगीत तथा प्रभावात्मकता का समन्वय है। लतीक की भांति सचल भी अपनी काफिया गाया करते थे। सचल के वक्षज अब् विन कासिम के आक्रमण के साथ ही सिन्ध आये थे। कासिम ने इनके वंशज शहाबुद्दीन को सेहवान का शासक नियुक्त किया था। लालशहवाज के साथ आने वाजे सूकी साधक भावलदीन ने इनके वंशजों को 'दोधिस' की उपाधि से अभिहित किया था। अब्दुल वहाब या सचल, इन्हीं की वंश परम्परा के मियांसाहिब दीनू के पुत्र थे। इनका अन्थ 'दीवान अश्कर' फ़ारसी भाषा में लिखा गया है। कहा जाता है कि ये अन्य सूफियों की भांति केवल बहुज ही न थे, प्रत्युत इनका अध्ययन भी विस्तृत था। उन्होंने फ़ारसी, उदू, पंजाबी, सिराकी, बलूची तथा पंजाबी, एवं शुद्ध सिन्धी में अपने स्फुट पदों की रचना की है। वे भारतीय चिन्ताधारा से प्रभावित थे। किवदन्ती है कि वे गुरु गोविन्द सिंह के शिष्य थे। ये अपने शिष्य यूमुफ को 'नानक यूमुफ' के नाम से पुकारा करते थे।

सिन्ध के ये प्रसिद्ध स्की किन अपनी विचारधारा में पूर्ण स्वच्छन्द थे। यही कारण है कि लगभग सभी किन्यों के जीवन में मुहला, मौलवियों से संघर्ष की कथा पाई जाती है। इन्होंने केवल हदन की स्वच्छना, प्रेम और गुरु-कुण के भीत गाये हैं।

हिन्दी सहित्य का रचनाकाल मंयोगवश उमी समय आरम्भ होता है जब मुसलमान 'जेहाद' या धर्मयुद्ध करने भारत श्राये थे । यह हो सकता है कि इस 'जेहाद' के छन्तर्गत राज्य-विस्तार होर धनलिप्सा की भावना भी हो। मुल्तानों ने तो स्वयं राज्य-शिक्त श्रीर धन-प्राप्ति से सन्तोप कर लिया, किन्तु इनके साथ श्राये हुवे सूकी धर्मप्रचारकों को इससे सन्तेष न हम्रा । इन्हें ऋपने सिद्धान्तों के प्रचारार्थ सुगम माध्यम की ह्यावश्यकता थी । इस समय भारतीय देशी कलाकार ऋधिकांश प्रचलित साहित्यिक भाषाहों संस्कृत, पाइत और अपभंश में ही रचनायें कर रहे थे। ये भाषायें इन नवागन्तुकों के लिए भी दुरूह थीं, साथ ही जन भाषा का स्वरूप भी ये नहीं ग्रहण कर सकती थीं। ब्रात: इन मुमलगान पूरी मन्तों और द्वेंशों ने शोरसेनी अपभंश की उत्तराधिकारिसी खड़ी बोली का महारा लिया । डा॰ याब्दुलहक ने या .नी किताब 'उर्दू की इब्नदाई नशो व नुमा में सूफियान कराम का काम' में लिखा है कि कभी कभी इन दर्वेशों के यहाँ हिन्दी भाषा का भी प्रयोग किया जाता था। सूक्तियों का उल्लेख करते हुए डा० अब्दुलहक इसी पुस्तक में उल्लेख करने हैं कि इन बुज़र्गों के बरों में भी हिन्दी बोलचाल का रवाज था ख़ौर चंकि यह मुफ़ीदे मतलब था इसलिये वह श्रपनी तामील तङ्लीन में भी इसी से काम तिते थे इस मुक्तीदे मतलब का ताल्पर्य सिद्धान्त तथा संस्कृति का प्रचार था । ये विदेशी जनसाधारण को समभाने योग्य मिडान्त और किस्से कहानियाँ हिन्दी में ही लिखते थे। खड़ी बोली साहित्य की यह विदेशी परम्परा ईमा की चौदहवीं-पन्द्रहवीं सदी में गुजरात, महाराष्ट, विजयनगर त्रादि दक्खिनी प्रदेशों में मुसलमानी फोजो त्रीर सन्तों तथा दर्वेशों के साथ गई। मुल्तान त्राला उद्दीन की फौजें, मीलक काफ़र के त्राक्रमण तथा मुहम्मद तुगलक की दौलताबाद में राजधानी बनाने की इच्छा ऐसी ही ऐतिहासिक घटनायें हैं जिनके द्वारा तामिल, तेलगू और कन्नड़ भाषी प्रदेशों में भी हिन्दी का प्रवेश हो गया।

दिक्तिनी हिन्दी के सर्वप्रथम प्रन्थकार ख्वाजा बन्दानवाज़ गेसूदराज मुहम्मद हुमेनी (१३१८-१४२२ ई०) हैं इनके पिता सैयद यूसुक धर्म के प्रचारार्थ ही दिन्सिण की खोर गये थे। ये अपने पिता की मृत्यु पर दिल्ली आगये किन्तु तैमूरलंग के आक्रमण की वीभत्सता से धवड़ाकर ये किर दिक्खन चते गये थे। यद्यपि आपने अपनी अधि कांश रचनायें फारसी भाषा में ही की हैं, किन्तु तीन रिसाले मीराजुल आशिकीन, हिदायन नामा और रिसाला सेहवारा दिक्खनी हिन्दी में हैं। इन्हीं ख्वाजा साहब के पोते अब्दुल्ला हुसेनी के एक प्रन्थ 'निशातुल इश्क' का भी पता चला है जो शेख अब्दुल कादिर जीलानी के फारसी प्रन्थ का अनुवाद है। सुल्तान अहमदशाह बहमनी के शासन काल का प्रसिद्ध कि निजामी दिक्खनी का पहला कि है। इनकी रचना 'कदमराव व पदम' नामक एक मसनवी प्रन्थ है। दिख्लिनी में अन्य कई मसनवियाँ लिखी गईं। इसमें से कुछ फारसी प्रन्थों के अनुवादित रूप हैं। 'गवासी' की मसनवी मैफुल्मजूक व बदीउज्जमाल फारसी किस्सा का पद्यबन्ध अनुवाद है, इनका रचनाकाल १६२५ ई० है। इन्हीं की दूसरी कृति तृतीनामा (१६३६ ई०) है। निशानी की मसनवी फूलबन (१६५५) फारसो किस्सा बिसातीन का अनुवाद है।

गुलामऋली भी 'पद्यावत' नाम की मसनवी का रचना काल १६८० ई० वताया जाता है। मुकीमी की मसनवी 'बन्दरबदन' व 'महिगर' में एक मु लमान युवा महियार ( मुहीउद्दीन ) और िन्दू युवती चन्दरबदन की प्रेम कथा वर्शित है; इसका रचनाकाल १६४० ई० है। इनके ऋतिरिक्त ऋहमद जुवेदी की माहदैकर (१६५३ ई०), सेवक का जंगनामा (१६२१ ई०), ऋमीन वहर म, व हसन बानो रुखामी का खाबिरनामा (१६४६ ई०), निसाती का गुल्शनइश्क, कुरेंशी की भोगवल, काजी महमूद बहरी की मनल न (१६६६ ई०), वली वेलूरी की मसनवियाँ, तथा इशस्ती की दीपक पनंग, चि मलगन, और नेहदर्पन प्रसिद्ध हैं। दिक्लिनी हिन्दी में भी इस प्रकार मसनवी ग्रन्थों का प्रवुर उल्लेख मिलता है।

पंगव के सूकी साथक आरम्भ में श्रापने काव्य की रचना फारसी भाष में उसी परम्परा तथा आदर्श के अनुसार करते थे। कुछ समय पश्चात् उन्होंने उदूं में लिखना प्रारम्भ किया जिसका आदर्श भी फारमी माहित्य था। पन्द्रहर्वी शताब्दी के चिश्तिया सम्प्रदाय के शेष्य इब्राहीम फरीद ने सर्वप्रथम पंजाबी में लिखना आरम्भ किया था। ये शेष्य फरीदुद्दीन शकरगंज के वंशज थे। इनके पश्चात् इस नवीन दिशा की खोर कई सूकी कवियों का आग्रद हुआ, जिसमें लाल हुपेन मियाँ मुल्तान बाहू, बुनोशाह, अ ते हैदर तथा हाशिम के नाम विशेष हैं।

शेख इब्राहीम फरीद सानी का समय १८५० ई० सं १५१५ ई० है। इनका जन्म मुल्तान के पास एक नगर में हुब्बा था, ब्रान्त में ये ब्राप्त मिद्धान्त के प्रचारार्थ पाकपष्टन में निवास करने लगे थे। पाकपष्टन में ब्रांब भी इनकी समाधि वर्तमान है। ये ब्राप्ती करामानों के लिये प्रसिद्ध थे। इनके पंजाशी भाषा में लिखे गये कुछ काफिया तथा सलोक प्राप्त होते हैं। इसके ब्रांतिरिक्त पंजाब विश्वविद्यालय में इनका एक प्रन्थ 'ननीहतनामा' भी प्राप्त होता है। इनके इन मलोकों का संग्रह 'ब्रांदिग्रन्थ' में भी पाप्त होता है । कहा जाता है कि माधौलाल हुसेन (१५३६ ई०-१५६४ ई०) के पूर्वज कायस्थ या जाट जाति से मुसलमान धर्म में दी जित हो गये थे। कबीर की भाँति इनका भी कौदुम्बिक धन्धा जुलाहे का था। ये कृदिरिया सम्प्रदाय के थे, तथा इन्हें माधौ नामक एक हिन्दू युवक से अत्यन्त प्रेम था। माधौ भी इनके सूकी सिद्धान्तों से प्रभावित था। अपनत में माधौ का नाम लाल हुसेन के नाम के साथ एक प्रत्यय की भांति जुड़ गया। इनका कोई प्रन्थ प्राप्त न होकर मुक्तक रूप में लिखे गये काफिये ही प्राप्त होते हैं।

मुल्तान बाहू (१६३१--६१ ई०) भी कृदिरिया सम्प्रदाय के थं। श्रौरंगजेव इनका सम्मान करता था किन्तु इन्होंने उसकी स्रोर कभी विशेष ध्यान नहीं दिया। नवारीख मुल्तान बाहू के श्रनुसार इन्होंने १४० ग्रन्थ श्ररबी नथा फ़ारसी भाषा में लिखे। इसके स्रितिरिक्त वहीं पर उनका पंजाबी भाषा में भी रचना करना उल्लिखित है। इनकी काफ़ियाँ 'उर्स' के श्रवसर पर गाई जाती हैं। 'सीहफीं' के श्रितिरिक्त इनका कोई लिखित ग्रन्थ प्राप्त नहीं होता।

बुल्लेशाह (१६८०—१७५८ ई०) भी छौरंगजेब के समकालीन तथा शाह इनायत के शिष्य थे। इज़रत शेख मुहम्मद इनायतुल्ला कृदिरिया संप्रदाय के थे। इन्होंने भी काफ़ी के द्वारा अपने विचारों को व्यक्त किया है। अली हैदर (१६६०-१७८५ ई०) की कब्बालियों का एक संग्रह 'मुकम्मल मज्मुचा छावयात अली हैदर' के नाम से लाहीर से प्रकाशित हुआ है। कहा जाता है कि ये भी कृदिरिया सम्प्रदाय के थे, यद्यपि इनके दीचा गुरु का नाम जात नहीं है। फर्द फकीर (सन् १७२०--६० ई०) का समय, अनुमान प्रमाण पर आधारित है। इन्होंने अपना ग्रन्थ 'कश्व नामा बाफिन्दगां' सं ११६६ में पूर्ण किया; इनके कई ग्रन्थों का उल्लेख पाया जाता है—बारामाह, सीहर्फी, कश्वनामा बाफिन्दगां तथा रोशनदिल आदि उन्हों की रचनायें कहीं जाती हैं, किन्तु कुछु विद्वान 'रोशनदिल' के सम्बन्ध में शंका करते हैं । हाशिम शाह (सन् १७५३-१८२३ ई०) केवल सूकी किव के रूप में ही सम्मुख आते हैं। उनके साथ फकीरी या सिद्दें का सम्बन्ध नहीं पाया जाता। ये जाति से बढ़ई थं। हाशिम का सम्बन्ध रनजीतिसिंह के साथ भी जोड़ा जाता है। इनके रचित ग्रन्थों में किस्सा शीरी-फरहाद, किस्सा सोहिनी-महिवाल, किस्सा शिशप्नो, ज्ञानप्रकाश, और दोहरे प्रसिद्ध हैं। ज्ञानप्रकाश ग्रभी तक अग्रकाशित है।

सैयद करम त्राली के बारे में उनके ग्रन्थों के त्रातिरिक्त त्रीर कहीं से कोई सूचना नहीं प्राप्त होती। इनकी रचनात्रों का संग्रह 'ख़याल' नामक ग्रन्थ में मिलता है। इसमें गज़लों के साथ साथ दोहे भी हैं।

<sup>1.</sup> Punjabi Sufi Poets-P. 5

R. Punjabi Sufi Poets-P. 84

करीमबङ्श नामक एक और पंजाबी सूकी किव का उल्लेख प्राप्त होता है जिसने अञ्चल सहन के 'तफरीहुल-अ्रजिक्या-िकलंबिया' का 'तजिकरातुल श्रंबिया' नाम से पंजाबी भाषा में अनुवाद किया। इसके अन्त में 'बारामाह मुहम्मदिया' नाम से एक बारह मासा भी जोड़ दिया गया है।

बहादुर नाम के पंजाबी सूफी कवि के विषय में कुछ उपलब्ध नहीं है। एक ग्रन्थ 'बंगालिननामा' उसके द्वारा रचित मिलता है, जिसमें लेखक ने बंगालिन को माया मान कर वर्णन किया है।

उन्नीसवीं सदी के गुलाम मुस्तफा मखदूम द्वारा रचित 'शमाये इश्क' का भी उल्लेख मिलता है ।

गुलाम हुसेन कल्यान वाला रचित सी-हर्फी तथा बारहमाह उपलब्ध हैं। ये भी उन्नीसवीं सदी में हुये थे किन्तु इनके विषय में त्राधिक ज्ञात नहीं।

चिश्तिया सम्प्रदाय के मुहम्मददीन ने सीहफी, बारहमासा, रथा ऋाठवारा प्रन्थों की रचना की है।

मुहम्मद त्रशरफ मुहम्मददीन के गुरुभाई थे। इन्होंने भी बारहमाह की रचना की है। बीसवीं सदी के लाहौर निवासी हिदायतुल्ला ने भी कुछ सीहफी तथा तथा बारहमाह रचे हैं।

हिन्दी साहित्य में ऋधिकांश प्रबन्ध काव्य की रचना ऋवधी में तथा स्फुट काव्य की रचना अवधी में तथा स्फुट काव्य की रचना अजभाषा में होती रही है। ऋघधी में दोहे, चौपाई ऋदि छुंद ही ऋधिक प्रहीत हुये। मध्ययुग के स्की प्रेमाख्यान रचियताऋों ने भी ऋवधी भाषा में दोहे चौहाई के कम से ऋपने प्रत्थों की रचना की।

मुल्ला दाऊद की 'चन्दावन' का, इस चेत्र में ग्रभी तक की खोज के ग्रानुसार, मर्वप्रथम प्रेमाख्यान होने के कारण महत्वपूर्ण स्थान है।

सूफी प्रेमाख्यानों का ग्रारंभ किस समय हुन्रा, यह ठीक-ठीक पता नहीं चलता। कुछ लोग इसे मिलक मुहम्मद जायसी (मृ० सं० १५६६) की 'पद्मावन्' में उपलब्ध निम्निलियित विवरण के त्राधार पर निश्चित करना चाहते हैं:

विक्रम धंसा प्रोम के बारा, सपनावित कहं गयउ पतारा।
मंत्रू पाछ मुगुधावित लागी, गगनपूर होइगा वैरागी।
राज कुंवर कंचन पुर गयऊ, मिरगावित कंह जोगी भयऊ।
साध कुंवर खंडावत जोगू, मधुमालित कर कीन्ह वियोगू।
प्रेमावित कंह सुरसरि साधा, ऊपा लगि श्रानिरुध बर बांधा।

स्पष्ट ही है कि 'पद्मावत' की रचना के पूर्व ये कहानियां साहित्यिक या लोक कथा के रूप में प्रसिद्ध थीं। पंक्तियों का उपरोक्त पाठ श्राचार्य शुक्ल जी द्वारा संपादित 'जायसी

<sup>1.</sup> Punjabi Sufi Poets p. 127.

प्रन्थावली' के अनुसार है। किन्हीं-किन्हीं हस्तिलिखन प्रतियों में वैभिन्य भी है। सपनावित के स्थान पर कहीं-कही 'चंपावित' और मुगुधावित के लिये' 'खंडरावित' तथा 'मयूमाछ' का 'मुदैबच्छ' एवं 'सिरीभोज' हो गया है। इसी प्रकार 'साधु कुंवर खंडावत' के स्थान पर 'साधा कृंवर मनोहर' प्राप्त होता है । इस प्रकार स्पष्ट होता है कि प्रसिद्ध अनिरुद्ध एवं ऊषा के उल्लेख के साथ ही किसी विक्रम तथा सप्नावित वा चंपावित, मृगुधावित वा खंडरावित एवं सिरीभोज, राजकुंवर एवं मिरगावित, मधुमालती एवं मनोहर, तथा प्रेमावती एवं मुरसिर, जैसे नायक नायिकाओं के आधार पर कम से कम पांच और भी प्रेम कहानियां प्रचलित रहीं होंगी।

जायसी के पूर्व उल्लिखित इन पूर्ववर्ती प्रेम कथा श्रों में केवल मिरगावित की खंडित प्रति द्राभीतक प्राप्त हो सकी है। यह रचना जायसी के पूर्ववर्ती किव कुतवन (संम्वत १५५०) की है। इस प्रकार की सूफी प्रेम-कथा का द्राभीतक प्राप्त सर्वप्रथम उल्लेख मुल्लादाऊद की 'चन्दावन' के लिये किया जाता है। इसके विषय में श्रव्हुल कादिर बदायूंनी ने श्राने इतिहास प्रत्थ 'मुतखबुतवारीख' (भाग २ पृ० २५०) में लिखा है। श्रव्हुल कादिर के श्रनुसार इस प्रत्थ में हिन्दवी की मसनवी द्वारा 'नूरक व चंदा' के प्रेम का वर्णन है। इस रचना का परिचय श्रिषक नहीं दिया गया, क्योंकि वह 'श्रत्यन्त प्रसिद्ध है' इसे लेखक 'दैवी सहायता से भरी' समभता है रे। चंदावन के रचनाकाल का उल्लेख हि० सं० ७०२ फीरोज शाह तुगलक के शासनकाल सं० १४०८-१४४५ ई० में श्री ब्रजरत्नदास ने माना है 3। डा० राम कुमार वर्मा ने दाऊद को श्रवाउदीन जिजली राज्यकाल सं० १३५६-१३७३ ई० का समकलीन माना है श्रीर रचनाकाल सं० १३७५ ई० ठहराया है। इस प्रकार मुल्ला दाऊद, श्रमीर खुसरो का भी समकलीन (सं० १३१२-१३८१) ज्ञात होता है। श्रमीर खुसरो ने फारसी में नौ मसनवियों की भी रचना की है रे। खुसरो की मसनवियां ऐतिहासिक होने के साथ ही

डा॰ रामकुमार वर्मा : हिंदो साहित्य का ब्रालोचनात्मक इतिहास।

५. सपनावित के स्थान पर चंपानित पाठ 'कामनवेल्य रिलेशंस' श्राफिस लंदन की पद्मावत की प्रति में; मन्माछ का सुदेवच्छ पाठ श्री माता प्रसाद गुण्त ने स्वसंपादित जायसी ग्रंथाविल में किया है, किंतु सुदेवच्छ पाठ काशी हिंदू विश्वविद्यालय की प्रति से स्पष्ट होता है।

मुगुधावति का खंडावत या खंडरावति पाठ नवलिशोर प्रेस द्वारा मुद्रित पद्मावत में प्राप्त होता है। जोगू के स्थान पर 'साधा कुंवर मनोहर जोगृ' श्री माता प्रसाद गुप्त की जायसी ग्रंथावली में है।

२. श्री पर गुराम चनुर्वेदी सूफी-काच्य-संग्रह पृख्ठ ६२।

३. श्री बृजरन्तरासः खड़ी बोली हिन्दी साहित्य का इतिहास ए० ११, १२

मसनवी किरानुस्सादैव, मसनवी मतउल श्रनवार, मसनवी शीरी व वृसरो,
 मसनवी लेंली व मजनूं, मंसनवी श्राइने इस्कन्द्री, मसनवी इफ्त विहिश्त, मसनवी खिल्रनामा, मसनवी नृह सिपहर, मसनवी तुग़लक नामा श्रादि।

प्रेमगाथात्रों का स्वरूप भी प्रदर्शित करती हैं, किन्तु मुल्लादाऊट की 'चन्दावन' ब्राप्टाप्ट होने के कारण ब्रापने भाषा, छन्द अ।दि के विषय में हमें ब्रांधकार में ही रखती है।

मुल्ला दाऊद की 'चंदावन' के अनन्तर ऐसा ज्ञात होता है कि सूफी प्रेमगाथाओं की रचना प्रयाप्त संख्या में हुई, किन्तु उनमें से अधिकांश नच्छ होगई हैं। कुछ का तो, केवल साधार का उल्लेख मात्र ही इधर उधर मिल जाता है। शेख रिज़्कुल्ला मुश्ताकी (मं० १५४६-१६६८) की 'प्रेमवन जीव निरंजन' ऐसी ही रचनाओं में है। कहा जाता है कि इसका लेखक भी सूफी था, तथा हिन्दुई में बहुत योग्यता रखता था। मुश्ताकी माहव का उपनाम 'रज्जन' था, इनकी रचना अभी तक अनुपलव्ध है, अतः उनके सम्बन्ध में कुछ कह मकना असम्भव है।

हिन्दी के प्राप्त सूकी प्रेमाख्यानों में कुतबन की 'मिरगावती' सबसे प्राचीन है जिसमें गगपति देव के राजकुमार श्रीर कंचनपुर के राजा रूपमुरारि की कन्या मुगावती की प्रेम कथा वर्णित है। इसकी भी कोई पूर्ण प्रति अभी तक प्राप्त न होने के कारण इसके सम्बन्ध में कोई निश्चित धारणा नहीं बनाई जा सकती । मिरगावती का रचनाकाल कृतबन के अनुमार हिजरी मन् ६०६ अर्थात् सन् १५०३ होता है। मुल्ला दाऊद की चन्दावन अप्राप्त होने के कारण 'मिरगावती' ही सर्वेप्रथम सूफी प्रेमगाथा मानी जाती है। इसके पश्चान स्कि प्रेमास्यानों में सर्वाधिक प्रसिद्ध जायसी की पद्मावत की रचना हुई। पद्मावत का रचना काल हि० तन् ६२७ तथा १५२० है। जायनी के अनन्तर उसके आदर्श पर लिखी जाने वाली कई सूती प्रेसकथायें उपलब्ध होती हैं। हि० सन् ६५२ में मंभन ने 'मधमालत' की रचना की । हि० मन १०२२ में उसमान ने 'चित्रावली' की रचना करके हिन्दी साहित्य की अभिवृद्धि की। इनके बाद जान कवि ने अपनी सिद्ध लेखनी से २१ सूकी प्रेमाख्यानों की रचना की जिनके नाम क्रमश: रतनावती, लैलेमजनू, रतनमंजरी, नलदमयन्ती पुद्दप-वरिपा, कमलावती, छविसागर, कामलता, कलावती, छीता, रूपमंजरी, मोहिनी, चन्द्रसेन भीलनिधान, कामरानी, पीतमदाम, कथाकलन्दर की, देवलदेवी, कनकावती, कौतूहली, मुमरराइ, बुद्धिनागर, हैं। इन्हीं के समकालीन कवि शेख नवी ने ज्ञानदीय की रचना जहांगीर के समय में संबत् १६७६ में की थी। इसमें रानी देवजानी ख्रीर राजा ज्ञानदीप की प्रमक्या का वर्णन मिलता है। रचना मननवी पद्धति पर ही लिखी गई है, परन्त कवि ने भिद्धाना-निरूपण का अधिक प्रयास नहीं किया है। आन कवि ऐसे प्रेमाख्यान लिखने में इतने सिद्ध थे कि केबल दो ढाई दिनों के ऋलासमय में ही कथा पूर्णकर डालते थे ९: यद्यपि यह मध्य है कि जायनी, मंभन खाँर उसमान जिस सफलता के साथ सूकीमन वा विवेचन काव्य के माध्यम से कर मके उसी उत्कृष्टता के दर्शन हमें जान की सभी रचनात्रों में नहीं होते। इसके पश्चात् १२वीं शताब्दी में किव कासिमशाह कृत 'हंसजवाहिर'

सन सहस्र तेईस, दोइ पहर में जान कांव मार्था विसवा बीस । इति कथा व लावती जान कवि कृत पोथी फतेहचन्द्र की घर की १०७८ मिती कांतिक सुदी ११ सुकरवार ॥

नामक पुस्तक उपलब्ध होती है। स्रब तक के प्रेमाख्यानों में सूक्षी सिद्धान्तों का प्रति-पाटन तथा रित विषयक विभिन्न भावों की व्यन्जना का स्त्राधार धर्म की उदार समन्वय-वादिनी प्रवृत्ति है।

उन्नीसवीं शताब्दी के किव न्रमुहम्मद ने अपनी 'इन्द्रावती' (हि॰ सन् ११५७) एवं अनुराग बाँमुरी (हि॰ सन् ११७८) में कट्टरपंथी इस्लामी भावनाओं का स्पष्ट शब्दों में समर्थन किया है। किवि निसार ने अपनी रचना 'यूसुफ जुलेखां' (हि॰ सन् १२०५) के कथानक को भी शामी परम्परा से लेना ही अधिक उपयुक्त समभा। 'यूसुफ जुलेखां' के शामी प्रेमाख्यान का महत्व बाद के इन किवयों में बहुत हुआ। शेख रहीम ने अपने अन्थ भाषा प्रेम रम' में इस प्रेमाख्यान का विस्तृत वर्णन दृष्टान्त के रूप में किया है। किव नसीर ने पुन: इमी कथान का आधार लेकर अपने अन्थ 'प्रेम दर्पण' का निर्माण किया।

स्वाजा ऋहमद की 'नूरजहाँ' का रचना काल हि॰ सन् १३१३ तथा शेखरहीम की 'प्रेमरसं का हि॰ सन् १३२३ एवं किव नसीर के 'प्रेमदर्पण' का रचनाकाल हि॰ सन् १३३५ है। 'प्रेमदर्पण' में भी यूसुफजुलेखां की ही प्रेमकथा वर्षित है।

त्रलीमुराद ने त्रपने प्रन्थ 'कुंबरावन' में प्रन्थ का रचनाकाल नहीं दिया है। हुसेन त्रली उपनाम मदानन्द कृत 'पुहुपावती' का रचनाकाल सन् ११३८ दिया हुत्रा है, किन्तु निश्चय पूर्वक नहीं कहा जा सकता कि यह हि० सन्, ई० सन्, या संवत् में से क्या है, क्योंकि उसके त्रागे प्रति त्रस्पष्ट है, त्रानुमानतः यह हिजरी सन् ही होगा। शाहनजफ त्रली सलोनी की 'प्रेमचिनगारी' का रचना काल ई० सन् १८०६ है! 'कथा कामरानी' ग्रन्थ में भी रचनाकाल का निर्देश नहीं है; किन्तु वह बाद की रचना ही ज्ञात होती है।

## हेन्दी का ग्रुक्तक सुफी काव्यः

पहले कहा जा चुका है कि सूकी काव्य रचना का आरम्भ अमीर लुसरों के समकालीन मुला दाऊद में हो चुका था। अमीर खुमरों स्वयं चिश्ती सम्प्रदाय के प्रसिद्ध पीर निजामुद्दीन अीलिया का शिष्य था। खुमरों रचित पहेलियों मुकरियों, दो सखुनों आदि का प्रारम्भिक हिन्दी काव्य चर्चा में महत्वपूर्ण स्थान है। अमीर खुमरों के यत्किन्चित प्राप्त दोहों और पदों में हम सूकी साहित्य के मुक्तक रूप का बीज निहित पाते हैं। इन दोहों और पदों में अत्यन्त गम्भीर भावों की व्यन्जना हुई है । इस प्रकार के सूकी मुक्तक पदों के उदाहरण अभीर खुसरों के पश्चात् एक दीर्घ काल तक नहीं मिलते। १२ वीं सदी के पूर्वार्घ में पुन: इस प्रकार की मुक्तक सूकी रचनाओं की उपलब्धि होती है। अठारहवीं सदी के यारी साहब, बुल्लेशाह (मं० १०३६—१८००), प्रेमी किव के स्फुट पद अब्दुलसमद के भजन, नजीर के प्रेमातिरेक में रचित पद, इसी प्रकार के मुक्ततक सूकी काव्य के अन्तर्गत आते हैं किन्तु हिन्दी में इस प्रकार के मुक्तक सूकी पदों की रचना बाद में आरम्भ हुई,

१. परगुराम चतुर्वेदी : सृफ्तिकाच्य संग्रह ।

मिन्ध के स्की किंव लगीक इनायत त्यादि ने त्रपते युक्ती भावों का व्यक्तीकरण् मुक्तक काव्य द्वारा ही किया था। सम्भव है इसी परम्परा ने प्रभावित होकर हिन्दी के सूक्षी किवयों ने भी मुक्तक काव्य की रचना की हो, सूक्तियों के मुक्तक पदों की त्रपेक्। उनके मुक्तक दोहों की संख्या त्राधिक है। जायसी के त्रखरावट तथा त्र्याखरी कलाम के दोहे, शेख फरीद (मृ० सं० ६१०), के त्र्यादि ग्रन्थ में संग्रहीत 'सलोक' (दोहें), यारी साहब की साखी, प्रेमी, हाजीवली एवं वजहन के दोहों में सूक्षी प्रेम त्र्यार चेतावनी का संदेश निहित है।

इन दोहों त्रौर पदों के ऋतिरिक्त यारी साहब के भूलने, दीन दरवेश की कुरुडिलयाँ, नजीर ऋकबरावादी ( मृ० सं० १८८७ ) की फारसी वजनों के ऋनुसार लिखी गई रचनायें ऋपना निजी महत्व रखती हैं।

फारती साहित्य की माँति सूफियों के हिन्दी साहित्य में उनके निबन्धों का अधिक पता नहीं लगता किन्तु जायसी की अखरायट, जान किन का बर्ननामा, हाजी वली का प्रेमनामा, वजहन का 'अलिफनामा' एवं किसी अज्ञात किन का 'अल्लानामा' ऐसे प्रत्थ पद्यात्मक मिद्धान्त प्रन्थ प्रतीत होते हैं। इन प्रन्थों में अधिकांश ईश्वर स्तुति, प्रेम सराहना तथा सूकियों की विविध साधनाओं का सीधे-सादे रूप में वर्णन मिलता है। जायसी की 'अखरावट', जान-किन के बर्ननामा तथा यारी साहन के 'अलिफनामा' में क्रमशः नागरी और फारसी के अच्छों से आरम्भ करके सिद्धान्त कथन किया गया है। जायसी के 'आखिरी कलाम' में इस्लाम के अनुयायियों की अन्तिम यात्रा, भिन्न भिन्न पौराणिक व्यक्तियों के विविध कार्य तथा मुहम्मद साहन के महत्व का विवरण है। इसके अतिरिक्त वजहन किन का 'वजहन-नामा' या अलिकवाए भी प्राप्त होता है। हिन्दी में सूकी जीवनी साहित्य का अभाव सा है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि हिन्दी का सूफी साहित्य प्रचुरता में उपलब्ध है। अखराबट, अलिफनामा, वर्ननामा, वजहननामा ऐसी रचनायें भी प्रचुर मात्रा में लिखीं गई हैं। हिन्दी के प्राप्त प्रेमप्रबन्धों का समय सोलहवीं शताब्दी से आरम्भ होकर बीसवीं शताब्दी तक आता है, जबिक स्फुट काब्य की उपलब्धि हमें चौदहवीं शताब्दी में ही हो जाती है क्योंकि खुसरो (सं० १३१२—१३८१ ई०) ने ही इस काल में ऐसे कुछ पदों की रचना की थी। यूफी साहित्य की रचना अधिकांश प्रादेशिक भाषा में प्रचलित छन्दों के माध्यम से हुई। एक और ये किंव जहाँ सूफी साधना का स्पष्टीकरण करना चाहते हैं वहीं दूसरी और वे साधारण जन जीवन की भी सफल अभिव्यक्ति कर सके हैं।

# सुफ़ी-काव्य की पृष्ठभूमि

मुहम्मद साहब के प्रयास से विश्वश्वंल होती हुई ग्ररब जाति संगठित होगई। पेगम्बर ने स्वयं धर्म-प्रचार किया था ग्रौर कुरान में ग्रपन ग्रनुयायियों को स्वष्ट रूप से धर्म-प्रचार के हेतु उत्साहित किया था। सातवीं सठी तक ग्ररब की जातियां एकता के सूत्र में बंध गई ग्रौर उन्होंने 'जेहाद' (धर्मयुद्ध) के नाम पर देश देशान्तरों को विजय करना ग्रारम्भ कर दिया। सातवीं सदी में ललीफार्ग्रों ने सिन्ध को विजित करने का प्रयास किया। इसके पूर्व ग्ररवी सौदागर मालावार एवं कालीकट के तट पर शान्तिपूर्वक व्यापार करते ग्रौर धर्मप्रसार करते थे। हिन्दू राजाग्रों ने इन सौदागारों को स्वधर्म पालन की पूर्य स्वतंत्रता दे रक्स्वी थी। बल्लभी राजा ने तो स्वयं उनके लिए मस्जिदें बनवाई थीं। इस प्रकार दित्त् में व्यापारियों, ग्रौर ग्रव्दुर्रज्जाक ऐसे प्रचारकों के द्वारा इस्लाम का प्रचार हुग्रा।

व्यापारिक सम्बन्ध के ऋतिरिक्त भारत और अरबों का शासित और शासक का सम्बन्ध सन् ६३७ ई० से आरम्भ होता है। सन् ७१२ में मुहम्मद-विन-कासिम ने सिन्ध पर विजय प्राप्त की। धीरे-धीरे मिन्ध के ऋरब विजेताओं को यह ज्ञात हो गया कि भारत पर ठेठ मुसलमानी सिद्धान्तों और पद्धतियों के ऋनुसार शासन करना ऋसंभव होगा। उन्होंने हिन्दुओं के साथ 'ऋहले-किताब', कुरान में वर्णित जातियों के ऋनुसार व्यवहार प्रारम्भ किया। ऋरबों का यह प्रयास ऋधिक स्थायी नहीं हुऋा, शीघ्र ही स्थानीय शासक स्वतंत्र हो गये। इस राजनीतिक घटना से एक विशेष द्यांदोलन का सम्बन्ध है। भारतीय संस्कृति साहित्य, ज्योतिष ऋषि ऋषि चाराओं से जब ऋरबों का मम्पर्क हुआ तो कुछ मुमलमान फकीर और दरवेश धर्मप्रचार के विचार तथा ज्ञान-लाभ के हेतु भारत ऋषे । यह कार्य सुचार रूप से ११वीं सर्दा तक द्यारम्भ हो गया था। सन् १००५ ई० में शेख इस्माईल बुखारा से भारत ऋषया और उसने ऋपने प्रचार से सैकड़ों को मुसलमान बनाया। सन् १०६७ में ऋब्दुल्लाह यमनी ने गुजरात में इसी प्रकार प्रचार किया। ऋाज के बोहरे लोग इसे अपना ऋषि प्रचारक मानते हैं। बारहवीं सदी के ऋारम्भ में खोजों के प्रचारक नूर मतागर ईरानी ने इसी प्रकार गुजरात की नीच जातियों को मुमलमान

बनाया। तेरहवीं नदी में मैयद जलाल उद्दीन बुखारी और सैयद अहमद कवीर ने सिन्ध में उच्च के पाम बहुतों को मुसलमान बनाया। तेरहवीं सदी के सीस्तान से अजमेर में आकर बसने वाले, ख्वाजा मुईनुद्दीन चिश्ती इन सब में अधिक प्रसिद्ध हैं । तात्पर्य यह कि ग्यारहवीं सदी से सूफ़ियों का आगमन प्रचारक के रूप में आरम्भ हो गया था। ये प्रचारक मुसलमान विजेताओं के साथ आगे बढ़ते थे। तेरहवीं सदी तक मुस्लिम राज्य विस्तार के साथ ही ये साधक भी पंजाब, काश्मीर, दित्त्ण बंगाल आदि प्रदेशों के कोने-कोने में फैल गये।

त्रब तक की खोजों के अनुसार तेरहवीं शताब्दी के मुल्लादाउद को प्रथम सूफी प्रेमाख्यान रचियता माना जाता है अतः तेरहवीं शताब्दी से ही हिन्दी में सूफी काव्य की रचना मानी जानी चाहिये, यद्यपि सिन्धी एवं पंजाबी में इसके पूर्व भी सूफी काव्य रचना हो चुकी थी। प्राप्त प्रन्थों के आधार पर सूफी प्रेमाख्यान-पद्धति में अन्तिम प्रेम-दर्पण को मानना चाहिये जिसकां समय संवत् १६७४ है। यतः तेरहवीं शताब्दी में आरम्भ हुई यह सूफी प्रेमाख्यान परम्परा बीसवीं सदी तक वर्तमान रही। इन सात सौ वर्षों में लिखे गये काव्य की एष्ठभूमि स्वरूप, राजनीतिक, सामाजिक, धार्मिक, सांस्कृतिक एवं साहित्यिक एष्ठभूमि क्या थी इसका विवेचन हुये बिना इनके काव्य के तत्वों को भली प्रकार नहीं समभा जा सकता।

#### राजनीतिक स्थिति :

सातवीं शताब्दी में जब इस्लाम धर्म एवं शासन का त्रागमन भारतवर्ष में हुत्रा, यहां की राजनीतिक स्थिति बड़ी डांवाडोल थी। गुप्त-सम्राज्य के पतन के पश्चात् उत्तरी भारत पर स्थिर एकछत्र शासन स्थापित न हो सका। सकलोत्तर-पथ-नाथ हर्ष ने भारतीय पंच-प्रान्त (सौराष्ट्र, कान्यकुब्ज, मिथिला, मगध गौड़, एवं उत्कल) को त्राधीनस्थ त्रावश्य कर लिया था किन्तु उसकी सन् ६४७ ई० में मृत्यु के पश्चात् इन राज्यों को फिर कोई एक सूत्र में न बांध सका।

हुई। एक छत्र शासन तथा केन्द्रीय संघबद्धता विनध्ट होगई और कोई भी राजशक्ति इन्हें एक सूत्र में न बांध सकी। स्वतंत्र नृपति जो बलवती शक्ति के सम्मुख हतश्री हो जाते थे अवसर पाते ही फिर स्वतंत्र होने की चेष्टा करते थे। प्रत्येक नवीन स्थापित राज्य के सम्मुख अन्य छोटे छोटे स्वतंत्र होने की चेष्टा करते थे। प्रत्येक नवीन स्थापित राज्य के सम्मुख अन्य छोटे छोटे स्वतंत्र नृपितयों को अधीनस्थ करना अनिवार्य समस्या होती थी। जितना ही सबल और दुर्दमनीय विरोधी होता, उतनी ही समस्या जिटल हो जाती थी। किन्तु दमन का प्रयास प्रत्येक नृपित को करना पड़ना था। तत्कालीन एक इत्र शासन का स्वरूप शक्ति की केन्द्रीय व्यवस्था न होकर संघवद्ध व्यवस्था थी जिसके ध्वस्त होने में अधिक समय नहीं लगता था। प्रत्येक महत्वाकां ची एवं शक्तिशाली संघ स्वतंत्र होने एवं प्रमुत्व स्थापित करने की चेष्टा करना था।

सम्पूर्ण भारत में मुस्लिम शिक्त का प्रमार निश्चित रूप से एक ही समय में नहीं हो सका। सादवीं श्वाब्दी में सिन्ध पर हुए ब्राक्तमण से लेकर सन् ११६३ तक, ५०० वर्षों का ब्रावसान, इस्लामी शासन की स्थापना के प्रयास का समय है।

दाहिर के शासनकाल सन् ७१२ में मुहम्मद-बिन-कारिम का मिन्ध पर आक्रमण सफल रहा किन्तु महमूद गजनवी के आक्रमण के समय तक फिर सिन्ध में छोटे-छोटे राज्य स्थापित हो गये जिनसे उसे युद्ध करना पड़ा था।

भारत के पश्चिमोत्तर में स्थित शाही वंश, जिन्हें ऋलवेस्ती 'हिन्दू तुर्क' कहता है के राज्य पर ऋरवों के आक्रमण सातवीं शताब्दी के मध्य में आरम्भ हो गये थे किन्तु सन् ६७० ई० तक ये राज्य लगभग स्वतन्त्र ही रहे। शाही राजा जयपाल को मुबुक्तगीन ने परास्त करके लमगान एवं पेशावर तक के प्रदेश पर ऋधिकार कर लिया। मुबुक्तगीन की मृत्यु के पश्चात् महनूद ने भारत पर सन् १००१ ई० से लेकर सन् १०२६ तक निरन्तर सबह आक्रमण किये। वह भारत में राज्यस्थापना न कर सका। लूटमार उसका उद्देश्य था। उसके 'जेहाद' की सार्थकता मूर्तियों के स्वच्डन एवं मन्दिरों के तोड़ने से सिद्ध होती थी। शासनत्त्रेत्र की दृष्ट से केवल पञ्चाव और सिन्ध को वह अपने राज्य में मिला सका किन्तु उसकी मृत्यु के पश्चात् धीरे-धीरे प्रभाव कम होता गया और सन् ११०३ तक इस्लामी सत्ता पूर्ण्त: समाप्त हो चुकी थी। ऐसे आक्रमणकारियों के साथ भी सूजी दर्वेश या फकीर भारत में आये। सिन्ध के प्रसिद्ध किव शाह-लतीफ के वंशाज तैमूर के आक्रमण के साथ भारत आये थे। सिन्ध के प्रसिद्ध किव शाह-लतीफ के वंशाज तैमूर के आक्रमण के साथ भारत आये थे। सिन्ध के इन सूजी किवयों की उदारता सराहनीय है, फिर भी, इनका भारत में आने का उद्देश्य भी धर्म प्रचार ही था। कहा जाता है कि महमूद गजनवी को भारत पर आक्रमण करने को एक सूजी दवेंश ने ही उककाया था।

महमूद के ब्राक्रमणों का कोई स्थायी प्रभाव भारत पर न पड़ा। वह ब्रापने भीषण ब्रात्याचारों से केवल प्रजा को संबस्त ही कर सका। एक शताब्दी पश्चात् फिर मुहम्मद गोरी के ब्राक्रमण हुए। उच्च, गुजरात ब्रौर पंशावर पर विजयी हो जान पर उसकी महत्वाकां ज्ञा बढ़ी ब्रौर उसने ब्राग बढ़कर दोब्रावे पर भी ब्राक्रमण किये। इम पीछे कह चुके हैं कि हर्प की मृत्यु के पश्चात् ब्रौर महमूद के ब्राक्रमण के पूर्व, उत्तर भारत में छोटे छोटे राजपूत राज्य स्थापित हो गये थे। ये राज्य धीरे धीरे इन ब्राक्रमण-कारियों के द्वारा नष्ट कर दिये गये। उत्तरी भारत में उस समय सबसे प्रवल ब्राजमेर के चौहानों का राज्य था। गहरवार कुलीय जयचन्द कन्नौजाधिपति था। मुहम्मद गोरी के गुलाम कुतुबुद्दीन ऐवक से भारतीय इतिहास का मुस्लिमकाल ब्रारम्भ होता है।

'तवकात-ए-नासिरी' के अनुसार आरामशाह की मृत्यु के समय हिन्दुस्तान चार भागों में विभक्त था। सिन्ध में नासिरउद्दीन कुबाचा, दिल्ली और उसके आस पास के प्रदेश पर सुल्तान सैयद शम्सुद्दीन, लखनौती के इलाके में खिलजी, लाहौर पर कभी मिलक नाजुद्दीन और कभी मिलक नासिरउद्दीन कुबाचा और शम्सुद्दीन का आधिपत्य रहा। सुहम्मद बिख्तियार खिलजी के आक्रमण पूर्व में मुंगेर और विहार के प्रान्तों पर यदाकदा होते रहे। नालन्दा के विहार तथा पुस्तकालय को इन्हीं आक्रमणों ने नष्ट किया। खिलजी का आतंक इस प्रकार बिहार, बंगाल तथा कामरूप तक छाया हुआ था। दंगाल का राजा लद्मगण्सेन बहुतयार खिलजी से पराजित होकर लखनौती भागा। इल्तुतिमश के राज्यकाल में भी संवर्ष चलता रहा। भारतीय इतिहास में दासवंश के नाम से प्रसिद्ध राजकुल का शासन उसके उत्तराधिकार की श्रव्यवस्था, सेनापित तथा अमीरों के पारस्परिक द्वेष के कारण, केवल नाममात्र का शासन रहा। साधारण प्रामीण जनता प्राय: केन्द्रीय शासन से श्रवभिश्च थी, केवल समय-समय पर होने वाली युद्ध यात्राओं से ही उन्हें श्रत्यन्त कष्ट होता था। केन्द्रीय शासन व्यवस्था हढ़ नहीं थी।

इल्तुतिमिश ने ख्वाजा कुतुबुद्दीन के सम्मानार्थ एक लाट बनवाई थी जिसे कुतुबशाह की लाट कहा जाता है। इल्तुतिमिश की इच्छा उन्हें 'शेख-उल-इस्लाम' की उपाधि से विभूषित करने की थी, किन्तु ऐश्वर्य से विरक्त सुफ़ी साधक ने इसे ऋस्वीकार कर दिया।

इल्तुतिमश के उत्तराधिकारियों की शिक्तिहीनता के कारण राजनीतिक परिस्थिति विश्व हुल होती गई। स्कनुद्दीन और रिज़या बेगम के राज्यकाल में अमीरों के आपसी मतमेद और शासक के साथ सम्बन्ध के कारण विषमता और बढ़ गई। संघर्ष और अव्यवस्थित शासन के मध्य बलवन ने साम्राज्य रहा का प्रयत्न किया। मुस्लिम धर्म प्रहण कर लेने पर भी स्थानीय मुसलमानों के अधीन रहना पूर्व मुसलमान अपना अपमान समभते थे। ऐसी विरोधी परिस्थितियों में सदैव पडयन्त्र की योजना रहती थी। बलवन का सारा समय विरोधों के दमन में ही व्यतीत हुआ। अफ़गान सरदारों व पराजित हिन्दुओं के साथ ही मंगोलों के दमन का भी प्रयास उसे करना पड़ता था। अत्यन्त निर्दयता और हढ़ता से उसने इन शिक्तयों का दमन किया। हिन्दुओं का राजव्यवस्था में कोई हाथ न था। फरिश्ता के अनुसार बलवन हिन्दुओं को कोई उत्तरदायित्वपूर्ण पद नहीं देता था।

बलवन के बाद भी केन्द्रीय शासन की अव्यवस्या बढ़ती ही गई जिससे लाभ उठाकर जमालुद्दीन खिलजी ने दिल्ली पर अधिकार जमाया। इसके बाद कमशः एक के बाद एक सुल्तान राज्याधिकार पाते रहे किन्तु अकबर के पहले कोई भी भारत में अपना दृढ़ शासन स्थापित न कर सका। शिक्त के हेतु संघर्ष की समाप्ति मुस्लिम राज्यकाल में कभी मी नहीं हुई। मुस्लिम साम्राज्य दृढ़ होकर भारत भूमि पर कुछ काल ही रह सका। महमूद्र गजनवी केवल आक्रमणकारी के रूप में भारत में आया था। गोरी ने साम्राज्य स्थापना का प्रयास किया। गुलाम, खिलजी एवं तुगलक वंश च्ल्णमंगुर थे। बाबर और हुमायूँ का प्रयास किया। गुलाम, खिलजी एवं तुगलक वंश च्ल्णमंगुर थे। बाबर और हुमायूँ का प्रयास भी साम्राज्य स्थापना की दृष्टि से विशेष सफल नहीं रहा। अकबर को भी बीस वर्ष तक विरोधी शिक्तयों का सामना करना पड़ा। उसकी मृत्यु के समय तक साम्राज्य की स्थापना हो गई थी। जहाँगीर और शाहजहाँ ने अकबर की नीति का अनुसरण करने का प्रयास किया किन्तु औरंगजेब की कटु नीति ने मुगल साम्राज्य का पतन करना ही दिया।

दिव्या भारत त्रारम्भ में बहुत दिनों तक मुस्लिम प्रभाव से त्राङ्कृता ही रहा। बारहवीं सदी तक कोई मुसलमान शासक दिव्या भारत में प्रवेश न कर सका। सन् १२६४

में अलाटद्दीन खिलजी ने देविगरि के यादव नृपति पर सम्पतिहरण के विचार से आक्रमण किया और विजयी हुआ। सन् १२६५ में राजिसंहासनासीन होने पर उसने रणभमीर चित्तीर, चन्देरी, मालवा, धार एवं उज्जैन को जीतने का प्रयास किया। अलाउद्दीन ने रणथम्भीर और चित्तीड़ को जीत लिया। मालवा और गुजरात उसके आधीन होगये। देविगिरि के यादवों और वारंगल काकतीय नृपतियों को एक बार मिलक काफूर ने फिर परास्त किया।

खिलाजियों के पश्चात् तुग़लकों का दिल्ली पर ऋषिकार हुआ। गयासुद्दीन तुग़लक का उत्तराधिकारी मुहुम्मद तुग़लक, जो भारतीय इतिहास में विद्धिप्त की उपाधि से विभूषित है, ने शासन व्यवस्था से धार्मिक नेताओं, मुल्ला, मौलवियों का प्रभाव कम करना चाहा था। उसकी मृत्यु के बाद फिरोजशाह ने फिर कट्टर इस्लाम धर्म के ऋनुसार ही शासनव्यवस्था करने का प्रयास किया। फिरोजशाह के निर्वल उत्तराधिकारियों का शासन काल पारस्परिक संघर्ष, विग्रह और विद्रोह से पूर्ण रहा, सन् १४२६ में बाबर ने दिल्ली पर आधिपत्य पाने का प्रयास किया। हुमायूँ का समय अशान्ति में ही व्यतीत हुआ।

शेरशाह का अल्पकालीन शासन सुख शान्ति से पूर्ण था। इसकी शासन व्यवस्था न्यायपद्धित एवं राजनीति भी उच्चकोटि की थी। दीर्घकालीन अशान्ति के बाद शान्ति एवं किंचित सुख की स्थापना ने वैमनस्य को विस्मृत करने में सहायता दी। जायसी इसी काल के प्रमुख सूजी किव हैं, जिनके काव्य में इस सहृदयता का परिचय उपलब्ध होता है। अकवर की नीति ने भी शान्ति स्थापन के कार्य में बहुत हाथ बटाया। जहाँगीर और शाहजहाँ के शासनकाल भी अपेचाकृत शान्ति और सुव्यवस्था के युग रहे। फिरोज की पद्धित का अनुसरण और इंजेब ने किया, उसकी कहरनीति और अंग्रेजों की नीति निपुणता ने शीघ्र ही मुस्लिम राज्य का पतन करा दिया। मुस्लिमकाल का यह संचिम्न ऐतिहासिक विवरण तत्कालीन राजनीतिक परिस्थितियों का परिचायक है। प्राप्त स्कृती रचनाओं का काल सोलहवीं सदी से लेकर बीसवीं के आरम्भ तक जाता है। इस समय तक अंग्रेजों का शासन स्थापित हो चुका था। शेख रहीम ने अपने 'प्रेमरस' में जार्ज पञ्चम की महिमा का गान किया है।

प्रारम्भिक मुस्लिम शासकों के समन्न विविध समस्यायें थीं। उत्तराधिकार सम्बन्धी श्रानिश्चितता के कारण एक मुल्तान की मृत्यु के बाद नवीन संघर्ष एवं विपत्तियां उत्पन्न हो जाती थीं। राजसभा में सरदारों, श्रमीरों एवं मिन्त्रयों का बोल बाला था। षड़यन्त्रों में वेगमों का भी यथेष्ट हाथ रहता था। भारत सहसा श्राकान्त तो हो गया था किन्तु शान्तिपूर्ण व्यवस्था एवं वातावरण का श्रभाव था। न्याय विभागों का काजी, सम्राटों के लिये एक समस्या थी, उसकी निरंकुशता से छूटने का प्रयाम श्रलाउद्दीन श्रीर मुहम्मद तुग़लक दोनों ने ही किया किन्तु उसे पूर्ण सफलता न मिल सकी। गुलाम, ख़िलजी, तुगलक, सैय्यद, लोदी एवं मुग़ल सम्राटों के शासनकाल में भी श्रव्यवस्था हो प्रधान थी।

भारतीय राजा मुगलों की विलासिता का अनुकरण करते के। हिन्दुओं को जिया देने के पश्चात् भी स्वतंत्रता न थी। देवालयों का नवीन निर्माण बन्द होगया था। पुरानों की मरम्मत की आजा भी कठिनाई से मिलती थी। वास्तव में मुस्लिम शासन सैनिक शासन था जिसका लच्य संकीर्ण एवं भौतिक था। मनसबदार एवं सामन्त ही राज्य शासन के दृढ़ स्तम्भ थे। राजनीतिक चेत्र में न केवल विधर्मी राजा ही असिंहिष्णु श्रीर कृर थे, देशी राजा भी उन्हीं का अनुकरण करते थे। प्रजा की उन्नति की श्रीर उनका ध्यान न था। नगरनिवासी राजा की राजनीति का कोई स्पष्ट प्रभाव गाँवों में रहने वाली जनता पर न पड़ता था। राज्य परिवर्तन या सम्राट परिवर्तन से उसकी त्रवस्था में कोई त्रान्तर न त्राता था। तुलसीदास जी के शब्दों में राजा 'परमस्वतंत्र न सिर पर कोऊ' थे, यदि उसे किसी बात की चिन्ता रहती थी तो उत्तराधिकार की श्रनिश्चितता या शिक्तसम्पन्न सरदारों श्रीर सामन्तों के दमन की । प्रजा का कोई चाय राजा के निर्वाचन या स्थापन में न होता था। तुलसीदास का 'कोउ नृप होइ हमें का हानी। चेरी छांड़ि ना होउब रानी' सामान्य जनता का राजसिंहासनाधीरा के प्रति व्यक्त किया गया विचार है। प्रजा का कोई श्रंकुश राजा के ऊपर न रह गया था। एक एक मुल्तान या भारतीय सापन्तों के हज़ारों की संख्या में रानियां होती थीं। इन रानियां की सं ानें त्रौर राजदरबार में रहने वाले कलाकार, कवि, संगीतज्ञ, चित्रकार, मूर्तिकार, विदूपकों, मसलरों श्रीर चापलूलों पर प्रजा की गाड़ी कमाई का धन नष्ट होता था। महल, क्रीड़ा-उपवन, सिंहासन, पलंग, मोरछल, चमर श्रीर लाखों के हीरा मोती, महार्घ रत्नों के त्राभूषण, राजमहलों की सजावट, चित्रकला, क्रीड़ाम्ग, सोने के पीजड़ों में बन्द शुक सारिका त्रादि पर देश की जनता का धन व्यय होता था; तभी तो तुलसीदास को राजा के लिये 'भूप प्रजासन' की उपाधि देनी पड़ी । इन सबके बदले में प्रजा को केवल अनीति और दन्ड राज्यशासन की खोर से, तथा अकाल, महामारी और दुर्भिच परमातमा की क्योर से प्राप्त होता था । परमेश्वर की दुहाई का तो प्रश्न ही नहीं उठता, धरा पर परमेश्वर का कनिष्ठ श्रंश सुल्तान था, उसके समज्ञ उनकी पहुँच नहीं हो सकती थी। किसान, मज़दूरों एवं शुद्रों की स्थिति अच्छी नहीं थी। जहांगीर के समय (१६३० ई०) का सतासिया स्त्रकाल कितना भयंकर था उसका परिचय मुन्दर किव के साहित्य से ही ज्ञात होता है। ऐसे समयों पर निर्धन जनता की

तुलसीदास : रा० च० मा० उत्तरकाएड ।

द्विज श्रुति बेचक भृष प्रजासन । कोउ निहं मान निगम श्रनुसासन ॥ तुससीदास : उत्तरकागड रा० घ० भा० ।

२. नृप पाप पराचण धर्म नहीं । करि दगड बिडम्ब प्रजा नितहीं ॥

किन बारिह बार दुकाल परें , बिनु श्चन्न दुन्ती सब लोग मरें ॥
 देव न वर्ष हिं धरनि बए न जामिह धान ।

मानवता खो जाती थी । वे सब कर्तब्यों ऋौर सम्बन्धों को त्याग कर केवल जीवन धारण की चेप्टा करते थे। इस अपन्धाधन्ध राजनीति का वर्णन सूरदास ऐसे लीलागायन में मस्त जन्मान्ध कवि ने भी किया है। तुलसी, सूर कबीर एवं विद्यापति की रचनार्त्रों में इस समय की राजनीतिक परिस्थिति के संकेत मिलते हैं। तुलसीदास ने तो इस विषय पर बहुन कुछ लिखा है। इतना सब होने पर भी ये 'सूफी-कवि' इस स्रोर से उदासीन क्यों हैं यह एक जटिल समस्या है। इन कवियों के सामने पश्तुल्य दास दासी, उन पर किये जाने वाले पाशविक ऋत्याचार, पद-पद पर ऋपमानित 'त्रस्त, पीइत किसान और अमजीवी जनता के अनिगनत कष्ट थे। अकाल, महामारी, युद्ध और बाढ़ आदि दैवी प्रकोप वर्तमान थे, फिर भी इन सूफी कवियों ने इनमें से किसी का भी दुःखान्त वर्णन नहीं किया है जबकि उसी युग के तुलसी, सूर, कवीर, ऋादि कवियों के काव्य में इसका वर्णन एवं संकेत मिलता है। कहा जा सकता है कि राजदन्ड के भय, एवं स्वकीर्तिनाश भय से इन्होंने ऐसा नहीं किया तो यह दलील भी थोथी है जबिक उसी समय का एक किन 'संतन्ह की कहा सीकरी सो काम' त्र्यौर 'भरोसी दढ़ इन चरनन केरो' गा सकता है तब राजधर्म के अनुयायी सूफी हाधकों को यह अकारण भय क्यों ? सूफी साधना का ब्रारमा ही त्याग ब्रौर वैराग्य पर हुन्ना, फिर यदि उसे राजभय प्राप्त न हो तो चिन्ता किस बात की ?

सूफी किवयों की इस चुप्पी का कारण है उनका इस्लामानुमोदन का प्रदर्शन। सूफीमन वा प्रवेश जिस समय भारत भूमि पर हुआ उस समय तक उसका राजसत्ता से विरोध समाप्त हो चुका था। अब सूफी-मन, इस्लाम-धर्म का एक खंग था। इन सूफी किवयों के दृष्टिकोण से राजनीतिक स्थिति अनुकूल थी, क्योंकि उसमें धर्म के प्रसार का अवकाश था, यही कारण है कि इन्होंने अन्थारम्भ में शाहेवकत की प्रशंसा करते समय 'दीन क थूनी' कहा है। उन्हें राजा की अनीति या धर्मान्धना से उनना मतलब न था जितना उसके दीन प्रसारक स्वरूप से। इस्लाम धर्म के विकास एवं उत्थान के अनुकूल परिस्थित होने के कारण ये सुलतानों की निन्दा न करके बढ़ाई करते हैं और कहीं भी उनकी परधर्म-दमन नीति को प्रकाश में नहीं लाते, केवल न्रमुहम्मद ने 'इन्द्रावित' में राजनीति की चर्चा मात्र की है।

इसका प्रमुख कारण यह है कि स्कियों की दिष्ट में समय अनुकृल था, उन्हीं के धर्मानुयायी शासक थे। धर्म प्रचार का पूर्ण अवकाश उन्हें प्राप्त था। धर्म का अनुकरण करने वाले पर राजा की कृपादिष्ट थी। राजनीति में साधारण व्यक्ति का हाथ नहीं था वह राज्य के कार्यों से उदासीन था। धर्म की दिष्ट से जहाँ स्कियों ने परिस्थिति की अनुकृलता की चर्चा की है वहीं उसके अन्य स्वरूपों के प्रति वे उदासीन हैं।

श्रंग्रेजों का शासन हो जाने से पिसती हुई जनता को कुछ सांस लेने का श्रवकाश प्राप्त हुआ। इस अर्थ में कि उन्हें श्रव किसी राजा के लाख संस्थक परिवार का दमन नहीं सहन पड़ता था, किन्तु दमन तो था ही। राजा का कनिष्ठ रूप गवर्नर, पुलिस के सिपाही, जमींदार एवं शासनाधिकारी उच्चवर्ग सदा की भाँति निम्नवर्ग को दवाने का, उनके सुख चैन छीनने का प्रयास करते रहे, तुलसीदास की चौपाई 'उदर भरे सोइ धर्म सिखावें' इस युग की शिच्चा का सत्य स्वरूप प्रदर्शित करती रही; फिर भी विज्ञान की देन, रेल, तार, डाक किञ्चित शिच्चा प्रसार आदि के कारण इस समय की अवस्था अपेचाकृत शान्तिपूर्ण थी। इन राजाओं एवं उनके प्रतिनिधि गवर्नर जनरल आदि के सम्मुख उत्तराधिकार निर्वाचन की समस्या न थी और न देशी राजा इतने सशकन थे कि इनका सबल विरोध करते। अंग्रेजों की शोषण-नीति का स्वर्प ही दूसरा था। उसमें दांवपेंच की चालें थीं, जबिक मुग़ल सम्नाटों की दमन नीति में बल एवं वैभव का प्रदर्शन था।

#### सामाजिक स्थिति :

मध्यकालीन सामाजिक स्थिति की कोई विच्छित्र और स्वतंत्र सत्ता नहीं है। भारत पर भिन्न समयों में विदेशी जानियों ने श्राक्रमण किये थे, एवं श्राक्रमणकारी भारतीय जन-समूह के श्रंश बन चुके थे। भारतीय समाज की इस श्रविच्छिन्न धारा में मुसलमान जानि क्यों नहीं मिल पाई इसका कारण है।

सातवीं शताब्दी तक भारत में प्राचीन काल की भांति मुख्यतया चार वर्ण थे। ब्राह्मण विशेषकर अध्ययन और अध्यापन का कार्य करते और समाज के नेता समके जाते थे। वे राजाओं के मन्त्री होते थे परन्तु सन् ७०० ई० से १००० ई० के मध्य वे अन्य पेशे भी करने लगे और पाराशर स्मृति में सब वर्णों को अन्य कार्य करने की त्राज्ञा भी दे दी गई थी । वैदिक काल का गाईस्थ्य जीवन ऋषिकांश कृषि एवं पशुपालन की जीविका पर त्र्याधारित था, किन्तु कालान्तर में नये पेशों का जन्म हुन्ना। वर्णव्यवस्था के ऋनुसार श्रम विभाजन की स्थिरता रहने पर भी, वर्णों में संघर्ष बद्ध-काल से ही त्रारम्भ हो चुका था। ब्राह्मणों ने राज्य स्थापना की, त्रीर चत्रियों ने ब्रह्म ज्ञान का उपदेश दिया। ब्राह्मण ब्रीर इतिय की उच्चता का वर्णन जातक निदान कथा में इस प्रकार मिलता है: 'लोकमान्य ब्राह्मण त्रीर चत्रिय इन्हीं दो कुलों में बुद्ध पैदा होते हैं, त्राजकल च्त्रियकुल लोकमान्य है। इसी में जन्म लंगा'। धीरे-धीरे युद्धप्रिय चित्रय भूमिपति बन चुका था । वाणिज्य की उन्नति के कारण वैश्यवर्गश्रेष्ठी हो गया था, जो समय समय पर दान द्वारा धार्मिक देव में भी महान बनने का प्रयास करता था। चात-र्वणों में सब से हीन त्रावस्था शहों की थी। इनके साथ किसी भी प्रकार का सम्पर्क निन्दनीय समभा जाता था। जीविकीपार्जन के हेतु केवल सेवा यथेष्ट न थी। धीरे धीरे जितने कार्यों के प्रति निम्नता की भावना उत्पन्न हो जाती थी वे कार्य भी इन्हें करने पहले थे। बौद्ध त्रौर जैन मत के त्रानुसार खेती करना पाप समभा जाता था क्योंकि इसमें जीवों की हत्या होती है। इससे प्रभावित होकर वैश्यों ने कृषिकर्म त्याग दिया स्त्रीर कृषि करने वालों की गणना भी शूद्रों में होने लगी, किन्तु श्रब तक ये लोग श्रञ्जत नहीं समके जाते थे। धीरे धीरे इनके काम बढते गये क्योंकि वैश्य त्रादि अन्य वर्णों ने बहत से काम

छोड़ दिये थे। राजपूत काल में दस्तकारी के कार्य तिरस्कार की दृष्टि से देखे जाते थे। इत प्रकार का भाव प्रत्येक समाज में जहाँ जागीरदारी की प्रथा होती है पाया जाता है। इन स्यक्त कार्यों को करने वाले व्यक्तियों की गणना भी श्रूद्र वर्ग में हो जाती थी। इन चारों वर्णों के अतिरिक्त इसी कारण अनेक उपजातियाँ बन गई, जो पीछे से अन्त्यज कहलाई। इन अन्त्यजों में घोबी, जुलाहे और चिड़ीमारों की भी गणना थी। पहले केवल चाएडाल और कृतप ही अन्त्यज समके जाते थे। इस प्रकार मध्यकाल के समाज में, चार वर्णों के अतिरिक्त कई अन्य उपजातियाँ भी बन गई।

ब्राह्मण वर्ग सदैव से अत्यधिक सम्मानित रहा और इसी कारण उसमें अहंमन्यता का भाव बृद्धि पाता गया ! इसी के विरुद्ध श्रद्ध वर्ग सदैव से उपेद्धित रहा, शान्ति-प्रिय, नीति-निपुण राजा के शासन काल तक में इनका कोई प्रबन्ध न था । समाज में हीनत्व की भावना का सम्बन्ध वर्णाहीनता एवं धनहीनता दोनों से ही था । मनुस्मृति में इनकी हीन अवस्था का वर्णन है । सेवा के बदले इन्हें फटा पुराना वस्त्र, उच्छिष्ट भोजन, दूटे फूटे बर्तन प्राप्त हो जाते थे । इन्हें स्वतन्त्र अधिकार न था । मनु ने श्रद्धों के लिये विधान बना दिया था कि यदि निम्नवर्गीय कोई भी व्यक्ति किसी उच्चजाति के काम धाम का अनुकरण कर जीविका चलाये तो राजा को चाहिये उसका धन छीन कर देश निकाला दे दे १ ।

मेगास्थनीज के वर्णन से स्पष्ट हो जाता है कि कृषकों, चरवाहों, विसकों और अमजी-वियों की संस्था अन्य वर्णों से अधिक थी।

विदेशी आक्रमणों, शक, हूण आदि के आगमन से सामाजिक व्यवस्था में कोई अन्तर नहीं आता था। इन जातियों के मिश्रण से जो सामाजिक समस्यायें उत्पन्न होती थीं उनका समाधान भाष्य एवं टीकाकार कर देते थे। गुष्त-काल में मनु, याज्ञवलक्य, बृहस्पित एवं नारद स्मृतियों के नवीन संस्करण निकले। सूत्रों की नवीन व्याख्या हुई। टीका और भाष्यों के द्वारा अचिलत प्रणालियों और मान्यताओं को समर्थन प्राप्त हुआ। किन्तु इस 'स्वर्ण्युग' में भी सामाजिक त्रेत्र में आशातीत सफलता नहीं हुई। वर्णों का विभेद बना ही रहा। वर्ण-भेद कर्म के अनुसार हो चुका था। विभिन्न वर्गों में कोई आपसी सम्बन्ध न था। अन्तर्जातीय विवाह की जो कुछ भी सूचना यदाकदा मिलती है उसका सम्बन्ध अधिकांश राजन्य वर्ग मे था क्योंकि ईश्वर की भाँति राजा की कोई जाति नहीं होती है, यह विश्वास हढ़ हो चला था। मामाजिक नियमों का संचालन अब भी 'मनुस्मृति' ही कर रही थी। जाति और वर्ण में अभिन्नत्व स्थापित हो गया था। हर्ष के समत तक आते आते हिन्दू समाज का आज का स्वरूप निर्धारित हो चला था।

ह नत्सांग ने चार वर्गों के द्यतिरिक्त द्यन्य द्यनेक जातियों का वर्गन किया है। उसके द्यनुसार जनसमुदाय ने सुविधानुसार द्यनेक जातियों बनालीं। इनकी संख्या द्यधिक थी

को कोभाद्धमों जात्का जीवेदुत्कृष्ट कर्मभिः तंराजा निभनं कृत्वा क्षिप्रमेव प्रवासकेत्॥

तथा उनकी गणना चातुवर्ण्य के अन्तर्गत नहीं होती थी। गाँवों के बाहर रहनेवाले कसाई, महुआ, फांसी देने वाले, मेहतर आदि को बलपूर्वक नगर के बाहर ही रक्ता जाता था। शूद्र वर्ण के अत्यधिक तिरस्कार के कारण उसमें विरोध की भावना उदय हुई जिसे उच्चवर्णों के यहाँ की दासी-माताओं से बढ़ावा मिला। बौद्धधर्म की महायान शास्ता ने भी शूद्र वर्ग में उच्चता की भावना जाप्रत करने में बड़ा प्रोत्साहन दिया। इस संघर्ष में ब्राह्मणों ने भी साथ दिया। वृथल चन्द्रगुप्त को चाणक्य ने शासनाधिकारी बनाया। महापद्म नन्द उसके पूर्व ही उदाहरण प्रस्तुत कर चुका था, ब्राह्मण चित्रय संघर्ष का आरम्भ उपनिषद काल में ही हो चला था इसका प्रकट स्वरूप बौद्ध काल में देखने को मिलता है। ब्राह्मणों ने सहायता के लिये शूद्धों को भी उच्चता प्रदान की। शूद्धों के राज्याभिषेक के कारण निम्नवर्ग में चेतना की विशिष्ट लहर उठी। इसकी दो धारायें स्पष्ट हैं। पहली गौड़ाधिपति पालवंशीय शासन सत्ता के रूप में और दूसरी चौरासी सिद्धों के धार्मिक जीवन और काव्य की चेतना के रूप में।

एक त्रोर जहाँ शूदों में उच्चता की भावना स्थिर हो रही थी दूसरी त्रोर वहीं स्त्रियों की त्रावस्था हीन होती जा रही थी। नवीन ब्राह्मण धर्म की शृंखला ह्यों से प्रसित समाज में उनकी उन्नति का मार्ग त्रवरुद्ध हो चला। चन्निय को जहाँ समाज का रचक माना जाता था, वहीं राजपूतों के लिये स्त्रियों की रचा का त्रर्थ उसका हीनत्व हो गया था। जैसे मनुष्य की अन्य प्रकार की सम्पत्ति होती है उसी प्रकार स्त्री की गणना भी सम्पत्ति के बान्तर्गत होने लगी। स्त्री केवल मनोरंजन श्रीर कीड़ा का प्रसाधन बन गई। उनके एक स्वामी के निधन होने पर वे हजारों की संख्या में सती होने को बाध्य की जाती थीं। बाध्य करने का तात्वर्य यह कि यदि ऐसा नहीं करती थीं तो समाज में उनका त्रादर नहीं होता था। स्वामी के साथ जल मरने वाली स्त्री का इहलोक त्रीर परलोक दोनों में सम्मान होता था। धीरे-धीरे हिंदू जाति को कुरीतियों, भौतिक एवं सामाजिक संकीर्णतात्रों ने त्रात्मसात करना प्रारम्भ कर दिया। सती, बालविवाह, छूनछात, जांतपांत के ऋत्यंत निकृष्ट भेदभाव, ऊंच नीच के विचार, परदा ऋादि कुरीतियाँ समाज में व्याप्त होगईं। राजपून काल में आरम्भ हुई पार्थक्य एवं कुलीन प्रथा का परिणाम ही परदा था। बाल विवाह और विधवाओं के पुनर्विवाह का वर्जन लगभग दसवीं सदी से प्रारम्भ हुन्ना। बालविवाह का कारण श्री चि॰ वि॰ वैद्य के मतानुसार बौद्ध मत में क्वारी स्त्रियों का दीन्नित होना है। बालिका ग्रां को सन्यासिनी होने से रोकने के लिये उनका विवाह बचपन में ही कर दिया जाता था।

सामान्यत: दसवीं शताब्दी के भारतीय समाज के कुछ प्रमुख स्वरूप हैं। समाज में कई प्रकार की विषमतायें थीं जिनमें धन ख्रौर निर्धनता, पारिडत्य ख्रौर मौर्ख्य प्रवल विरोधी थे। जहाँ समाज में एक ख्रोर करोड़पती श्रेष्ठि थे, वहीं दूसरी ख्रोर घोर निर्धनता से पीड़ित निम्नवर्ग भी था जो धन ख्रौर बुद्धि दोनों के ख्रभाव से दुःखी था। वर्ण विभाजन, जाति विभाजन के रूप में परिवर्तित ही चुका था। ख्रत्यन्त दबाव के कार कि निग्नवर्ग में ख्रात्मोननित की प्रवल भावना जाग्रत होगई थी। शक्नों के एक

दल ने राजसत्ता प्राप्त करके चृत्रियों से स्पर्का करनी चाही, श्रीर दूसरी श्रोर उन्होंने सिद्धों के रूप में पन्डितों श्रीर धर्माचार्यों को ललकारा। किन्तु समाज में स्त्रियों का स्थान सम्मानपूर्ण न था। उनकी स्वतंत्रता जाती रही थी। धनिकों का जीवन श्रत्यन्त विलासमय था। साधारण जनता तथा सेवक एवं भृत्यों का जीवन निकृष्ट हो गया था।

मुस्तिम स्राक्रमण के साथ भारतीय समाजिक विभाजन में नई किइयाँ जुटती हैं।
ये स्राक्रमणकारी श्रपने साथ भिन्न संस्कृति, सामाजिक व्यवस्था, उपासना पद्धति तथा
नैतिक धारणा लाये थे। इन स्राक्रमणकारियों ने भारतीय समाज में घुलने-मिलने की
स्रिधिक चेप्टा नहीं की प्रत्युत स्रपनी भिन्न संस्कृति स्रीर समाज को दृढ़ बनाये रखने में
स्रिधिक सचेप्ट रहे। इन शासकों के साथ स्राने वाले समाज का सुविधापूर्वक विभाजन
दो श्रेणियों में किया जा सकता है। एक तो उच्च पदस्थ सेनाधिकारी दूसरे साधारण
सैनिक। विजय के पश्चान् विजित प्रान्तों का स्रिधिकार इन्हीं उच्च पदाधिकारियों को
मिलता जो सदैव शासक के रहन-सहन का स्रमुकरण करते थे। निम्नवर्गीय सैनिक
यहाँ के जनजीवन के सम्पर्क में स्राते थे जो यहाँ की स्त्रियों से विवाह करके मुस्लिम
समाज की सैक्या-पृद्धि करते रहे।

मुस्लिम शासक-वर्ग भोग विलास का जीवन व्यतीत करता था। अपनी इस ऐश्वर्य निष्ता में वे भारतीय राजाओं के जीवन से भी प्रभावित हुये। शासकों का जीवन केवल आनन्द का जीवन था। उन्हें न तो प्रजा की सुविधाओं का ध्यान था। और न राजव्यवस्था की चिन्ता। विजय हो जाने पर वे शासन-व्यवस्था अमीरों और न्याय-व्यवस्था मुल्लाओं और काजियों के हाथ में सौंपकर निश्चित हो जाते थे। अमीर उमरा का जीवन भी विलासपूर्ण था। उनका राजकीय शक्ति पर बड़ा प्रभाव था। स्वेच्छा से अमीरों की इच्छा के विरुद्ध कार्य करने से सुल्तानों को विपद् का सामना करना पड़ता था।

इस्लाम धर्म के ऋनुसार सुल्तान का जीवन विशेष विलास ऋौर ऐश्वर्यपूर्ण नहीं होना चाहिये ऋतः मुल्लाओं ऋौर ऐश्वर्यिय सुल्तानों में विरोध स्वाभाविक था, किन्तु जेहाद के हेतु इस्लाम धर्मानुयायी सैनिकों को उत्साहित ऋौर ऋावेशपूर्ण रखने तथा भारतीय विद्रोह दमन के समर्थन के हेतु इन सुल्तानों ने सुल्लाओं से कभी खुलकर विरोध नहीं किया यद्यपि कभी-कभी इसका प्रयास होता रहता था।

उलेमात्रों के प्रभावाधिक्य के कारण शासकों ने भी धर्मप्रसार में इन्हें सहायता दी। इसी कारण ये सुल्तान भारतीय जनता और धर्म के प्रति अधिक सिह्धणु न हो सके। उलेमात्रों का प्रभाव अधिक था। वे भारतीय सन्तों और धार्मिक व्यक्तियों का विरोध करते थे, तथा पूजोपासना की स्वतंत्रता अपहरण करने के लिये सुल्तानों को प्रोत्साहित करते थे। कभी-कभी मुस्लिम स्वतंत्र चिंतकों या स्फियों को इनकी करूर नीति का निशाना बनना पड़ता था। कबीर ऐसे उदार धार्मिक को भी सुल्तान की क्र्रता का भाजन

होना पड़ा था। वास्तव में इन सब के पीछे राजनीति कार्य कर रही थी। न्यायलय में भी काजियों का प्रभुत्व था फलतः प्रत्येक चेत्र में भारतीय जनता पर ऋत्याचार होता था। कुछ नीतिनिपुण सुल्तान प्रजा की इस कठिनाई से परिचित होते थे फिर भी मुल्लात्रों को प्रसन्न रखने की अनिवार्यता समभते हुये अपनी नीति परिवर्तित करने में सफल न होते थे। त्र्यलबेरुनी ने मुल्ला त्र्यीर सुलतान के इस गठबन्धन की प्रशंसा ऋधिक की है। सुल्तान को ऋबाध ऋधिकार, ऐश्वर्य ऋौर विलास का अधिकारी इन्हीं उलेमाओं ने बनाया था अतः उनका विरोध मुल्तान की चमता के बाहर था। दसरी ख्रोर जनवर्ग में मुल्लाख्रों की श्रेष्ठता ख्रौर सम्मान राजप्रभय के कारण ही मुलभ हुआ था। अतः वे भी मुलतानों का विरोध अधिक नहीं करते थे। इन मुल्लाओं को सामाजिक व्यवस्था में वही स्थान प्राप्त हुआ जो भारतीय समाज में ब्राह्मर्गों को प्राप्त था। हिन्दू समाज के कर्णधार पिडतों के सम्मुख नष्ट होती हुई सामाजिक परम्परा को ऋतु ग्य रखने का प्रश्न था और इन उलेमाओं के मन में ऋपने रीति रवाजों का प्रचार कर श्रेपने प्रभुत्व को बनाये रखने की इच्छा थी। उलेमाश्रों के कारण ही पृथक मुस्लिम संस्कृति जीवित रह सकी, इनकी कट्टर नीति के कारण सामञ्जस्य ख्रौर समन्वय की भावना को धक्का पहुँचा। उलेमार्ख्रों ने या तो हिन्दुस्रों को मुसलमान बनाने का प्रयास किया या विरोध करने पर उन्हें समूल नध्ट कर देने की चेष्टाकी।

हिन्दू समाज के स्थूल रूप से इस समय तीन वर्ग हो गये। (१) राजन्य एवं धनिक वर्ग, जो अपने रहन-सहन में सुल्तानों को जीवनचर्या से प्रभावित था। भोगविलास, रेश्वर्य वैभव में मगन यह वर्ग चिन्ता विमुक्त था। अपने आश्रितों की इन्हें चिन्ता न थी। (२) साधारण जनवर्ग जो कारण्वश मुस्लिम समाज में दीचित होने को बाध्य हो रहा था; कभी समाज में उच्च स्थान पाने के लिये, कभी जिजया या राजदण्ड से मुक्त होने के लिये, कभी शासनाधिकार लिप्सा और कभी राजभय के कारण ये धन और बुद्धि से हीन, अपने समाज की रुढ़ियों से त्रस्त प्राणी 'परधर्म भयावहः' होते हुए भी उसे अपनाने को बाध्य हो रहे थे। (३) तीसरे वर्ग में वे पण्डित थे जो समाज की विश्वञ्चलता से भली भांति परिचित थे और जाति-पाँति, कर्मकाण्ड आदि की रूढ़िवादिता के दुष्परिणामों को समभ चुके थे। इनका प्रयास एक ओर तो इस विश्वञ्चलता एवं स्तरहीनता की निन्दा करके समाज को उधर से विमुख करना था दूसरी और पूजोपासना के चेत्र में 'हरिभक्त' की कसौटी रखकर मनुष्य में समानता स्थापित करना था।

एक नया 'सन्तवर्ग' त्रौर उठ खड़ा हुआ जिसका सम्पर्क हिन्दू त्रौर मुस्लिम दोनों ही समाजों से रहता था। दोनों समाजों के संघर्ष से जो कट्टरता, धर्मान्धता एवं कुरीतियाँ

दियो हुक्कम करायो निहं देरी। गंता बोरहु मेर पग बेरी।
सुनि श्रनुचर पग पाई जंजीरें। बोर्यो गंता माह कवीरे॥
कवीर जी की कथा, विश्व नाथ प्रसाद मिश्र जी की टीका द्वारा

प्रचलित हो गई थीं उनको समभते हुये और इन सबके मूल में धर्म की विभिन्नता को मानकर ये स्वतन्त्र चिन्तक एक नवीन मार्ग निकालने का प्रयास कर रहे थे किन्तु ऐसा करने के लिये उन्होंने खर्डनात्मक प्रणाली को त्रप्रनाया। हिन्दू और मुसलमान दोनों की सामाजिक कुरीतियों का खर्डन ये बड़े जोश से करते थे, इनके स्वप्रतिपादित सिद्धांतों में श्रहंमन्यता श्रिधक रहती थी। यही कारण है कि उद्देश्य एक रहने पर भी यह वर्ग सूफ़ियों की भौति लोकप्रिय न हो सका। इस वर्ग के प्रतीक कबीर हैं।

कट्टरपन्थी उलेमात्रों, काजियों श्रीर मुल्लात्रों के प्रतिकृत सूफी साधक श्रत्यन्त उदार ये। इनकी भावधारा का त्राधार इश्क या प्रेम था। यह सम्प्रदाय जीवन के सामान्य भाव पद्म पर एवं विलासपूर्ण जीवन की त्रापेद्मा सदाचार पर श्रिधक ध्यान देता था। इन स्फियों को मुल्ला मौलिवियों की माँति राजाश्रय प्राप्त न था यद्यपि यह भी सत्य नहीं है कि इन्हें श्रपनी उदारनीति के कारण राजदर्ड भोगना पड़ता था। वास्तव में इनका जनसमाज पर श्रत्यधिक प्रभाव होने के कारण श्रत्यायियों की संख्या इतनी बढ़ जाती थी कि भय खाकर सुल्तान इन्हें मृत्यु के घाट उतारता था। फर्छ खिसयर ने सिन्ध के पीर बिन सीर को राजिविद्रोह के भय के कारण ही प्राणदर्ग दिया था। इन स्फियों के दमन में कोई राजनीतिक कारण ही छिपा रहता था। सूफी सन्त 'मुल्लाशाह' दाराशिकोह का गुरू था। उसने दाराशिकोह के सुल्तान होने की भविष्यवाणी की थी, इसी पर कोधित होकर वैमनस्य के कारण श्रीरंगजेब ने उसे 'जीवन्मुक्त' कर दिया था।

इदय के धनी सुफ़ियों का प्रभाव सामान्य जनता पर ऋधिक था, यद्यपि इन सुफ़ियों न अपनी विचारधारा को इस्लाम के अन्तर्गत ही रखने का प्रयास किया है। मुहम्मद साहब की पैगम्बर के रूप में भावना इन्हें भी मान्य थी। कुरान में प्रतिपादित नियमों के त्राधार पर ही समाज की व्यवस्था त्रौर नियन्त्रण इन्हें मान्य था । सैद्धांतिक रूप में इस विचारधारा का पोषक होने पर भी सूफ़ियों ने भारतीय जीवन के सामान्य सिद्धान्तों, साधना प्रणालियों एवं काव्य पद्भतियों को छपने साहित्य में स्थान दिया। विन्छित्र होती हुई सामाजिक व्यवस्था में समन्वय स्थापित करके शान्ति और हृदयगत प्रेम की स्थापना में इन सुफ़ियों का बहुत योग है। निर्गुण पंथियों की भाँति इन्होंने भी दो भिन्न धर्मी त्रौर समाजों के मध्य एक सामान्य मार्ग निकालने का प्रयास किया किन्तु दोनों की पद्भतियों न्नीर माध्यम में न्नान्तर है। निर्म्यपन्थियों ने उपदेश देने के लिये ही स्फुट पदों की रचना की जिनमें उनकी खरहनारमक पद्धति ऋहंमन्यता एवं गुरुत्व की भावना प्रधान थी जो भावनात्रों की त्रपेदा तर्क त्रौर बुद्धि की कसौटी पर खरी उतरती थी। ्रसक्तियों ने उपदेश तो दिया किन्तु 'कान्तासम्मति' मधुर शन्दों में जनता की ही कथाओं को जनभाषा में, भावात्मक उपदेश से समन्वित करके सामान्य जन वर्ग तक पहुँचाया। इन्हें ऋपनी विद्वता का गर्व न था । ये बलात् किसी पर ऋपने विचार ऋारोपित नहीं करना चाहते ये,साथ ही ये किसी भी पद्धति का विरोध या खंडन करके कोई स्थापना करने का प्रयास नहीं करते थे, किन्तु इनके विनय में कुछ ऐसा प्रभाव था कि सभी इनकी श्रीरं श्राकर्षित दोते श्रीर इनका सम्मान करते वे। तत्कालीन सांस्कृतिक समन्वव में स्फियों का बहुत हाथ था। नाथ पंथी साधुत्रों एवं भिक्त कालीन निर्मु लोपातना के धनेक तत्वों का समावेश स्की साधना में हुत्रा। नाथ पंथियों के चमत्कार प्रदर्शन का प्रभाव भी इन स्फियों पर बहुत पड़ा। स्कियों में करामातें प्रसिद्ध हैं। कीचड़ में से चलकर निकल जाने पर भी पैर का वैसा ही स्वच्छ रहना, एक स्थान पर बैठे रहकर सब स्थानों का समाचार प्राप्त कर लेना श्रादि ऐसे चमत्कारों में प्रसिद्ध हैं।

इन स्फियों का विशेष प्रभाव न तो राजसमुदाय पर ही या और न मुल्ला मीलिवियों पर । हिन्दू त्राभिजात्यवर्ग भी इस प्रकार के साधुत्रों के संसर्ग में अधिक नहीं आया । साधारण निम्नस्तर की जातियों पर स्फियों का प्रकुर प्रभाव या, वैसे कुछ स्फियों का प्रभाव सुल्तानों पर भी था । इल्तुतिमिश ने शेख कुतुवशाह का सम्मान किया या । अकबर सलीम चिश्ती की दरगाह तक पैदल गया था और दाराशिकोह स्फी सन्त मुल्लाशाह का शिष्य था ।

मुस्लिम समाज में हिन्दुओं का इतनी संस्था में परिवर्तित होने के दो प्रधान कारण हैं। एक तो हिन्दू समाज के निम्नस्तरीय समाज की शोचनीय अवस्था, और दूसरे इन स्फ़ी सन्तों की प्रम साधना। इनमें प्रमुखकारण प्रथम ही है। हिन्दू समाज का निम्नतर व्यक्ति भी इस्लाम प्रह्या कर लेने के पश्चात् सभ्य समाज का सदस्य बन नाता था। मुल्तान की दास दासियां भी इस्लाम ग्रह्या करके महत्व प्राप्ति की चेण्टा किया करतीं थीं। ऐसे सम्बन्धों से उत्पन्न सन्तान योग्य होने पर राज्य भी प्राप्त कर लेती थीं, किन्द्र समाज में उनका आदर नहीं होता था। शासन-पद्धति में इन दासों और गुलामों का महत्वपूर्य हाथ था, किन्द्र समाजिक व्यवस्था में इससे कोई विशेष अन्तर न पढ़ता था।

मुस्लिम समाज में वर्गीकरण की दृष्टि से उस समय के समाज का विभाजन चार वर्गों में सम्भव है। प्रथम वर्ग में सुल्तान, उसके निकट सम्बन्धी और रहेंस वर्ग आता है। यह वर्ग पूर्ण रूप से सम्पन्न था तथा भीग विलास में जीवन व्यतीत करना था।

दूसरे वर्ग में वे विद्याव्यसनी आते हैं जिनका प्रधान कार्य धार्मिक प्रन्थों का अध्ययन और प्रतिपादन था। इस वर्ग में मुल्ला, उलेमा, सैयद और काज़ी आते हैं।

तीसरे वर्ग के ऋन्तर्गत राजन्य वर्ग एवं रईस वर्ग को प्रसन्न रखने वाले चाडुकार त्याते हैं। इस वर्ग के ऋन्तर्गत नर्तिकयाँ, संगीतश, चुटुकलों में पटु एवं ऋन्य लितत कलाओं में पारंगत व्यक्ति ऋाते हैं।

निम्नतम वर्ग यह था जिसका किसी भी प्रकार से शासन व्यवस्था में हाथ न था, उन्हें

पराधीन पर बदन निहारत मानत मृद बडाई। इंग्रे इंग्रत विक्रको विक्रकात हैं ज्वाँ दर्शन में स्काई।

किसी भी प्रकार का राजनीतिक अधिकार प्राप्त न था। कर देने का अधिकांश भार इसी वर्ग पर था। कर वसूल करने वाले अधिकारी और गांव के मुख्या धनी होते जाते थे। निम्न श्रेणी के इन हिन्दू और मुसलमानों की अवस्था में विशेष अन्तर न था। इनकी सामाजिक स्थिति और धार्मिक विश्वास भी अधिकांशतः पूर्ववत ही थे फिर भी कभी कभी कर से मुक्ति एवं सुल्तान की कृपा-दृष्टि केवल मुसलमानों पर ही होती थी। यह सोचकर हिन्दू कभी जिल्या और कभी प्राण् दुष्ड आदि भयों से बाधित होकर इस्लाम का आलिगान कर लेते थे ।

भारत में आने के पश्चात् मुस्लिम समाज में भी विभेद उत्पन्न हो गया। वे हिन्दू रीतिनीति से प्रभावित हुये। वर्णभेद की धारणा दृढ़ होने लगी। उनका आपस में एक दूसरे से सम्पर्क छूटने लगा है। धीरे धीरे मुस्लिम समाज में भी ऊँच नीच का भाव दृढ़ हो गया है। साम्राज्य में प्रायः सभी बड़े पदों पर नियुक्ति उन्हें आर्थिक चिन्ता से मुक्त और विलासी बनाती थी।

मध्यकालीन हिन्दू समाज का स्थूलरूप से उच्चवर्गीय और निम्नवर्गीय दो रूपों में विभाजन किया जा सकता है। उच्चवर्गीय हिन्दू और मुस्लिम समाज में विशेष अन्तर न था। धर्म सम्बन्धी अत्याचारों का प्रयत्च प्रभाव इसी वर्ग पर पड़ता या वल्लभाचार्य ने अपने 'कृष्णाश्रय' नामक प्रन्थ में तत्कालीन सामाजिक अशान्ति एवं उद्विग्नता का वर्णन इस प्रकार किया है। 'म्लेच्छों से आकान्त देश नाना प्रकार के पापों का स्थान बन गया। सत्युक्ष पीढ़ित हुये, समप्र लोक व्यप्र और व्यथित हुये। गंगादिक अष्ठ बीर्य दुष्टों से आवृत्त ये, उनका महत्व तिरोहित हो चुका था। देवता प्रच्छन्न हो चुके थ। अशिद्धा और अज्ञान के कारण वैदिक तथा अन्य मन्त्र नष्ट हो रहे थे। लोग ब्रह्मचर्याद बतों से हीन ये, ऐसे व्यक्तियों के सम्पर्क में आकर वेदमन्त्र भी हीन हो रहे थे' ।

हिन्दुक्रों का वैभव नष्ट हो गया था। पराजित जाति धीरे धीरे ऋशक ऋौर महत्व हीन होती जा रही थी। ऋधिकांश सुल्तानों के राज्यकाल में उन्चवर्गीय हिन्दुऋों को

श्रजाउदीन में अपने मुस्किम बिन्दियों को मुद्र करने और काफिरों को कुचलवा देने का आदेश दिया था।

त्रमीर एसरी कु० स० ए० ददा।

Relations of the Peoples of Hindustan p. 191 by Md. Ashraf.

तह्वां मोंहि जनम विचि दीना , कासिम नाम जाति कर दीना ।
 कासिमशाह : इंसजवाहिर ।

४. कृष्याश्रय, षोडशप्रन्य, श्लोक २,३,४।

भी बोड़े की सवारी करने सुन्दर वस्त्र पहनने, पान इत्यादि खाने और हथियार रखने का अधिकार नहीं था । हिन्दू खियों को अपने सतीत्व की निरन्तर चिन्ता रहती थी । किय जान के प्रेमाख्यानों में इस. तत्व का आभास कई स्थलों पर मिलता है । 'देवल दे की कहानी' का आधार यही सामाजिक तथ्य है । जायसी ने भी पद्मावत में इस ओर संकेत किया है । आक्रमण का उद्देश्य केवल धार्मिक सिद्धान्तों का प्रचार, राजनैतिक सत्ता या सीमा का विस्तार ही न होकर खियों का सौन्दर्य भी होता था । इन आक्रमणों में पूजो-पासना के स्थान मन्दिर तोड़े जाते, उनके स्थान पर मस्जिद बनवाई जातीं, हिन्दुओं को कत्ल किया जाता; और भी अनेक प्रकार के अत्याचारों से प्रजा पीड़ित की जाती थी । महमूदशाह खिलजी ने मालवे पर अधिकार हो जाने पर राजा भोज की प्रसिद्ध भोजशाला दुड़वाकर उसके स्थान पर मस्जिद बनवाई थी ।

किव विद्यापित ने भी 'कीर्तिलता' में इसी प्रकार की अवस्था तथा अशान्ति की चर्चा की है। राजाओं को नीति का ज्ञान न था, और न उन्हें प्रजा के सुख शान्ति की विशेष चिनता थी। उनका कार्य केवल 'करालदन्ड' तक ही सीमित था<sup>3</sup>। विद्यापित ने द्विन्दू और सुसलमान दोनों धर्मों की विरोधी बातों का भी बड़ी मार्मिकता से वर्णन किया है। अजां की बांग, वेद का पाठ, नमाज और पूजा, बत और रोजा में साम्य होते हुये भी वे एक दूसरे के कहर विरोध में थे।

नृश्तियों के मुंहलगे सैनिकों का अत्याचार प्रजा को आये दिन सहना पड़ता था।
मुस्लिम् राज्यस्थापना से मुल्ला मौलिवियों का प्रभाव बढ़ गया। इसी की प्रतिक्रिया स्वरूप
हिन्दू राजाओं की समाप्ति हो जाने के कारण ब्राह्मण वर्ग का भी सम्मान घट गया, इसी वर्ग
को मुसलमानों की धर्मान्धता तथा धार्मिक अप्रहिष्णुता से उत्पन्न कोध भी सहना पड़ता
था। देवालयों का नव निर्माण एवं प्राचीनों का जीणोंद्धार बन्द हो गया। देवालयों को
राजकोष से मिलने वाला दान बन्द था। देवालयों को तोड़ने के डर के मारे उनकी
शिल्प पद्धति में भी अन्तर पड़ गया जिससे वे देवालय ऐसे ज्ञात न हों। इन मन्दिरों के
निर्माण के लिये कोई एकान्त जगह ही चुनी जाती थी।

श्रावू का जैन मन्दिर इन दोनों ही बातों का प्रमाण है।

१. तारीखये फीरोजशाही पृ० २८८।

ईलियट ।

२. तब कह श्रलाउद्दीन जग सूरू, लेऊँ नारि चितउर के चूरू। जायसी पद्मा॰ पृ० २४८।

गोंड गवांर नृपास्तमिह, यवन महा महिपाल। साम न, दाम न, भेद किल, केवल दण्ड कराल॥ तुस्ति।

राजन्य वर्ग सदैव से विलासी रहा। दिल्लीश्वर की समता जगदीश्वर से होती भी।
सुल्तान छोटे-छोटे माण्डलिक राजाओं का ऋषीश्वर था। प्रजा के श्रम का उपयोग
राजाओं के विलासोपकरणों में होता था। राजा के कोष और प्रसन्नता का कोई नियम न
था। सुना है ऋकवर ऐसा द्यालु राजा भी ऋपने पास एक विषमय और एक साधारण
पान रखता था। पद्माकर का एक छन्द इस राजन्यवर्ग का वास्तविक चित्र उपस्थित
करता है:—

'गुलगुली गिलमें गलीचा है गुणीजन हैं, चाँदनी है चिक है चिरागन की माला हैं। कहैं पद्माकर त्यों गजक गिजा हैं,सजी सेज हैं, सुराही हैं, सुरा हैं, ख्रौर प्याला हैं।

### निम्नस्तरीय जीवनः

मध्यकाल में जातिबन्धन की जिटलता स्थिर हो चुकी थी। विभिन्न जातियों के अन्तर्गत भी उच्च-तीच की भावना हु हो गई थी। प्रारम्भ में वैध्यवों और सन्तों को, ब्राह्मण वर्ग अधिक सम्मान की हृष्टि से नहीं देखता था। वैध्यवों को भोजन के समय ब्राह्मण पंक्ति में बैठने का अधिकार नहीं था। ब्राह्मण अन्त्यजों को आशीर्वाद तक नहीं देते थे, और स्पर्श के भय से अधिकार में ही यात्रा सम्पादित करते थे। दीचा का सामाजिक महत्व था। नीचजन्मा सन्तों को गुरू दीचा सुलभ न होने पर वे कई प्रकार के साधनों का उपयोग करते थे। कबीर और रामानन्द का सम्बन्ध इसी प्रकार का था। सन्तों के अनुयायी अपने मतप्रवर्तकों को किसी विशिष्ट गुरू का शिष्य होना प्रचारित करते थे। विभिन्न सम्प्रदायों के शिष्यों का एक साथ ही रामानन्द की शिष्यता प्राप्त करने का यह रहस्य है। जातिगत जिटलता बढ़ती ही जाती थी। छुआ छूत की धारणा हु हो गई थी। शुद्ध और अन्त्यजों में भी भेद हो गया था। अन्त्यजों की आठ जातियों का वर्णन अलबेरुनी ने किया है।

इस्लाम धर्म की एकसङ्घता से हिन्दू जाति की स्थिरता नष्ट होने के भय से जातिबंधन और जिटल कर दिये गये, किन्तु इनका प्रभाव उल्टा ही पड़ा और अधिकांश धर्मपरिवर्नन के कारणों में जातिबन्धन की जिटलता और रहिवादिता ही है। जाति-भेद की विविधता के साथ ही आचार त्याग की चर्चा भी होती रहती थी। वर्णाश्रम व्यवस्था अस्थिर हो चली थी। साधारण जनता को किसी भी प्रकार के नियमों या मर्यादा में विश्वास न रह गया था। सभी अपनी सुविधानुसार जीवन बिताने का प्रयास कर रहे थे। तुलसीदास ने उत्तरकार के अन्तर्गत किल्युग वर्णन में सर्वत्र जाति व्यवस्था के नध्ट हो जाने के फलस्वरूप उत्पन्न हुई एकाचारिता की चर्चा की है। इस प्रकार खान पान के एकाचार को श्रद्धा दृष्टि से नहीं देखा जाता था। नियमों से स्वतंत्र होने के इच्छुक व्यक्ति नवीन सम्प्रदायों, गोरखपंथ, नाथपंथ, विरक्त संन्यासियों के दल में मिलते जाते थे जिनका

श्रन्छा प्रभाव समाज पर न पड़ता था। निम्नजातियों के ही व्यक्ति इन सम्प्रदायों में दीचित होते थे श्रतः न तो उनका चरित्र ही विशेष श्लाघनीय होता था श्रीर न वे शान के चेत्र में ही सफल होते थे, श्रतः रहस्य के चक्कर में पड़ ये साधू सन्त एवं इनके श्रनुयायी भटकते रहते।

सामान्य जीवन में न तो आभिजात्म वर्ग की भांति सांस्कृतिक चेतना ही की और न समाज में प्रतिष्ठि से उत्पन्न आत्मसम्मान की भावना। इन व्यक्तियों का समय अभिकांश आभिजात्य वर्ग की सेवा करते ही बीतता था। मुस्लिम शासकों के शोषण ने, सामान्य जन-जीवन में आनन्द नहीं रहने दिया। हिन्दू अभिकारियों के स्थान पर मुसलमान शासक, पंडितों के स्थानापन्न काजी मुल्लाओं ने सामाजिक मर्यादा में उथल-पुथल मचा दी, साधारण जनता का कर और दख्डों के द्वारा शोषण तो होता ही रहा साथ ही उन्हें समाज में कोई सम्मानीय स्थान प्राप्त न था।

इस काल में तलवार, रेशमी कप हो, इत्र, पान, संगतराश स्त्रादि के व्यवसायियों की स्राधिक स्थिति स्रच्छी थीं। धन का ऊँच नीच की भावना में महत्वपूर्ण स्थान था। गावों का जीवन स्रपेद्धाकृत शान्तिपूर्ण था किन्तु कर, लगान स्रौर स्राधिक हीनता के कारण सदैव निराशा छाई रहती थी। कबीर, तुलसी, स्रौर सूर के पदों से उस समय की निराशा स्रौर स्राधिकहीनता का परिचय मिलता है। सारा जीवन स्रभाव स्रौर दुलों से पूर्ण था। भरपेट भोजन प्राप्त नहीं था। सारा परिवार कार्य करता स्रौर फिर भी भरपेट स्रन्न से वंचित रहता था?।

#### सांस्कृतिक स्थिति :

संस्कृति शब्द बड़ा व्यापक है। इसकी सीमायें एक ख्रोर धर्म के चेत्र को स्पर्श करती हैं तथा दूसरी श्रोर साहित्य पर प्रभाव रखती हैं। संस्कृति भौतिक साधनों के संचयन के साथ ही ख्राध्यात्मिकता की गरिमा से मिण्डत होती हैं। इसके ख्रन्तर्गत वेशभूषा, परम्परा, पूजाविधान ख्रौर सामाजिक रीतिनीति की विवेचना भी हम करते हैं।

ऐशाइन, कस्साव, बूदेम बाद जान गस्तम शेख ।
 गला चुंश्रे जान शबद, इस्साल सैय्यद मेशवम् ॥

<sup>(</sup> पहले साल में क्साई था, दूसरे साल शेख हुआ। यदि इस साल गरुले का दाम बढ़ा तो सैटयद हो जाऊंगा )

Tribes and castes of The N.W.P. and Oudh p. 315 vol IV by Coock.

२. भाई तोहरा कूटनी, बहिनी तोरा पिसनी। कि जइया कइली ना, तोरा दंउरी दो कनिया।

संस्कृति के ये स्वरूप, वातावरण, वैयिक्तक परिस्थितियों, भौतिक साधनों तथा व्यक्ति श्रीर समाज को चेतना प्रदान करते हैं।

भारत में मुसलमान, सैनिकरूप में त्राये त्रीर बलान् धर्मपरिवर्तन द्वारा उन्होंने त्रपनी संख्या वृद्धि की। ये नये मुसलमान परम्परागत विशेषपतात्रों को सहज ही नहीं छोड़ सकते थे, त्रात: कालान्तर में मुसलमानी समाज में कुछ नवीन तत्वों का समावेश हुत्रा।

शेरशाह के उतराधिकारी सलीमशाह तथा अकबर ऐसे उदार धर्मचेता शासकों के सम्मुख उच्चश्रेशी के परिवर्तित मुसलमान भारतीय संस्कृति और धर्म की रूप रेखा रखने, एवं समभने में सफल हुये। हरम में हिन्दू विवाहित कन्याओं ने भारतीय संस्कृति का प्रभाव डाला। उच्चवर्ग से हटकर स्फी साधकों ने निम्नवर्ग को सर्वव्यापक प्रमागवना का आश्रय लेकर प्रभावित किया।

भारतीय तथा ईरानी सांस्कृतिक सामजजस्य के प्रयास में दो वारायें सहायता कर रही थीं। प्रथम है निम्नवर्गीय सन्तों की ब्रात्मसम्भाव प्रदर्शित करने की चेष्टा में श्रक्सबढ़ता से पूर्ण विचारधारा जिसके प्रतीक कबीर हैं। इस वर्ग के सन्तों ने मुल्ला मौलवियों की कट्टरता को खंडनात्मक उपदेश द्वारा शान्त करने का प्रयास किया। दूसरी श्रोर हैं प्रेम की महानता एवं व्यापकता पर श्राधारित सूफी सन्तों के मधुर, कोमल शब्द। कबीर ऐसे सन्तों की श्रयेद्धा सूफी सन्त सामजजस्य स्थापित करने में श्रिक सफल हुये हैं। कालान्तर में श्रुष्क ज्ञानाश्रयी धारा को सूफी प्रेम धारा ने पूर्णक्ष से श्रयने में लीन कर लिया।

सन्तों की व्यक्तिगत साधना द्वारा समाज सुधार न हो सका किन्तु सूफियों की रचनात्रों, फुटकल पदों' तथा गजलों खादि ने समाज संस्कार में सहायता की । कबीर निराश और क्लान्त जनता के विचारों को केवल धक्का ही लगा सके किन्तु सामान्य जड़ीभूत जनता के जीवन में त्राशा, प्रेरणा एवं त्रास्था की चेतना का जागरण सूफी साधकों द्वारा ही सम्भव हो सका।

## स्रिक्षयों की सांस्कृतिक देन:

इस्लाम के आगमन से हिन्दू आभिजात्य वर्ग की धारणाओं में अधिकाधिक रुढ़िवादिता आ गई। हरम पद्धति एवं संकुचित मनोभावों का प्रभाव इसी वर्ग पर विशेष पड़ा। अन्त:पुर में अनेक रानियों, बालिकाओं का धौराहर में ही शिचा प्राप्त करना आदि इसी तत्व के परिचायक हैं।

इसके विपरीत सूफियों ने त्राचार विचार, रुढ़िश्रों श्रौर परम्परात्रों को श्रधिक महत्व नहीं दिया। शुद्ध हृदय से सदाचार सम्बन्धी नियमों का पालन करते हुये प्रेमस्वरूप जगत के कण-कण में व्याप्त ब्रह्म की उपासना ही उनका ध्येय था। इनका उद्देश्य श्रिषकाधिक सामअजस्य एवं समन्वय था।

उस्च और नीच भावना का इन स्फियों ने पूर्ण बहिष्कार किया। इनके विचारा-नुसार ईश्वर प्रेमी नीचकुलोद्भव व्यक्ति भी सम्मानीय है। वेद, शास्त्र का ज्ञान उच्चता का माप दराइ नहीं। परमप्रेम की भावना ही उच्चतम है। मनुष्य मूलतः तात्विक रूप में समान है वह उस एक (ब्रह्म) की विभिन्न रूपों में अभिव्यक्ति है। निदान परम का प्रेम ही अनेकत्व का विधायक है।

काव्य के माध्यम से सूिक्षयों ने शास्त्रसम्मत संकुचित, रुड़ियों के साथ हृदय के सत्व से प्रीरत प्रेम भावना का समन्वय किया त्रौर उसे शास्त्रज्ञान से भी अधिक उच्च त्रासन पर मूर्धाभिषिक्त कर दिया। कुरान में प्रतिपादित सिद्धान्तों के विवरण के साथ भारतीय अध्यात्मिक तत्वों का योग सूक्षी काव्य में मिलता है। इनका ब्रह्म वाहिद त्रौर लाशरीक है, तथा अलख और निरन्जन भी।

शेख रहीम के अनुसार यद्यपि संसार में अनेक मार्ग हैं किन्तु मनुष्य को केवल सत्य प्रेम मार्ग पर चलना चाहिये। मानवीय वृत्तियों का परिष्कार सूफी प्रेम का उद्देश्य है। द्वदय के दर्पण की स्वच्छता में ही परब्रह्म का प्रतिबिम्ब देखा जा सकता है, अतः उसे स्वच्छ रखना चाहिये।

स्फियों के परम प्रम की भावना, सरल स्वभाव के जनसाधारण ही ख्रात्मसात् कर सके, तथा इनके ख्रज्ञान जादू टोने ख्रादि में सहज विश्वास को इन स्फियों ने ख्रपने साहित्य में स्थान दिया। वशीकरण तथा मोहन ख्रादि मन्त्रों का उल्लेख स्फी काव्य में मिलता हैं।

मध्यकालीन संस्कृति, हिन्दू मुस्लिम संस्कृति का समन्वित रूप है। साहित्यिक, राजनैनिक, धार्मिक, तथा संगीत और कला सम्बन्धी चे त्रों में समन्वय स्पष्ट लिच्चित होता है। सूफियों का आगमन सर्वप्रथम सिंघ प्रदेश में हुआ और यह समन्वय की भावना भी यहीं प्रादुर्भन हुई, अञ्चलफ कल तथा फैजी के पूर्वपुरुष सर्वप्रथम सिंघ में जाकर बसे थे, किन्तु उनके वंशज जोधपुर रियासत के नागौर राज्य में बस गये इसी कारण मुवारक को नागौरी कहा गया है। 'मुवारक नागौरी को ग्रीक तथा मुस्लिम दर्शन दोनों का ही पर्याप्त ज्ञान था। फैजी ने महाभारत, रामायण तथा वेदान्तों के कुछ सूत्रों का फ़ारसी में अनुवाद किया तथा कुरान का एक उदार संस्करण निकाला। फैजी अकवर के एकेश्वरवाद या तौहीदे-इलाही का सदस्य था, साथ ही राजकुमारों का शिच्क भी। अञ्चलफजल भी इसी प्रकार सब धर्मों का सार विभिन्न देशों तथा गुरुश्चों के सम्पर्क में जाकर जानना चाहता था। मुबारक नागौरी के वंशजों के विचार-स्वानंत्र्य के कारण उन्हें कहर मुसलमानों का कोप भाजन बनना पड़ा। अकवर के समय के प्रसिद्ध इन्हिस लेखक बदायूनी ने इनकी बड़ी निन्दा की है।

जहाँगीर श्रीर शाहजहाँ का ध्यान धार्मिक तथा श्रध्यात्मिक समस्याश्रों की श्रोर श्रिषक न था। शाहजहाँ का ज्येष्ठपुत्र दाराशिकोह गम्भीर एवं विचारशील था। उसका हृदय उदार दृष्टि तथा समन्वयशालिनी प्रतिभा से श्रोतप्रोत था। उसने साथकों की जीवनी 'मफ़ीनाते श्रोलिया' नाम से लिखी। कवीर श्रीर दादू के शिष्य उसके मित्रों में से थे। कवि जगन्नाथ मिश्र तथा पंजाब के साथक बाबालाल उसके दरवार में

नम्मान प्राप्त करते थे। 'मजमुल वहरैन' में उसने स्क्रीमत तथा उपनिषदों की समानता पर विचार किया है। अकालमृत्यु के कारण उसके सिद्धान्तों को प्रचार का अवकाश न मिल सका। औरंगजेब का पुत्र आजमशाह, तथा बहन जहानआरा भी उदार प्रवृत्ति केथे। बिहारी सतसई पर आजमशाह की टीका का अपना मूल्य है। महाकवि देव आजमशाह के आश्रित भी रह चुकेथे।

शाहकलन्दर, फ़रीदगंज, जमालुदीन, तथा शाहशकरगंज गजनी के ही निवासी थे किन्तु वहाँ की तत्कालीन मानसिक दासना तथा बुद्धिवाद के अभाव ने उन्हें निराश कर दिया। निदान वे लोग अपनी सांसारिक सम्पत्ति का मोह छोड़ कर पूर्व की ओर चल पड़े और मिन्ध पहुँचे। सूफी साधकों में उपरोक्त चारों भी सिन्ध में प्रथम बसे जहाँ अपने उदार विचारों के कारण जनप्रिय हो गये।

लेलहवीं सदी के शाह करीम सिन्धी, किसी छहमदावाद निवासी वैष्णव साधक से छत्यन्त प्रभावित थे। छोउम् छन्चर उन्हें छन्धकार में मार्ग प्रदेशित करता था जिसकी रहस्यवादिता पर शाहकरीम विचार किया करते थे।

सिन्ध के शाहइनायत ने निर्दय धर्मप्रचारक कल्होरा के राजा ह्यों से हिन्दु ह्यों को त्राण देने का प्रयत्न किया था। उनके विचार में ईश्वर पर किसी एक जाति का द्याधकार नहीं हो सकता। द्रपनी इसी उदार प्रवृत्ति के कारण उन्हें द्रपना प्राण त्याग करना पड़ा। सिन्ध के मुसलमान शासक ने उनका शिरच्छेदन कर दिल्ली के बादशाह को भेंट भेजा था। इसी कारण द्र्याज भी शाह इनायत 'बिनसीर' के नाम सं प्रसिद्ध हैं।

शाहकरीम के पौत्र शाहलतीक अपनी उदारवृत्ति, गायन पदुता तथा काव्य रचना के लिये प्रसिद्ध थे ।

इस प्रकार सांस्कृतिक समन्वय का प्रभाव सिन्ध में स्पष्ट दृष्टिगोचर होता है। मीरा, नानक तथा दादू के पद भी सूक्षी साधनालयों में प्राप्त होते हैं। वेदिल, वेकस, कुतुब श्रादि के पदों में पर दु:ख कानरना तथा प्रेम की सर्वात्मवादिना के जो दर्शन होते हैं, वह श्रान्यत्र दुर्लभ हैं।

पंजाब में भी इसी प्रकार कई समाधि तथा दरगाहें ऐसी हैं जहाँ हिन्दू और मुसलमान दोनों ही श्रद्धावश एकत्र होकर श्रपने मतैक्य का प्रमाण देते हैं, कांगड़ा रानीताल के वावा फुत्तृ की समाधि, तथा भिंग में वावा साहाना की समाधि, एवं मूसा सोहाग के श्रनुयायी, तथा श्रहमदाबाद की वेचरा देवी के उपासकों में वड़ा साम्य है।

गुजरात में इमामशाह द्वारा स्थापित पीरन पंथी लोगों के सारे कार्य कलाप एवं रीतिरिवाज हिन्दुयों की भांति ही हैं किन्तु उनका मृतक संस्कार मुसलमानों के समान होता है। ये पीरन पंथी साधक, निष्कलंक नामक महात्मा की उपासना करते हैं जो इनके अनुसार विष्णु का दशम अवतार है। इसी प्रकार मुहम्मद शाहदउल्ला ने मध्यप्रान्त में सबहवी सदी में पीरजादा सम्प्रदाय स्थापित किया। ये लोग भी निष्कलंक नामक देवरूप की उपासना करते हैं। सबहवीं सदी के पूर्वार्थ ने नाज नामक एक भक्त महिला ने कृष्णप्रेम के अनेक कवित्त रचे हैं। सेयद इब्राहीम, जो बाद को 'रमखान' के नाम से विख्यात हुये, वैष्णव मन से अधिक प्रभावित थे।

गुजरात की खोजा जाति पर वैष्णव धर्म का पूर्ण प्रभाव है। पहले इनके नाम तथा रीतिरिवाज पूर्णत: हिन्दुश्रों के समान ही होते थे, किन्तु धीरे-धीरे वे कट्टर होते जा रहे हैं। काठियावाड़ के कुछ स्थानों की खोजा जाति पूर्णत: श्रब स्वामी नारायणी सम्प्रदाय के श्रन्तर्गत श्रा गई है।

अध्यात्मिक च्रेत्र के अतिरिक्त साहित्यिक च्रेत्र में भी भाषा का आदान प्रदान चल रहा था। चन्दबरदायी के पृथ्वीराज रासों में फारसी के अनेक शब्द हैं। गज़बनी सल्तनत के आरम्भिक काल में रूमी, मसूद-साद-सल्मान आदि किवयों ने अपने दीवान हिन्दी में लिखे यद्याप उनमें फारसी के शब्द अधिक हैं। शाह शकरउद्दीन अहमद याहिया मुनीरों ने, जो खिलजी राज्य के समकालीन थ, कुछ हिन्दी पदों की रचना के अतिरिक्त काजमन्द नामक अन्थ रचा है।

दिक्लन में बीजापुर सुल्तान त्रादिल शाह इब्राहीम ने कर विभाग की भाषा फारसी के स्थान पर हिन्दी करा दी थी। उसने स्वयं एक ग्रन्थ 'नौरस' नाम से लिखा है। उनके समकालीन गोलकुन्डा के शासक कुली कुतुब शाह, मुहम्मदशाह, त्र्रब्दुल्लाशाह तथा त्र्रबुल्हसन तानाशाह त्र्याद दिक्लनी हिन्दी को बोलते तथा समभते थे।

मुसलमानों के प्रवेश के साथ उनका संगीत भी यहाँ आया। महमूद गजनवी को संगीत से प्रेम था। ऋलाउद्दीन के समकालीन ऋमीर खुसरो ने बहुत सी नवीन लयों का त्राविष्कार किया। कहा जाता है कि उसी ने सितार या सेहतार (तीनतार) तथा तराना के ढंग को प्रचलित किया। दिल्ली के सुल्तानों में मुबारक, मुहम्मद तुगलक त्रादि संगीत के बड़े प्रेमी थे। भारतीय संगीत की सर्वाधिक उन्नति सम्राट त्रकबर तथा बीजापुर के इब्राहीम श्रादिलशाह के दरवारों में हुई। कहा जाना है कि सम्राट श्रकबर ने लगभग दो सौ ईरानी तानों का भारतीयकरण करवाया । इब्राहीम ऋादिलशाह ने नवीन तानों को जन्म दिया। तानसेन की कीर्ति संगीत संसार में श्रमर है। जहांगीर ने भी त्रापने दरबार में छतर खां परवजदाद, मक्खू, दुर्रमदाद, हजमा तथा विलास खां को त्राश्रय दिया था। पन्द्रहवीं सदी में जौनपुर का सुल्तान हुसेन, ख्याल ऋंद का जन्मदाता था। जौनपुरी, हुसेन टोडी, कान्हराराग भी उसके ऋाभारी हैं। गुजरात के सुल्तान बहादुर ( १५२६--१५३६ ई० ) के दरबार में नायक बैजू प्रसिद्ध गायक था जिसने बहादुर टोडीको जन्म दिया था। शाहजहां के समय में संगीत-ग्रस्वत नामक एक ग्रन्थ लिखा गया था। श्रकबर के समय से त्रारम्भ हुई 'कविराज पद्धति' का पालन श्रौरंगजेब के दरबार तक में होता रहा। मुगलों के बाद अवध में वाजिदअलीशाह ने संगीत को प्रश्रय दिया । जोगी कन्नड़, शाहपसन्द, जूही राग का ऋाविष्कार एवं टुमरी की लोकप्रियता उसी के समय में हुई । मुहम्मदशाह के समकालीन एक सारंगी खां ने 'सारंगी' बाह्ययन्त्र को जन्म दिया।

वावर श्रीर हुमायूं के मकवरे भारतीय शिल्प पद्धति के लियं नवीन थे। शेरशाह के मकवरे में भारतीय एवं ईरानी शिल्पकला का मिश्रण मिलता है। इन मकवरों की द्वार रचना श्रिधकांश भारतीय शिल्पदित के श्रमुसार ही है। श्रकवर के बनवाये मकवरे, किले, सड़कें, पुल, मस्जिदें श्रादि सभी इस वात के प्रमाण हैं कि वह भारत ईरान तथा श्ररव के सर्वोत्तम सिद्धान्तों, कलाश्रों, एवं कृतियों में समन्वय स्थापित कर देना चाहता था । जहांगीर तथा शाहजहां भी शिल्पकला के देव में सफल थे।

मुसलमान यद्याप भारतीय रेशम व्यापार को बढ़ावा न दे सके किन्तु ऋहमदाबाद तथा बनारस के कमखाब पर मुसलमानों की रुचि का प्रभाव है। भारतीय सम्राट तथा मुल्तान सदा से ऋाभूषण प्रिय रहे हैं ऋत: नगों के जड़ाव तथा उनके कटाव में दोनों संस्कृतियों का समन्वय दृष्टिगोचर होता है।

भारतीय चित्रकला में भी इस सांस्कृतिक समन्वय से कुछ परिवर्तन हुआ। अभी तक ईरानी चित्रकला भावों एवं कल्पनाओं को मूर्तस्वरूप प्रदान न कर पानी थी। इसके लिये उसने भारत का पल्ला पकड़ा। राजपूत एवं मुगल चित्रकला दोनों पर ही इस समन्वय की छाप है। आज हम इन्हीं चित्रों से पन्द्रहवीं सदी से अद्वारहवीं सदी तक के आचार, विचार आदतें तथा जीवन सम्बन्धी अनेक बातें जान पाते हैं।

श्रंग्रेजों का साम्राज्य स्थापित हो जाने पर उनकी संस्कृति, भाषा, वंश विन्यास, एवं साहित्यिक परम्पराश्रों का प्रभाव भी भारतीय संस्कृति पर पड़े विना नहीं रहा । श्रॅंग्रेजों श्रोर मुसलमानों में प्रधान श्रान्तर यह था कि श्रॅंग्रेजों ने कभी भारत को श्रपना देश नहीं समभा। यहां का शासन, धन एवं जन उनके करगत थे। यहाँ की संस्कृति की सराहना करते हुये श्रांग्ल जाति ने कभी उसे श्रपनाने की चेष्टा नहीं की, जबिक श्रांग्ल संस्कृति का प्रभाव राजसंस्कृति होने के कारण निरन्तर भारतीय संस्कृति पर पड़ता रहा।

Akber p. 76
By Laurance Benyon.

<sup>1.</sup> Akbar's artist looked back to no struggling primitives behind them but to the finished achievement supreme in this kind of the Iranianasters and his patronage, would have resulted in loss of value had it not been for the example and opportunities it gave for revivals of the indegenous schools of Iranian art in local centres. The Hindu element after his death came to infilterate more and more of the Moghul School, while outside the capital, provincial Rajas encouraged artists, give push to ancient native traditions, The whole Moghul School reflects Akbar's political aspirations, its aim is to fuse the Iranian, The Mohammedan with the Hindu style.

## साहित्यिक पृष्ठभूमि :

श्रव नक की खोजों के श्रनुसार प्रथम सूफी किव मुल्ला दाऊद का श्राविर्माव उस समय हुश्रा जब हिन्दी क्रमश: साहित्य के त्रेत्र में श्रापभंश की स्थानापन्न हो रही थी। श्रापभंश के रचियताश्रों एवं कवियों का हास नहीं हुश्रा था। सिद्धों, नाथों एवं जैन कवियों की रचनाश्रों से उसका निरन्तर संवर्द्धन हो रहा था।

सिद्ध पुरानी रूढ़ियों, पुराने पाखराडों के विरोधी थे। ये सिद्ध सभी मतों और सम्प्रदायों के पाखराड एवं कर्मकाराड का खराड़न करते थे और सहजयान या सहजजीवन परमसुख की स्थापना चाहते थे। सिद्धों ने सुख-दुःख एवं दुनिया की सभी समस्याओं को केवल व्यक्ति के रूप में देखा। सिद्ध आत्मावलम्बन के पच्पानी थे, लेकिन गुरु को अत्यन्त महत्व देते थे। इन्होंने गुरु महिमा का अत्यधिक गुणगान किया है। सिद्धों के काव्य में निराशावाद की मलक तक नहीं थी। वे निराशावाद, योग वैराग्य एवं निर्वाण के हेतु सांसारिक जीवन नष्ट करने वाले व्यक्तियों के सम्मुख संसार के स्वामाविक भोगमय आदर्श जीवन को उपस्थित करना चाहते थे।

सामन्त जीवन के दो तथ्य 'भोग भोगना' ख्रौर 'मृत्यु' को तृण्वत् समभना का वर्णन जैन किव स्वयंभू ख्रौर पुष्पदन्त के काव्य में ख्रत्यन्त स्वाभाविक रीति से वर्णित हैं। जैन किवयों के चरितकाव्यों का सूक्षी साहित्य पर ख्रत्यधिक प्रभाव है। मामन्तवर्ग की युद्ध एवं विलास की भावना रासो साहित्य में मुखर हैं। 'रासो' भी दूसरे शब्दों में चरित काव्य है जिसमें नायक के यश एवं जीवन घटनात्र्यों का ख्रत्यन्त विशद चित्रण होता है।

वीरगाथाकाल की सन्ध्या में मुह्नादाऊद नामक ( त्राब तक की खोज के स्रानुसार ) प्रथम सूफी किव नक्त्र का उदय हुआ। जिस समय किव खुसरों, विद्यापित स्रादि जन-भाषा एवं साधारण जीवन से सम्बन्धित विषयों की स्रोर स्राकृष्ट हो रहे थे, सूफी किवयों पर जनभाषा एवं जनविषय के साथ ही सिद्धों की कुछ परम्परास्रों का भी प्रभाव पड़ा। इसी भमय मुक्तक काव्य 'सन्देश रामक' के रचियता ऋब्दुर्रहमान भी हुये जिनके काव्य में एक विरहिणी की सूदम भावनास्रों की श्राभव्यिक हुई है।

इन सिद्धों की गुरु महिमा परम्परा एवं श्रालम्बिनरक्षन की श्राराधना सूकी प्रेमान्यानों में भी है, किन्तु खर्ण्डनात्मक पद्धित से जिस प्रकार इन कियों ने प्रचलित पाखर्ष्ड एवं कर्मकार्ण्ड का विरोध किया है, वह सूकी काव्य में नहीं पाया जाता। मिद्ध ऐहिक जीवन ही सुखी बनाना चाहते थे, किन्तु सूक्षियों ने परलोक की श्रोर दृष्टि रखी, श्रात: श्राशाबाद की श्रिपेत्ता संसार की श्रामारता एवं निराशाबाद उसमें श्रिषक है जो सूकीमत की श्रापनी विशेषता है।

वीरगाथात्रों का युग द्राधिक समय तक स्थिर न रह सका। हिन्दी माहित्य का रचनाकाल, एवं भारत पर मुगलों का आक्रमण लगभग दोनों ही घटनाएँ एक ही समय की हैं। प्रतिनिधि कवियों का ओज एवं दर्प चीण हो गया। सांसारिक वैभव, ऐशवर्य एवं आस्तित्व की नश्वरता से परिचित हो वे ईश्वराधना में लग गये और हिन्दी साहित्य में 'भिक्काल' का आरम्भ हुआ।

भिक्त का जो स्रोत दिवण से प्रवाहित होकर धीरे-धीरे उत्तर की खोर आ रहा था, उसे राजनीतिक परिवर्तन के कारण शून्य पड़ते हुये जनता के हृदय में फैलने के लिये पूर्ण अवकाश मिला। रामानुजाचार्य ने शास्त्रीय पद्धति पर सगुण भिक्त का निरूपण किया एवं उसकी त्रोर जनता पूर्ण रूप से त्राष्ट्रष्ट होती रही। पन्द्रहवीं शताब्दी में रामानुजाचार्य के शिष्य रामानन्द ने विष्णु के स्थान पर रामोपासना का प्रचार किया। दूसरी स्रोर बल्लभाचार्य ने प्रेममूर्ति कृष्ण को लेकर जनता को रसमग्न कर दिया। इन्हीं सम्प्रदायों में दीचित भक्त कवियों ने रामोपासना एवं कष्णोपासना में शाक्षत साहित्य की रचना की। इन भक्तों ने ब्रह्म के सत् श्रीर श्रानन्द स्वरूप का साज्ञात्कार राम श्रीर कृष्ण के रूप एवं चरित्र की स्रिभिव्यिक्ति के द्वारा कराया। तुलसीदास ने स्रपने काव्य के द्वारा सामाजिक विश्रृङ्खलता मिटाने एवं जीवन में समरसता स्थापित करने का प्रयास किया। धार्मिक त्रेत्र में भी उन्होंने साम्प्रदायिक विभेदों को मिटाने का प्रयास किया । ऋध्यात्मिक चेत्र में, सभी प्रचलित धारणात्रों का समन्वय उनकी भिक्त है। साहित्य की प्रचलित पद्धितयों में गोस्वामी तुलसीदास ने रचना की। उस समय तक हिन्दी साहित्य में पाँच प्रकार की प्रणालियाँ उपलब्ध थीं—(क) वीरगाथाकाल की छप्पय पद्धति (ख) विद्यापित एवं सुरदास की गीत पद्धति (ग) भाटों की कवित्त सवैया पद्धति (घ) नीति एवं उपदेश में पूर्ण सूक्ति पद्धति एवं मुक्तक दोहों की रचना (च) जैन एवं अपभ्रंश के चरित काव्यों की पद्धति।

सूरदास ने स्फुट शब्दों में कृष्ण लीला का गान किया। तुलसीदास के साहित्य में प्रयुक्त अवधी साहित्यिक है। स्रदास ने अपनी ब्रजभाषा को साहित्यिक बनाने का प्रयास नहीं किया, फिर भी उसका अपना लालित्य है। मुक्तक पदों की रचना में स्र का अपना स्थान है।

कबीर मूलतः समाज सुधारक थे। उनका उपदेशक का स्वरूप प्रमुख है। ऐसा करने में उन्हें खंडनात्मक प्रवृत्ति का ऋालम्बन लेना पड़ा। कबीर ने जनसाधारण की मिश्रित भाषा में ऋपने विचार व्यक्त किये।

सूफ़ी प्रथम उपलब्ध रचना के निर्माण काल के कुछ त्रागे पीछे हिन्दी साहित्य की यही रूपरेखा थी। ऊपर जिन पांच प्रचिलत पद्धतियों का उल्लेख किया गया है, उनमें से केवल दोहे चौपाई वाली चरित काव्य पद्धति को ही सूफ़ी किवयों ने त्र्यपनाया सूफी प्रवन्धों में यही दोहे चौपाई का क्रम बरावर मिलता है। कहीं कहीं दोहे के स्थान पर बरवे का प्रयोग त्र्यवश्य हुत्रा है। इसके त्रातिरिक्त किवत्त सबैयों का प्रयोग भी किव निर्मार ने पटकान के त्रान्तर्गत किया है।

नीति एवं उपदेश पूर्ण दोहों ख्रौर स्र्कियों की पद्धति को भी इन स्फ़ी कवियों ने अपने मुक्तक काव्य में अपनाया है।

वीरगाथाकाल की संध्या में त्र्यारम्भ होकर सूक्षी-काव्य रचना ब्राधुनिक काल तक होती रही। रीतिकालीन, काव्य चमत्कार, विविध छन्द रचना, नायक नायिका भेद, रस एवं रीति चर्चा, पारिडत्य प्रदर्शन, इन सभी विशेषतात्र्यों का सर्वाधिक प्रभाव जान किय पर ज्ञान होता है। इन एक अकेले किय ने ७१ प्रन्थों की रचना की है जिनमें नायक नायिका-भेद, रस भेद, भावसति, शङ्कारसति, बांदी नामा, विरहसत, वियोग सागर आदि सभी विपयों पर कवित्त, वर्षों, दोहे पवं पवंगमों की रचना मिलती है।

रीतिकालीन साहित्य राज्याश्रय में लिखा गया साहित्य है। रीति कालीन काव्य का य्रियक भाग शृंगार रस से सम्बन्धित है जिसमें कामकीड़ा, विलास एवं रूप सौन्दर्य की चर्चा के साथ ही साहित्यिक भापा का य्राग्रह है, किन्तु सूफी कवियों पर नख-शिख वर्णन, बारहमासा वर्णन त्र्यादि काव्यरुहिंद्यों के त्र्यतिरिक्त किसी ग्रन्य विशेषता का त्र्यारोप नहीं है। किसी भी सूफी किव को कभी 'भापा किव भो मंदमति तेहि कुल केशवदास' नहीं कहना पड़ा ग्रौर न वे राज्याश्रय की खोज में इधर उधर मारे मारे फिरे। 'पुहुपावती' हंसजवाहिर त्र्यादि में प्रकृति वर्णन के त्र्यन्तर्गत उपकरणों के नाम गिनाये गये देखकर त्र्याचार्य केशव के 'देग्वे भावे मुख, त्र्यन देग्वे कमल चन्द' तथा 'एला लिलत लवंग लता' का ध्यान त्र्या जाता है। इन कवियों ने प्रकृति का वर्णन या तो काव्य-परम्परा निभाने के लिये षट्त्रुत एवं बारहमासे में किया है, या नखिशख वर्णन के उपमान चुनने में। कहीं कहीं वनस्थली उपवन, वाटिका के वर्णनों में प्रकृति के उपकरणों का नाम गिनाया गया है।

चरित काव्य एवं उपदेशात्मक काव्य के ब्रानिरिक्त रीति काव्य (भाव, रसनिरूपण, पद्धित ) की रचना इन सूफी कवियों ने की है।

रीतिकालीन रीति ग्रन्थों की रचना से साहित्य के स्वाभाविक विकास में बाधा पड़ी। प्रकृति की अनेकरूपता, जीवन की चिन्त्य बातों तथा जनता के नाना रहस्यों की ओर किवयों की दृष्टि नहीं गई। उनकी दृष्टि सीमित हो गई। किवयों की व्यक्तिगत विशेषता की अभिव्यक्ति का अवसर बहुत कम रह गया था। रीतिकाल में माहित्य की भाषा अजभापा ही रही किन्तु उनमें फ़ारसी, अवधी, अरबी आि सभी प्रचलित भाषाओं के शब्द मिलते हैं। भिक्त काल की प्रारम्भिक अवस्था में ही फारसी के शब्दों का प्रयोग माहित्य में होने लगा था। तुलसीदास जी ने भी गनी, गरीब, साहब उमरदराज ऐसे शब्दों का प्रयोग किया। रीतिकाल में ऐसे शब्दों की संस्था बढ़ गई। कुछ कियों ने शब्द के साथ फारसी की 'इश्क की शायरी' का भी अनुकरण किया। दूर की सूफ, और नाजुकन्वयाली रीतिकाल की प्रधानता है।

रीनिकाल के कवियों के प्रिय छुन्द कवित्त श्रीर सवैया ही रहे, जो श्रंगार श्रीर वीर रस दोनों के लिए उपयुक्त थे। माहित्य रचना की इस रूपरेग्वा के त्रातिरिक्त, सूफी प्रेमाख्यान रचियतात्रों को त्राप्तमं शाएवं हिन्दी प्रेमाख्यानों की कुछ परम्परायं भी उपलब्ध हुई जिनका बहुत कुछ प्रभाव इन प्रेमाख्यानों के कथानक पर पड़ा।

## अपभ्रंश साहित्य तथा चरित काव्यः

श्रपश्रंश भाषा की रचनाएँ सातवीं शताब्दी से लेकर सोलहवीं शताब्दी तक मिलती हैं किन्तु दसवीं से वारहवीं शताब्दी का श्रपश्रंश साहित्य पूर्ण उत्कर्ष को प्राप्त था। श्राश्रंश पूर्व में वंगाल से लेकर पश्चिम में गुजरात श्रौर सिन्ध तक, तथा दिल्ल में मान्यखेट से लेकर उत्तर में कन्नीज तक लिखा श्रौर पढ़ा जाता था। इतने विस्तृत भूभाग के साहित्य का विविध भावयुक्त होना स्वाभाविक है।

त्रापत्रंश का सिद्ध साहित्य श्रिषकांश उपदेशात्मक है। गुरुमहातम्य, रुढ़िखन्डन, जाति भेद पर प्रहार, वेद प्रमाण की श्रसारता, सहज रस का गुण्गान, श्रीर श्रत्य संचरण का संकेन त्रादि भाव उनकी कविता में प्राय: वर्णित हैं। इनमें डिकिनी, डिमिन, ब्राह्मणी, श्रादि का प्रयोग गुह्म साधना के प्रतीक स्वरूप हुआ है। इन सिद्धों की रचनात्रों के कुछ श्रागे पीछे पश्चिमी भारत में जैन मुनि भी इसी प्रकार का धार्मिक साहित्य प्रस्तुन कर रहे थे। इन रचनात्रों में जोइन्दु का परमात्म प्रकाश, नथा योगसार सबसे प्राचीन है। श्रपश्रंश के स्तूक बहुल धर्म-प्रचारक नीरस काव्य ग्रन्थों के बीच, वीर श्रोर श्रंगार की लितन रचनाएँ भी फुटकल रूप में मिलती हैं। ये रचनाए श्रिष्ठकत रुप में पिलती हैं। ये रचनाए श्रिष्ठकत रुप में वित्तीन लोकगीनों की श्रंश प्रतीत होनी हैं। हेमचन्द्र के व्याकरण में लगभग मवा सौ पद्म इम प्रकार के हैं जो मार्मिक श्रन्थोंकि द्वारा जीवन की सरमना प्रकट करते हैं।

हेमचन्द्र द्वारा प्रस्तुत उदाहरणों में मुन्ज श्रीर मृणालवती के सम्बन्ध में प्राप्त दोहें किसी प्रचलित कथा के श्रंश रूप ही जात होते हैं। इन दोहों में वीर एवं शृंगार दोनों रसों की चर्चा विशेपरूप से मिलती है। शृंगार श्रीर वीर रस सिक्त इन फुटकल रचनाश्रों का स्रोत जैनेतर प्रतीत होता है। ये रचनायें संख्या में बहुत थोड़ी हैं, तथा तरकालीन लोक गीतों का श्रंश प्रतीत होती हैं। श्रब्दुर्रहमान का 'संदेश रासक' इसी प्रकार की स्वतन्त्र रचना है। इसमें एक वियोगिनी की विरह गाथा दो सी छन्दों में वर्गित प्राप्त होती है। इन मुक्तक रचनाश्रों के श्रातिरक्त श्रपभंश साहित्य का मरडार श्रनेक प्रबन्ध काव्यों ने भरा हुआ है। श्रपभंश साहित्य का यह श्रंग सर्वाधिक पुष्ट है। पुराणों में एक महापुरूप की श्रपेका श्रनेक महापुरूषों की जीवनगाथाश्रों का वर्णन रहता

दोहाकोप डा० हरप्रसाद शास्त्री।
 वोड गान थ्यो दोहा डा० जी० बी० नगारे ते इन रचनायों को पूर्वी श्रपश्रंश के
श्रन्तर्गन स्वस्वा है।

है। चरित काव्य प्रेमाख्यानक की पद्धति पर लिखे गये ज्ञात होते हैं। सम्भव है कि इन चिरित काव्यों में विश्वित कथायें उस समय प्रचिलत रही हों या प्रचिलत कथात्रों के ढंग पर रचियतात्रों ने स्वयं किल्यत की हों। इन प्रेम कथात्रों से यदि त्रादि त्रीर त्रान्त का धार्मिक त्रारोप हटा दिया जाय तो वे लोकप्रचिलत सुन्दर प्रेमाख्यान प्रतीत होती हैं। त्राप्त श्री में प्राप्त प्रवन्ध निन्नांकित हैं।

१. पदुम चरिड । ( पिंद्यनी चरित ) २. जसहर चरिउ । ( जसहर यशोधरा चरित )

३. ग्यकुमार चरिउ । ४. करकन्डु चरिउ।

सनत्कुमार चरिउ।
 सनत्कुमार चरिउ।

७. नेमिनाह चरिउ। 
८. कुमारपाल चरित।

भविसयत्त कहा । (भविष्यदत्त कथा) १० महापुराण ।

जसहर चरिड, भिवसयत्त कहा, सुदर्शन चरित, करकन्डु चरित, नाग कुमार चरित इन सब में एक प्रेमकथा अवश्य है। इस प्रेम का प्रारम्भ भी प्राय: समान रूप से हुआ है। गुगाचर्चा सुनकर, चित्रदर्शन या साद्मात् दर्शन से इसके प्रारम्भ के बाद नायक नायिका का विवाह सम्पन्न हो जाता है। नायक की त्रोर से थोड़े बहुत प्रयत्न के बाद उनका प्रयास सफल होता है, पद्मावती तथा करकन्डु चरित के नायकों को हिल की यात्राएँ करनी पड़ीं थीं। इन सभी काव्यों में एक एक प्रतिनायक अवश्य मिलता है, किन्तु धर्म की विजय दिखाने के लिये किवयों ने आश्चर्य तत्व की सहायता से काव्यव्याज का प्रतिपादन किया है। भविष्यदत्त कथा में भविष्यदत्त की पत्नी को लेकर बन्धुदत्त चल देता है। जिन-मन्दिर में पूर्वजन्म के सम्बन्धानुकूल एक देव प्रकट होकर भविष्यदत्त को गजपुर पहुँचा देता है। इसी प्रकार करकन्डु चरिउ में दिल्ला पथ में उसकी रानी मदनवती हर ली जाती है। परन्तु एक सुर के द्वारा इसके पुनः प्राप्त होने का आश्वासन मिलता है।

इन त्राश्चर्य तत्वों में यद्द, गन्धर्व, मुनिस्वप्न, त्रादि विशेष रूप से पाये जाते हैं। प्रेम को जन्म जन्मान्तर का सम्बन्ध सिद्ध करने का भी प्रयत्न लिद्दित होता है। मधुमालती कथा में मनोहर मधुमालती के प्रति ऋषने प्रेम को जन्म जन्मान्तर का बताता है और कथानक के अन्त में मुनि प्रकट होकर पात्रों को उनके पूर्व जन्म की कथा मुनाने हैं जिनके कारण उन्हें विराग उत्पन्न होता है और वे सन्यास लेते हैं।

जसहर चिरत में यशोधर का चिरत वर्णित है। जिन-वन्दना के बाद किव कथा का प्रयोजन बतलात हुए कहता है कि घन ऋौर नारी की जगह वह शिव और सौरव्य की कथा कहना चाहता है। ग्रंथकुमार चिरत में कामदेव के ऋवतार नागकुमार का चिरत्र वर्णित है। ग्रंथदन्त बड़े स्वतंत्रजीवी थे। उन्होंने विरह ऋौर दिरद्रता का बड़ा ही मार्मिक वर्णन किया है। उन्होंने सामन्तों के चमर ऋौर ऋभिषेक जल को सज्जनता को घो देने वाला कहा है, 'चमरा निलही उड़ेड गुगाई, ऋभिषेक घोयउ सुजनतननाय।' घनपाल की भविसयत कथा छोटी वाइम संधियों का प्रबन्ध काव्य है। कथा ज्ञान पंचमी ऋथवा सुभपंचमी के दृष्टान्त स्वरूप कही गई है। ऋगरम में जिन वन्दना, विनम्रता,

श्रात्मदीनता, दुर्जन-निन्दा तथा सज्जन-प्रशंसा के बाद, कुरू जंगल के गजपुर नगर के वर्णन से कथारम्भ होती है।

इस कृति में प्रेम, शृंगार, करुणा, युद्ध, स्त्री-प्रकृति का अध्ययन, प्रकृति-वर्णन, देश और नगर वर्णन अत्यन्त मरल तथा सजीव शैली में हुआ है। समय समय पर देवी शिक्तयाँ धर्मप्रवण नायक के सहायतार्थ मूर्तिमान होती हैं। अपभ्रंश के चरित काव्यों में मंगलाचरण, देश नगर तथा राजा रानी के रिनवास के वर्णन बड़े सरस होते हैं। इन काव्यों में श्रीडल्ल, रड़डा, पज्किटिका छन्द विशेष प्रयुक्त हुये हैं। इन छन्दों की कुछ पंक्तियाँ रत्वकर एक धन्ता जोड़कर एक कड़वक प्रा होता है। कभी कभी कड़वक के प्रारम्भ में हेला, दुवई आदि छन्द भी प्रयुक्त हुये हैं। इनमें प्राय: चतुष्पदी वर्ग के छन्दों का प्रयोग किया गया है। ऐसे लगभग दस पन्द्रह कड़वकों का एक अध्याय होता है जिसे सन्धि कहते हैं। सन्धि के आदि में कहीं कहीं एक ध्रवक छन्द रहता है। वर्ण्य विषय और भाव के अनुसार बीच बीच में छन्दों के प्रचुर परिवर्गन भी हैं।

इन छोटे काव्यों के त्रांतिरिक पुराणों की रचना महाकाव्यों की तरह हुई। स्वयंभू की रामायण नव्वे सिन्धयों का विशाल महाकाव्य है जिसका विभाजन कवि ने पाँच कारहों में किया है। विद्याधर कारह, त्रायोध्या कारह, सुन्दर कारह, युद्ध कारह तथा उत्तर कारह।

स्वयंभ् ने रामायण के ब्रारम्भ में ब्रपनी दीनता तथा कथा को सरिता का रूपक देकर स्पष्ट किया है। इसमें सूद्म प्रकृति-निरीक्षण तथा नगर ब्रौर राजगृह का वर्णन वड़ा हृद्यप्राही है। राहुल जी के शब्दों में सुन्दरियों के सामृहिक सौन्दर्य के चित्रण में स्वयंभू ब्रपना सानी नहीं रखते। रिनवास के ब्रामोद प्रमोद, ब्रयोध्या तथा रावण के रिनवास का विलास मूर्ण वर्णन ब्रादि वड़े सजीव हैं। इसके ब्रितिरक्त किया ने विविध देशों की सुन्दिरयों के देशगत वैशिष्ट्य, उनका रूप ब्रौर स्वभाव वड़ा सटीक चित्रित किया है।

पुष्पदन्त ने अपने महापुराण में काव्य सम्बन्धी नवरस, नायक नायिका-भेद त्रादि की संयोजना की है। श्रीमती श्रुता का सौन्दर्य वर्णन करता हुआ किव कहता है 'िक उनकी किट पयोधर के भार तथा चिन्ता से दबी जाती थी। कहीं टूट न जाए इमिलए रोमाविल के व्याज उसे रोकने के निष् खंभा लगाया गया है ।'

श्रापश्रंश भाषा की सबसे प्राचीन काव्य रचना दोहा छन्द में हुई। दोहा छन्द में भी दो प्रकार की रचनाएँ उपलब्ध हैं। एक का उद्देश्य ऐहिक तथा दूसरे का श्रामुध्मिक या श्रालोकिक है। लौकिक दोहे श्रंगार, करुणा तथा वीर रम में पूर्ण हैं। श्रब्दुर्रहमान कः 'स्देशरासक' इसी कोटि के काव्य का विकसित रूप है।

मध्य स्तनभाराकान्ति चिन्तये वत्तावानवम् ।
रोमावलिच्छलेनास्या द्रयत्वयम्भयविष्टकम्॥
जैनसिद्धान्त भास्कर ।

पारलौकिक तत्व से समन्वित दोहों में प्रायः अध्यात्मचिन्तन धार्मिक उपदेश की प्रधानना के साथ साथ वाममागीं प्रवृत्ति और उसकी साधना पद्धति का परिचय मिलता है।

खगड काव्यों में स्तुति, संलाप छोट छोट त्राख्यान एवं रूपक काव्य पाए जाते हैं जिनमें ग्रथ्य:त्मिकता का बाहुल्य ग्रीर लौकिकता का साधारणतः बहिष्कार परिलक्षित होता है।

पुराणों श्रीर चिरित काव्य में चिरित्रों के द्वारा श्रादर्श की स्थापना लेखक का उद्देश्य होता है। इसी कारण लौकिक गाथाश्रों में पारलौकिकता का संकेत इनमें विशेष रूप से प्राप्त होता है। इस कोटि की रचनाश्रों का महत्व छन्द विधान, कथावन्ध सम्बन्धी परम्परा श्रोर श्रलंकार की दृष्टि से बड़े महत्व का ठहरता है क्योंकि परवर्ती हिन्दी श्राख्यान काव्यों में दोहा, चौपाई, श्राइल्ल, पज्कटिक! श्रादि छन्दों का प्रयोग इन्हीं चिरितकाव्यों के श्रनुमरण पर किया गया है।

कथाबन्ध की दृष्टि से भी अपभंश के चिरत काव्यों में कितपय रूढ़ियाँ मान्य थीं। प्रेमोदय के लिय गुणश्रवण, चित्रदर्शन अथवा साज्ञात् दर्शन की अनिवार्यता, नायक प्रयत्न, प्रतिनायक या देवी शिक्तयों के कारण बाधायें आदि चिरत काव्यों में उपलब्ब हैं। उसी प्रकार आधिदेवी शिक्तयों के अवतार राज्य, अप्सरा, विद्याधर एवं स्वप्न-संयोग से नायक की कठिनाइयों का शमन होता है तथा नायक और नायिका का मिलन हो जाता है।

अपभंश कालीन तान्त्रिक साहित्य और जैनियों के कथा-साहित्य तथा रूपकों ने परवर्ती हिन्दी आख्यानों की रचना-पद्धति और विषयपरक रूढ़ियों की ऐसी पृष्ठभूमि प्रस्तुत कर दी थी जिसका विकास पूर्णरूप से हिन्दू और सूफी आख्यानक काव्यों में उपलब्ध होता है। हिन्दी के प्रेमाख्यानों पर इन अपभंश के चरित काव्यों का बड़ा प्रभाव है।

श्राभंश का नीति श्रथवा स्कित काव्य जो रामसिंह, देवसेन, जोइन्दु तथा हेमचन्द्र के प्राकृत व्याकरण के उदाहरणों में विखरा हुश्रा था, हिन्दी काव्य की सन्त भिक्त वानियों से होता हुश्रा रहीम के नीतिपरक दोहों में विकसित दिखाई देता है।

कबीर त्रादि निर्गुनिये सन्तों की बानी का स्रोत सहिजया त्रीर नाथपन्थी सिद्धों के दोहा त्रीर गान से निःस्त हुत्रा है यह सिद्ध हो जाता है। त्र्यपभंश की हिन्दी-माहित्य को देन पुष्कल है। त्र्यपभंश के चिरत काव्यों के साथ यदि हिन्दी की प्रेमगाथात्रों का तुलनात्मक त्राध्ययन किया जाय तो ज्ञात होता है कि —

- १. इन दोनों ही प्रकार के प्रबन्धों में एक प्रधान प्रेमकथा अवश्य है।
- २. प्रेम विवाह के पूर्व गुण्अवण, चित्रदर्शन या स्वप्न दर्शन से उद्भूत होता है।
- विवाह के पूर्व नायक का प्रयत्न, किसी प्रतिनायक या दैवी बाधात्रों की योजना, लगभग सभी प्रवन्ध काव्यों में मिलती है।

विरह मिलन के नाना व्यापारों की मुन्दर भाँकी मिलनी है जैसे एक प्रोपितपितका अन्यों कि पूर्ण शैली में अपने प्रेम की अनन्यता और प्रिय की कठोरहृदयना का उलाहना देती हुई कहती है 'मृग बिना मृगी अकेली है, मृग बन खरड में मृगी को अकेली छोड़ गया, मृग को ढूंढने मृगी निकली। सारे बन खरड को छान छान कर ढूंढ लिया पर वह निष्टुर मृग कहीं नहीं मिला। ढूंढते ढूंढते मृगी थक गई ।' इन लोक गीतों में मुक्तक रूप में संयोग और वियोग दोनों ही भावनाओं का वर्णन मिलता है।

भारत में यूफी प्रेमाख्यानों की प्राप्ति के पूर्व भी हिन्दी में प्रेमगाथात्रों का प्रचार था त्रोर वे त्रिधिकांश पौराणिक रचना वा लोक गीतों के रूप में प्रचिलत थीं। कुछ इस प्रकार की कहानियां ऐतिहासिक नायक नायिकात्रों त्रौर घटनात्रों का त्र्याधार लेकर भी रची गई थीं। रासो-काव्य में त्रिधिकांश किसी सामन्त की प्रेमकथा त्रौर उसके कारण की गई लड़ाइयों का ही वर्णन प्रधान है। भिन्न धर्मिक सिद्धान्तों के प्रतिपादन के लिए भी कथात्रों का निर्माण होता था। भिन्न भिन्न प्रकार की 'रास' 'दूहा' एवं 'वात' त्रौर 'चौपाई' नामों से प्रसिद्ध रचनात्रों में इस प्रकार के प्रचुर उदाहरण प्राप्त हैं। इन प्रेमाख्यानों का स्वरूप या तो शुद्ध प्रेमकथा का है या कहीं कहीं इनमें चमत्कार पूर्ण त्रात्तिकिक घटनात्रों द्वारा त्राशचर्य एवं कौत्हल जाप्रत कर रोचक ढंग से देवी संकतों के द्वारा किसी धार्मिक उपदेश की व्याख्या है। इसके त्रातिरक्त विरहणियों के संदेशों को लेकर एक प्रकार की रचनायें उससे भी पहले से प्रसिद्ध चली त्रा रही हैं। संस्कृत के मेघदूत, हंसदूत, पवनदूत से लेकर त्रब्दुर्शमान की त्रप्रभंश रचना 'संदेश रासक' तथा वीरगाथाकालीन 'ढोला मारवर्णी गाथा' इसके उदाहरण में दी जा सकती हैं।

इस प्रकार सुकी प्रेमगाथाओं के खारम्भ से पूर्व हिन्दी साहित्य में प्राप्त प्रेमगाथाओं का स्थूलरूप से विभाजन इस प्रकार किया जा सकता है: (१) वे कथायें जिनका सम्बन्ध पौराणिक खाख्यानों से था। उदाहरण स्वरूप, ऊपा व्यनिरुद्ध, नल दमयन्ती, ख्राभिज्ञान शाकुन्तलम् ख्रादि के नाम लिये जा सकते हैं। (२) वे लोक गीत जो मौलिक रूप में किसी ख्रज्ञात समय ने ख्रा रहे थे। जिनका ख्राभास कमशः 'ढोला मारू रा दूहा' एवं पुष्पकिव की लहँदी कहानी 'सिस पूनों' में मिलता है। (३) जैनियों के पौराणिक प्रेमास्थान जिनका मुख्य उद्देश्य धार्मिक है तथा प्रेमवर्शन गौए हो गया है। (४) वीर-

मिस्ने बिना मिस्नी एक लड़ी , मिस्नी छोड़ गयो बन खन्ड मांय । मिस्नी ने एक लड़ी ।

मिरगे ने ढूंडन मिरगी निसरी।
ढूंड यो बन खन्ड छाए।
मिरगे विना मिरगी एक लड़ी।
मिरगी छोड़ गयो बन खन्ड मांय।
मिरगी ने एक लडी।

गाथाकाल का 'रासो साहित्य' व प्रेम गाथाये हैं जिनमें वीर रस सम्बन्धी घटनात्रों का त्राधार किसी न किसी ऐतिहासिक तथ्य पर त्राधारित रहता है। (५) वे कथायें जिनमें चमत्कार का प्रचुरता रहती है।

इन पाँच प्रकार की प्रेमकथात्रों की परम्परा त्राधिनक युग में लुप्तप्राय है। न तो ये प्रेमकथायें त्रपने प्राचीन रूप में प्राप्त ही होती हैं त्रोर न इनका समय की गित के त्रजुसार विशेष महत्व ही है। हिन्दी साहित्य के किवयों ने भिक्तकाल तथा रीतिकाल में ऐसी प्रेमकथात्रों की खूब रचना की जिनमें त्रालम किव कृत माधवानल भाषा बंध (सं १६४०) यूरदास कृत 'नलदमन' (सं० १७३६) तथा पृथ्वीराज राठौर कृत किसन स्किमिणी री विल (सं० १६३६, एवं बोधाकृत 'विरह बारीश' जैसी पुस्तकों के नाम लिये जा सकते हैं।

मूफी प्रेमकथात्रों के समानान्तर त्रौर प्राय: उन्हीं के त्रादर्श पर त्रन्य प्रकार की प्रेमकथायें भी लिखी गई हैं जो ऋधिक प्रसिद्ध नहीं हैं किन्तु जिनका महत्व किसी प्रकार भी कम नहीं है। इन प्रेमाख्यानों के रचियता 'संतकिव' रहे हैं त्रात: सूफी प्रेमगाथात्रों की भांति इन प्रन्थों में कथारूपकों के द्वारा संतमत की बातों का प्रतिपादन किया गया है। इस प्रकार की रचनात्रों में बावाधरखीदास (१६ वीं सदी) की 'प्रेमप्रगास' तथा संत दुख-हरण की 'पुहुपावती' की गणना की जा सकती है। जो त्रभी तक प्रकाशित नहीं हैं।

### धार्मिक स्थिति:

मानव समाज के विकास में धर्म की त्रावश्यकता बहुत पीछे ज्ञात हुई। त्रारम्भिक काल में जब मानव श्रमण्शील था जीविका एवं जीवनधारण के लिये जब वह स्थान परिवर्तन करना त्रावश्यक समभता था, जब मनुष्य में धनी निर्धन का भेद न हुत्रा था उस समय उस धर्म की त्रावश्यकता नहीं ज्ञात हुई थी। वेदों के प्राचीन देवता मानव की त्रावश्यकता नुष्टि के साधन हैं। वे वरुण की उपासना इसलिये करते थे कि वह कृषि के हेतु जल देता है तथा सूर्य की गर्मी उन्हें जीवन देती है; किन्तु धीरे धीरे प्रकृति के इन भिन्न स्वरूपों के मध्य एक सर्वशिक्तमान परमेश्वर की भावना ने त्रीर फिर कमशः मर्वशिक्तमान इंश्वर की कल्पना ने जन्म लिया। गुप्तों के राज्यकाल में विष्णु का महत्व त्रत्यधिक बढ़ गया था यद्यपि बौद्ध त्रीर जैन धर्मों ने सृष्टिकर्ता मर्वशिक्तमान की सत्ता पर विचार करना त्रव्याकृत समभा। ईसवी पूर्व पहली दूसरी शताब्दी में इन बौद्धों की उदार प्रवृत्ति के कारण यवन शक त्राभीर, गुर्जर त्रादि जातियों को हिन्दू समाज त्रात्मसात कर सका जबिक बाह्मण त्राभी इन्हें 'म्लेच्छ' ही समभ रहे थे। कालान्तर में इन्हीं त्राह्मणों ने इन्हें त्राब्द के त्रान्तुएड से उत्पन्न स्वित्रय वोपित कर समाज में सम्मानीय स्थान दिया त्रीर सामन्तकालीन भारत पर चिरकाल के लिये बाह्मणों का प्रभाव हो गया।

१. पर प्रसम चतुर्वेद्। : सूर्फा काव्य संग्रह ।

## वैष्णाव धर्म :

वैष्णव धर्म के उद्भव तथा विकास के कारण एवं परिस्थितियाँ अनुमानों पर आधा-रित हैं। वैदिक काल में विष्णु की गणना प्रथम श्रेणी के देवताओं में नहीं है। वे सौर शिक्त के रूप में माने गये हैं यद्यपि वैदिक विष्णु और वैष्णव मत में मान्य विष्णु में पूर्ण साम्य नहीं है तथा। विष्णु की मंरत्त्ण एवं व्याप्ति की भावना को जो प्राधान्य पहले था उसी का पल्लवित रूप वैष्णुव धर्म में उपलब्ध है।

गुप्तकाल में वैष्णव धर्म का अत्यधिक प्रभाव रहा। प्रायः सभी गुप्त सम्राट 'परम भागवत' के विरुद्द से विभूषित वैष्णव थे। शिक्त सम्पन्न समाज में सर्वाधिक पूजित उच्चकोटि की देवशिक्तयों का सामाहार विष्णु रूप में हो गया था। क्रमशः वैष्णव धर्म का प्रचार दिस्ण भारत में भी हुआ। डा० त्रिपाठी की स्थापना है कि उत्तरी भारत में हर्षवर्धन आदि की वैष्णव धर्म के प्रति उपेसा के कारण इसका वास्तविक विकास दिस्ण भारत में हुआ।

दिल्ला के आडवार वैध्याव भिक्त के प्रमुख प्रचारकों में से हैं। विष्णु के विभिन्न स्वरूपों की उपासना इन्हें मान्य थी। वैध्य धर्म का उत्तर विकास 'भिक्त मार्ग' के रूप में हुआ। भागवत के साथ ही नारद एवं शारिडल्य भिक्त सूत्रों का भक्त समाज में सम्मानपूर्ण स्थान है। भिक्त भावना का प्रचार बहुत पहले से होने पर भी भिक्त को दृढ़ दार्शनिक आधार देने का श्रेय रामानुजाचार्य को ही है। रामानुजाचार्य के विचारानुसार ब्रह्म अद्वितीय तथा विशिष्ट पदार्थ है। जीव ईश्वर की भाँति ही नित्य है। विशिष्टाद्वेत में ईश्वर और जीव के सम्बन्ध को भिन्न भिन्न प्रकार से समभाने की चेष्टा की गई है। इन सम्बन्धों को श्रंश और अंशी, अवयव और अवयवी, गुण और गुणी के सम्बन्ध द्वारा स्पष्ट करने का प्रयास किया गया है। रामानुजाचार्य के अनुसार ईश्वर का निरन्तर स्मरण ही यथार्थ ज्ञान है। इन्हीं के शिष्य स्वामी रामानन्द ने भिक्त का केत्र और अधिक व्यापक नधा उदार कर दिया। यामुनाचार्य की शिष्य परम्परा ने भिक्त का अधिकाधिक प्रसार किया। दिल्ल में आविर्गत हुई भिक्त भावना मध्यकाल में उत्तरी भारत में पूर्ण रूप से व्याप्त हो गई। पञ्चपुराण के अनुसार भिक्त का जन्म द्रविड़ देश में, वृद्ध कर्नाटक में, कुछ काल नक महाराष्ट्र प्रदेश में स्थित तथा गुर्जर प्रान्त में जीर्णत्व प्राप्त हुआ।

उत्पन्ना द्राविडे चाहं कर्णाट दृद्धिमागता। स्थिता किञ्जिन्महाराष्ट्र गुरुर्जरे जीर्णतांगता ।।

भिक्त ने समाज में प्रत्येक वर्ग तथा वर्ण के व्यक्ति की महत्ता स्थापित करने का प्रयास किया। उत्तरीय भागवत एवं वैष्णव धर्म का भिक्त सामञ्जस्य नारदीय भिक्त का स्वरूप निर्माना है। दिच्चण का भिक्त स्थान्दोलन उत्तरीय वैष्णव धर्म का नवीन संस्कार है। मध्यकालीन भिक्त भावना के दो स्वरूप परिलक्षित होते हैं। (१) शास्त्र सम्मन वैधी

त्राचार्य क्षितिमोहन सेन : संस्कृति संगम।

शाखा जो परम्मरागत वैष्ण्व भावना पर पूर्ण हद थी। (२) शास्त्र विरोधी धारा जो याचीन परम्परा का अनुगमन करनी कभी योग और कभी ज्ञान के साथ सम्बद्ध होती रही।

## मध्यकालीन जैन एवं बौद्धधर्मः

बौद्ध धर्म की भांति जैन धर्म श्रपनी पृथक सत्ता बहुत दिन तक नहीं एख सका। सामंत वर्ग स्वभाव से युद्धप्रिय था, श्रात: उसकी छन्नछाया में जैन धर्म पहावित न हो सका। इन सामन्तों में से केवल राष्ट्रक्ट एवं सोलंकियों का श्रानुराग जैनधर्म पर था। वैश्य जैन धर्म पालन में तत्पर थे किन्तु उनके लाभ-लोभ ने इसमें बाधा उपस्थित की। 'व्यापारे वसति लद्मी' के सिद्धांतानुसार ये जैन वैश्य लद्मीपित बन गये। सर्वत्यागी जैन धर्म के 'देवलवाड़ा' जैसे मन्दिर सोने श्रीर हीरे के जड़ाव से चमकने लगे। जैन धर्म धीरे-धीरे जनवास छोड़, बस्ती वास करने लगा। जाति-पांति का भेद-भाव वढ़ा, रोटी बेटी का निपेध श्रारम्भ हुश्रा श्रीर महावीर के साथ परमश्वर की भावना का योग हो गया। भूत-प्रेत, जादू-मन्तर, देवी-देवताश्रों की स्थापना हुई। वाममार्ग की भांति जैन धर्म में भी चकेशवरी देवी की स्थापना हुई। निर्वाण कामिनी के गीत गाये जाने लगे श्रीर जैन धर्म श्रपने मूलस्वरूप से इतना प्रथक श्रीर ब्राह्मण धर्म से इतना श्रधक प्रभावित हो गया कि उसकी पृथक चर्चा करना व्यर्थ होगी। मध्यकालीन समाज पर भी जैन धर्म का विशेष प्रभाव न था।

बौद्ध धर्म त्रापने संस्थापक की मृत्यु के बाद ही कई शाखात्रों में विभाजित हो गया था। गुप्तकालीन पौराणिक धर्मांत्थान के कारण बौद्ध धर्म के प्रसार एवं विकास में बाधा पड़ी। हो नसांग की यात्रा के समय पंजाब एवं बंगाल प्रदेश पर बौद्ध धर्म का प्रभाव था। बौद्ध धर्म के त्रान्तर्गत परस्पर विरोधी १८ दलों का उल्लेख उसने किया है। त्रापने इसी विखरे स्वरूप के साथ बौद्ध धर्म की त्रावस्थित मध्यकाल में थी।

बौद्ध धर्म के इस उत्तरकाल में तन्त्र की प्रधानता है। बौद्ध धर्म के तान्त्रिक विकास ने इसे नवीन स्वरूप प्रदान किया। महायान के ऋंतर्गत काल चक्रयान, बज्रयान, सहजयान ऋौर मन्त्र-यान ऋादि की स्थापना हुई।

कालचक्रयान के त्र्यनुसार, लौकिक दृष्टि से प्रत्येक वस्तु त्रिकाल की सीमा से बाधित हैं। भूत, भविष्य ख्रौर वर्तमान के वशोभूत यह सारा संसार है। कालचक्र से मुक्ति लाभ करने के हेतु ही सम्भवत: 'कालचक्रयान' की उद्भावना हुई हो।

वज्रयान में श्र्स्यता को 'हढ़' मान्यता मिली। श्र्स्यता ही वज्र के समान हढ़, अपरिवर्तनशील, अच्छेद्य, अमोघ, अदाही और अविनाशी है। श्र्स्यता की स्थिति महासुख की स्थिति है और इस स्थिति के सम्यक् स्पष्टीकरण एवं व्यक्तीकरण के लिये 'युगनद्ध' के स्वस्प की कल्पना की गई। वज्रयान की साधना में रहस्य का समावेश था। इस शाखा का विशेष प्रचार पालवंशीय राजाओं के शामनकाल में विहार और वङ्गाल में हुआ।

मध्यकालीन भारत में ब्राह्मण धर्म का प्राधान्य था, बौद्ध धर्म का विशेष प्रभाव समाज पर नहीं था । बौद्ध सङ्घों का जनता को प्रभावित करने का प्रयास चल रहा था । इसी हेतु सम्भवत: उन्होंने बौद्ध धर्म में भी ब्रह्मचर्य ब्रौर भिन्नु जीवन पर बहुत जोर दिया जिसकी प्रतिक्रिया स्वरूप सहजयान ऐसे गुह्म समाजों की स्थापना हुई ।

वज्रयान का उत्तर विकास सहजयान के रूप में हुआ। सहजयान न देवी-देवतास्त्रों की स्थिति मानता है, ख़ौर न मन्त्रमुद्रा, पूजा ख़ाचार एवं ख़नुष्टान को ही स्वीकार करता है। काया-कष्ट को भी सहजयानी स्वीकार नहीं करता। सहजयानियों के जीवन का लद्द्य सहजसुख की प्राप्ति है जिसमें सांसारिक मायाजनित ममता मोह के बन्धन टूट जाते हैं ख़ौर शुरू-यता की प्राप्ति होती है।

सरहपा ऐसे सहजयानियों ने यद्यपि भोगस्वानंत्र्य की अस्वाभाविकता तक नहीं ले जाना चाहा था किन्तु कालान्तर में विकृत होकर उसकी गति भी पाखरखवाद की स्रोर हो गई।

त्रपने इसी विकृत एवं ध्वस्त स्वरूप को लेकर बौद्ध धर्म की स्थिति उस समय थी, जिसका विशेष प्रभाव समाज पर नहीं पड़ सका और यही कारण है कि स्फी साहित्य में भी इस प्रभाव के संकेत नहीं के बराबर मिलते हैं।

#### शैव मतः

शिव की उपासना की प्रामाणिकता सैन्धव-सम्यता के काल से मानी जाती है, यद्यिप शिव के वैदिक एवं अवैदिक रूप को लेकर वहुत मनभेद है। श्वेताश्वर उपनिषद में शिव परमेश्वर रूप में प्रतिष्ठित हैं। महाभारत में शैव मत का उल्लेख है। कुषाण वंशीय नृपित शिवोपासक थे, एवं नागवंशीय सम्राट 'भारशिव' की उपाधि धारण करते थे, हर्प चिरत में शिव की चर्चा प्रमुख देवों के रूप में की गई है। राष्ट्रकूट नृपितयों ने दिल्ला में शैव मत के प्रचार में प्रचुर योग दिया। वामन-पुराण शैव मत में चार सम्प्रदायों की स्थापना करता है —शैव, पाशुपत, कालदमन और कापालिक। ये ही चार प्रधान शैव मम्प्रदाय हैं। दिल्ला में कर्नाटक प्रदेश के वीर शैवमतानुयायियों को लिगांयत्त कहते हैं। ये गले में शिविलिंग को लटकाये रहते थे, वैसे ही भारशिव शिव की मूर्ति को पीठ पर खुदवाये रहते थे।

शैव सिद्धान्तों के अनुसार परमतत्व शिव ही है। यह परमतत्व अनादि, शाश्वत, अनन्त और शुद्ध मस्चिदानन्द है। इस संसार के सारे प्राणी पाशवद्ध होने के कारण पशु हैं, केवल एक शिव ही सुक्त हैं तथा मांसारिक जीवों के स्वामी हैं। गुरु की कृपा के विना जीव को मुक्ति प्राप्ति असंभव है।

मध्यकाल में शैवों का वस्तुत: नाथ सम्प्रदायी स्वरूप प्रधान रहा। मिद्ध मत या योग सम्प्रदाय के त्रातिरिक्त, कालामुख ग्रौर कापालिक मत भी शैव मत के भर्यकर रूप हैं। कापालिकों की साधना ऋत्यन्त भयानक तथा वीमत्स होती रही है। सुरा सवन, मानवबलि, शव-साधना ऋादि इसके मुख्य ऋंग रहे हैं।

शिक्त की पूजा को प्रधान्य देने वाले शिक्त-मत का प्रभाव भी मध्यकाल में ऋधिक था। इस मत में नाथ ऋौर बिन्दु का विशेष महत्व है। जीवन्मुक्त की कल्पना शैवमत में भी की गई है। जीवन्मुक्त वह है जो विरोधी भावनात्रों के ऊपर उठ चुका है, जिसके मन में कोई संकल्प नहीं रहता, न वह कुछ जानता ऋौर न समभता है केवल काष्ठवत पड़ा रहता है। कुलार्णव तन्त्र में शैवों के सिद्धान्तों का उल्लेख मिलता है।

हासोत्मुख बौद्ध धर्म का मध्यकालीन तन्त्र मत से संयोग हो गया, मध्यकाल में शाक्त मत वामाचार के नाम पर नृशंस व्यापार चल रहे थे। जादू टोना, तंतर-मंतर, भूत मेत की उपासना शिक्त के प्रतिरूप समक्त कर की जा रही थी। भैरवीचक की स्थापना ने सदाचार को बहुत हानि पहुँचाई श्रीर श्रांत रहस्य के समावेश से नाथ सम्प्रदाय के महत्व का स्वलन श्रारम्भ हो गया।

#### नाथ सम्प्रदाय:

उत्तरी भारत के पश्चिमी प्रदेशों में नाथ सम्प्रदाय का ऋत्यधिक प्रभाव था। गुरु गोरखनाथ ही इस सम्प्रदाय के वास्तिविक प्रचारक हैं। इनका जीवन-काल ऋभी पूर्णतया निर्धारित नहीं हो पाया है, यद्यपि इनके गुरु मत्स्येन्द्र नाथ का भी उल्लेख प्राप्त होता है किन्तु योगसाधना में ऋपने गुरु को भी शिक्षा देने वाले गोरखनाथ को ही इस संप्रदाय का वास्तिविक प्रवर्तक मानना चाहिये। गोरखनाथ की साधना में ऋद्वैतवाद ऋौर योग की साधना का समन्वय ज्ञात होता है। तुलसीदास जी ने सम्भवत: इनकी इसी साधना के स्वरूप की ऋोर लद्य करके इन्हें योग को जगाकर भिन्त को दूर भगाने वाला कहा है।

गोरखनाथ का काल कई दृष्टियों से अत्यन्त महत्वपूर्ण है। मुसलमानी धर्म प्रवेश एवं बौद्ध धर्म के उत्तरिविकास की अवस्था में, शैव एवं शाक्त मतों की विभिन्नता के कारण विषम परिस्थिति उत्पन्न होगई थी। गोरखनाथ ने विभिन्न योगपरक सम्प्रदायों का विशाल संगठन किया। नाथ सम्प्रदाय साधना प्रधान धर्म-साधना है जिसका परमकाम्य है कैवल्यावस्था वाली सहज समाधि की प्राप्ति। यह सब गुरु की कृपा से सम्भव है, वेदपाठ, ज्ञान या वैराग्य में नहीं।

गोरखबानी में गोरखपंथ के उत्तर विकास के पर्याप्त संकेत मिलते हैं जिसमें, ब्रह्मरन्ध्र में ध्यान केन्द्रिन करने, निराकार की उपासना, ब्राजपा जाप तथा ब्रात्मतत्व चिन्तन का महत्व प्रदर्शिन किया गया है। निरन्तर सन्चे हृदय से ब्रह्मस्मरण ही एक मात्र जीवनोद्देश्य है, इसी के द्वारा परमानिधान ब्रह्मपद उपलब्ध होता है।

मध्यकाल में नाथ सम्प्रदाय में दीत्तित व्यक्तियों को जोगी, द्यवधृत या रावल कहते थे। सम्प्रदाय की दृष्टि से बहुत सम्भव है इनमें भिन्नता रही हो किन्तु जिस रूप में ये ऋषिक परिचित थे वह इनका योगी स्वरूप था। सूरदास ने ऊधो के माध्यम से, ऋवधू की योग साधना पर अगुण उपासना की प्रतिष्ठा का प्रयास किया है। कबीर के काव्य में भी इन योगियों का परिचय मिलता है। सूकी काव्य में नो इन सिद्ध जोगी ऋौर ऋवधूनों का प्रचुर परिचय है। कहीं ये सूकी इनकी योग साधनात्रों से प्रभावित होते हैं ऋौर कहीं उनकी छोर लद्ध्य करके ही रह जाते हैं। जायसी के ऋनुसार गोरखपंथी सिद्ध गोरख गोरख की रट लगाते थे, ये हाथ में किंगरी, कान में कुंडल, गले में ख्वाद्ध की माला, हाथ में कमंडल, कंधे पर व्याघ्रचर्म, पैरों में खड़ाऊं धारण करते थे तथा मेखला, सिंगी, चक्र, धंधारी छत्र छौर खप्पर रखते थे। इनका वस्त्र लाल या गेरुये रंग का होता था। ऋषिकांश प्रेमाख्यानों के नायक इसी प्रकार की वेशभूषा से सिंजत होकर योग धारण करके लद्ध सिद्धि के लिये प्रस्थान करते हैं।

सूकी प्रेमाख्यानों की पृष्ठभूमि स्वरूप धार्मिक, सांस्कृतिक, सामाजिक, एवं साहित्यिक परिस्थित ऐसी ही थी। सूफ़ी किव उदार हृदय के थे, ख्रत: उनके प्रेमास्यानों में धार्मिक कटटरता के दर्शन कम होते हैं। तत्कालीन प्रचलित धार्मिक सम्प्रदायों का प्रभाव उन पर स्पष्ट देख पड़ता है। प्रत्येक सूफी प्रेमाख्यान में महेश या शिव की प्रतिष्ठा है। शक्ति पूजा का परिचय भी 'खप्पर' भराने की क्रिया में लिखत होता है। वैष्णव भिक्त का प्रभाव सूफी प्रेम-पद्धित पर पड़ा था। ऋहिंसा के वे पच्चपाती थे एवं हृदय की शुद्धि पर कर्मकारड की अपेद्धा अधिक विश्वास करते थे। नाथ पन्थियों का प्रभाव उनकी योग साधना में मिलता है। साधक को शारीरिक कष्ट सहन करने के उपरान्त सिद्धि प्राप्ति होना इन प्रेमाख्यानों में सर्वत्र लिवत है। जिस रूप में नायक अपने घर से प्रस्थान करता है, वह नाथ पंथी योगियों की ही वेश भूषा है। इन सुकी कवियों के काव्य में विभिन्न धार्मिक सम्प्रदायों का वर्णन मिल जाता है । कासिमशाह एवं त्राली मराद ने स्पष्ट रूप से भिन्न प्रकार के योगियों की चर्चा की है। एक बात विशेष रूप से लच्य करने की यह है कि ब्रारिम्भक सूफ़ी काव्य में जिस धार्मिक उदारता के दर्शन होते हैं, उसका क्रमश: बाद के कुछ सूफ़ियों में त्रभाव है। कवि नूरमुहम्मद ने स्पष्टरूप से ऋपनी कटटरता की घोषणा की है जब कि कवि निसार ने शामी कथानक चयन में अपनी इस प्रवृत्ति का परिचय दिया है।

रहन सहन के ढंग, उत्सव एवं त्योहारों का वर्णन भी इन प्रेमाख्यानों में वड़ा सजीव है। सामाजिक परम्परायें, पारिवारिक सम्बन्ध, विभिन्न संस्कारों ख्रादि का वर्णन इन प्रेमाख्यानों में प्रचुर है। ख्रली मुराद ने दर्बारी शिष्टाचारों का भी विशेष ध्यान रक्खा है। समाज में ब्राह्मणों एवं पुरोहिनों के विशेष स्थान की चर्चा है। ताल्पर्य यह कि सामाजिक एवं सांस्कृतिक परम्पराद्यों से इन किवयों का पूर्ण सम्पर्क था। माहित्यक च्रेत्र में इन किवयों को ख्रपश्रंश की प्रेमाख्यान परम्परा उपलब्ध हुई थी, जिनकी कुछ रूड़ियों का यथा तथ्य पालन हुद्या है; साथ ही नाथ एवं मिद्र माहित्य का प्रभाव भी इनके अल्प्व, निरंजन एवं सिंहलगढ़ में दीप्व पड़ता है। विरह की ख्रनुभृतियों की मार्मिक व्यञ्जना, संदेश प्रेपण की प्राचीन पद्धित भी इनमें सजीव है। साहित्यक युगों के ख्रनुसार

भिक्त काल के अन्तर्गत आनेवाले सूफी प्रेमाख्यानों, मधुमालत चित्रावली आदि में, भावात्मक चित्रण अधिक हैं जब कि रीतिकालीन वातावरण के मध्य पाई जाने वाली जान किव की रचनाओं में ऐन्द्रियकता अधिक है। प्रेम एवं विलास के चित्रण अधिक सफल हैं। आधुनिक युग की परिधि में आने वाले शेख रहीम के काव्य में शुद्ध प्रेम पर आधारित दया एवं सत्य का अधिक महत्व है। उसमें जाप्रति का शुभ संदेश है, अतः निश्चय पूर्वक यह कहा जा सकता है कि हिन्दी का स्कृती साहित्य अपनी समकालीन परिस्थितियों के प्रति पूर्ण जागरुक है। कहीं कहीं परिस्थितियों का उस पर स्पष्ट प्रभाव है और कहीं वहीं यह उनसे पृथक एक आदर्श की स्थापना भी करता है जैसा कि हमें भाषा प्रेमरस' में स्पष्ट देख पड़ता है, यद्यि उसके कुछ, ही आगे पीछे लिखे जानेवाले ंथों, 'यूमुफ जुलेखा' एवं 'प्रेम दर्पण' में यह धार्मिक उदारना अधिक स्पष्ट नहीं है।

# स्फ़ियों की लोक-दृष्टि

यह सर्वमान्य है कि सूफ़ियों ने कथाव्याज से अपने प्रेम सिद्धान्त का प्रचार किया है और इस उद्देश की पूर्ति के लिये उन्होंने जिस कथा को चुना उसका सम्बन्ध राजपरिवारों से था, जिसमें प्रेमपीड़ित राजकुमार एवं परम सौन्दर्य की प्रतीक राजकुमारी की प्रेम-चर्चा ही प्रधान है; राजकुमार एवं राजकुमारी के सम्पूर्ण जीवन का दृश्य सम्मुख उपस्थित करने में इन सूकी कवियों को लोकरीति एवं नीति, लोकविश्वास एवं अन्य विश्वास के ऐसे स्थल मिलते रहे जो तत्कालीन सामाजिक, राजनैतिक और सांस्कृतिक परिस्थितियों, विश्वासों और रीतिरिवाजों का सचा चित्र उपस्थित करते हैं। सूफ़ी कवियों की लोकदृष्टि इतनी सजग थी कि इन्होंने राजपरिवार के मध्य भी साधारण जीवन की भांकी देखी है।

भारतीय समाज में सबसे दृढ़ कड़ी प्राह्मध्य जीवन है। भारतीय समाज की महत्वपूर्ण इकाई सिम्मिलित परिवार है जहां व्यक्ति को अनेक सम्बन्ध एक साथ ही सुचारता से सम्पादित करने पड़ते हैं। हिन्दी के इन सूफी किवयों में भारतीय प्राह्मध्य जीवन की भांकी जिस रूप में हमारे सम्मुख उपस्थित है वह अत्यन्त स्वाभाविक है। मध्यकालीन योरोपीय रोमांसों में वर्णित 'प्रेम' की भांति सूफी काव्य के अन्तर्गत वर्णित प्रेमत्व्य वासनात्मक नहीं है। वैवाहिक सम्बन्ध केवल शारीरिक सुख पूर्ति का साधन मात्र नहीं है। उसकी अनिवायता एवं उपयोगिता के साथ ही उसकी मर्यादा भी उन्हें मान्य है। हिन्दी के सूकी काव्य में कहीं भी सामाजिक मर्यादा के विरुद्ध प्रेम की व्यञ्जना नहीं है। किमी भी नायक का सम्बन्ध पर-स्त्री से नहीं होता। प्रेम की दृढ़ता एवं एकिनिष्ठता का दर्शन इन काव्यों में प्रकरता से होता है। जहाँ कहीं भो नायक का परिचय अभीष्ट नायिका के अतिरिक्त किसी मुन्दरी से होता है। जहाँ कहीं भो नायक का परिचय अभीष्ट नायिका के अतिरिक्त किसी मुन्दरी से होता है, वह स्वभावानुसार या तो उसे निरस्कृत कर देता है या 'वहिन' कहकर सहानुभूनि प्रदर्शित करना एवं आजीवन उस सन्बन्ध की पित्रता को निवाहता है। मञ्कन कृत मधुमालत में मधुकर 'प्रेमा' से बहन कहनर एवं जान किव रिचत 'पुष्पबरपा' में नायक पुरुपोत्तम ने 'निरमल दे' से बहन कहकर विश्वाम प्राप्त किया। लगभग सभी आग्वयानों में नायक नायिका के प्रेम का परिष्कृत

्षरूप ही देखने को मिलता है, जान किव रिचन 'रूपमञ्जरी' में रूपमञ्जरी श्रितिशय प्रेम के कारण नायक ग्यानसिंघ के साथ पितृगृह से भाग श्राई थी, श्रन्यथा सभी प्रबन्धों में नायक नायिका का सम्बन्ध विवाह संस्कार सम्पादित हो जाने पर ही होता है। पित की एक से श्रिधिक पित्नयों की भावना प्राचीन है। इन प्रबन्ध काव्यों में भी नायक की दो पित्नयों की चर्चा तो श्रावश्य मिलती है, किन्तु जान किव की 'कथाकलावती' में नायक पुरन्दर श्राठ विवाह कर चुकने के बाद कलावती के लिये व्यग्न हो उठा था। नायक के पिता के वर्णन में श्रिधिकांश उसके श्रन्तःपुर की चर्चा मुगल बादशाहों के हरम की भांति ही की जाती है।

बहु विवाह प्रथा के होते हुये भी कहीं भी सौतिया डाह, जलन श्रौर वैमनस्य की चर्चा श्रिक नहीं मिलती। जायसी में श्रावश्य इसका उल्लेख है। 'इन्द्रावती' में, 'मुन्दर' श्रौर 'इन्द्रावती' के जीवन को श्रात्यन्त श्रानन्दमय, क्रीड़ामय प्रदिशत किया गया है। पित की श्रेष्ठता पित्नयों को सदैव मान्य है। पत्नी श्रप्रना प्रथक श्रास्तत्व न रखकर केवल उसी की, या उसी के लिये हो जाना चाहती है। पत्नी की इसी श्रामिलाया का उत्कर्प उन स्थलों पर द्रप्रदय है जहाँ वह श्रपना श्रास्तत्व मिटाकर एक स्थल पर उसकी चरण चिन्वत रज श्रौर दूसरे स्थल पर श्रधर चिन्वत प्याला होना चाहती है इन प्रेम प्रवन्धों में गिणका के प्रेम का उल्लेख नहीं के तुल्य श्राया है। 'इन्द्रावती' की प्रासिङ्गक कथा के श्रन्तर्गत 'रम्भा' नामक गिणका का उल्लेख हुश्रा है, किन्तु उसके प्रेम की उच्चता दर्शनीय है, वह राजा हंसराज के उसका प्रेम मांगने पर उन्हें भली प्रकार नमभाकर, श्रपनी स्वामिनी 'चन्द्रवदन' की प्रशंसा करती है श्रौर राजा से पुरस्कार स्यल्प मोतियों की माला लेकर स्वदेश प्रस्थान करती है। इसमें कहीं भी वासना एवं स्वार्थ की गन्ध नहीं मिलती।

पानित्रत धर्म, स्त्री सुलभ लजा, शील एवं सनी महत्व की चर्चा भी इन प्रबन्धों में अधिक है। सभी दुखानन प्रबन्ध सनी होने की घटना पर समाप्त होते हैं। किव ऐसे स्थलों पर सनी की महानता, निस्पृहना एवं एकनिष्ठता की सराहना करते हैं। नूरमुहम्मद ने सती की एक समाधि का परिचय 'इन्द्रावनी' काव्य के अपन्तर्गत किया है, जिस पर नायिका इन्द्रावनी ने अत्यन्त गम्भीर हृदय से श्रद्धाञ्जलि अर्थित की।

पातिवत धर्म के त्रान्तर्गत किवयों ने प्रेम से पित की सेवा करना, सौतों से ईर्ध्या न करना, स्वयं को दु:ख देकर स्वामी को मुखी रखना, स्वामी के लिये शृङ्गार करना, उनकी

पद्मावत: जायसी।

नूरमुहस्मदः अनुराग बाँसुर्गे।

यह तन जारों छार कें, कहीं कि पवन उड़ाव।
 मकु तेहि मारग उड़ि परे, कंत धरें जह पांव॥

माटी होऊं छार होय, कबहुं लेइ कोहार। गर्डे पियाला ले श्रधर, लावें कंत हमार॥

श्चनुपस्थित में श्रङ्कार न करना, मन्त्रों-जन्त्रों से पित को वशीभूत करने का उपाय न करना, दूतियों से बचकर रहना तथा पित के श्रभाव में जीवन त्याग कर देना श्रादि पातिव्रत धर्म के विमिन्न श्रंगों का वर्णन किया है १।

लोक लज्जा एवं शील की चर्चा भी इन किवयों ने की है। नारी का सौन्दर्य वास्तव में उसकी सहज लज्जा ही है। स्वामी का प्रिय होना ही सौन्दर्य की कसौटी है । लज्जा से हीन व्यक्ति पशुतुल्य है, नारियों के लिये लज्जा का ऋषिक महत्व है। धीरे चलना, जोर से न बोलना, ऋवगुण्ठन डाले रहना, दृष्टि नीची रखना आदि स्त्री लज्जा के उपांग है ।

५. भ्रौं चित लाइ करव पिउ सेवा, एक पीउ दोउ जग सुत देवा। मंत्र तंत्र साधव जिन कोई, सेवा एक पीउ बस होई। जो बस होई तो गरव न करिये, ऋाउ ऋषीन होइ मन हिस्ये।

सौतिन कर इरवा निहं करना, साईं संग सदा जिय डरना । श्रलप मान सेवा श्रिधिक, रिति राखव जिउ मारि। जेहि घर मंह ये तीन गुन, सोइ सोहागिन नारि॥

उसमान : चित्रावली पृ० २२३-२४।

हुना कंह संचरे निह देई , श्रो दृती को सिख न लेई ।

न्रमुहम्मदः इन्द्रावती ।

धन सो धन जेहि विरह वियोग्, श्रीतम लागि तर्जे मुख भोगू॥ शेखनबी : ज्ञानदीप।

२. तके घर में होइ सत, पति सो हित ठहराइ। शोल विना कवि जान कहि, घर घर रूप विकाइ॥

तथा

का एहि तनहि सरेहै दारा , जौं न पियहि वेरे मों डारा । मम मृर्ति को श्राहर गयऊ , प्रीतम पुजन हार न भयऊ ॥

न्रमुहम्मदः श्रनुराग वाँसुरी।

श्रे लाज नहीं जेिंह अपंक्षित मादी है बह पग्न, है मानुव नादी। वृंबर पहिर लाज यह आदी , पगु कहें धीमें राखब चादी। अपो धन ऊंची सबद न बोले, सुनत बिराते की मन डोले। अपोय नयन लाज सीं कीजें, श्रो मुख उपर वृंघट कीजें। हो प्यारी जब पहिरह गहना , पुरुष बिराने सो छिप रहना।

न्रमुहम्मदः इन्द्रावर्ता ५० ५०।

नारी का महत्व उसकी सामाजिक जीवन में उपयोगिता का परिचायक है। नारी के सहयोग के बिना गृहस्थ जीवन निराधार है । बिना विवाह संस्कार के पितृऋण से मुक्ति नहीं हो सकती, संसार में अपनी परम्परा बनाये रखने के लिये संतान का होना अनिवार्य है । इस प्रकार मध्यकालीन योरोपीय रोमांस-साहित्य की भांति सूफी साहित्य में नारी की कल्पना केवल बिलास या उपभोग के साधनों के रूप में नहीं हुई है, उसके जननी रूप की चर्चा भी यथेष्ट है।

प्रेम के लोक-पन्न में इन कवियों ने जिन वैयिक्तिक, पारिवारिक एवं सामाजिक प्रेम सम्बन्धों का वर्णन किया है, वह इस बात की पृष्टि करता है कि इन कवियों ने समाज के द्वारा निर्धारित मर्यादा, नीति एवं त्याचरण का उल्लंघन नहीं किया है। उसमें प्रेम की स्वच्छन्दता के साथ ही कर्तव्य भावना का भी सामञ्जस्य है।

नारी की सती रूप में, सौन्दर्य-मय परमसत्ता के प्रतिनिधि रूप में, एवं कुलवन्ती श्रौर मतवन्ती रूप में प्रतिष्ठा होते हुये भी उसके सामाजिक स्तर में विशेष श्रन्तर नहीं दिखाई पड़ता। किव जान नारी जाति को ही श्रच्छा नहीं समभता क्योंकि इनके कारण पुरुप के सम्मान को डर रहता है। यदि नारी किसी भी प्रकार से श्रपने 'सील' की रक्षा न करें, तो पुरुष को चाहिये कि उसे ताड़ना देने में शिथिल न रहें 3।

नारी का शील गृह की सीमा में ही सुरिक्ति था। वही नारी कुलवन्ती एवं 'लजवन्ती' हैं जो घर से बाहर न जाय, घर छोड़ बाहर जाते ही उसकी मर्मादा, शील, लज्जा ऐसे मभी सद्गुण नष्ट हो जाते हैं। ब्रात: उसे ब्रापने को घर की चहारदीवारी तक ही सीमित रखना चाहिये ४।

इतना सब होते हुये भी नारियों की चमता का प्रदर्शन भी इन प्रेककाव्यों में अच्छा हुआ है। नारी शिज्ञा का अधिकार सम्भवत: तब भी उन्हें था और साथ ही बहुत सम्भव

१. तीय बिन घर नाहिन बनै ज्यों मोती बिन सीप।

२. व्याह बिना संतान न होई, मुये नांव न लैंहें कोई। कवि जान : कथा छविसागर

भली नहीं मिहरी की जाति, जब तब इनसे पानिउ जात । जो तिय श्रपनो खोबे सील, मारहु ताकि न लावहु ढील । जान कवि : कथा छवि सागर ।

दारा लजवन्ती जो होई, रहे सलज मन्दिर मां सोई।
 न्रमुहम्मद: श्रनुराग बांसुरी ए० १२४।

तब लग तिरिया नीके श्रहर्इ, जब लग मन्दिर भीतर रहई। जब मन्दिर सों बाहर कट़ई, कुल की लाज खोय सब गई। कवि जान।

है कि सहिशाला भी उस समय रही हो, क्योंकि नायक नायिका के प्रेम का श्रारम्भ कई प्रेमाख्यानों में सहपाठी होने के कारण हुआ है। साधारण शिला तक ही स्त्रियों की शिला सीमित न थी, वे पुरुषों के बरावर ही बुद्धि विकास में अग्रसर होती थीं। राजा ज्ञानदीप को रानी देवजानी के प्रति तभी त्राकर्पण हुआ, जब उसने अपना पाणिडत्य प्रदर्शन किया क्योंकि दो पणिडतों के मिलने से आनन्द उत्पन्न होता है । उस समय उच्च शिला का मापदंड पिंगल, व्याकरण नाट्यशास्त्र एवं पुराणों का ज्ञान था, इसके आतिरिक्त उन्हें संगीत एवं किवत्य शिक्त के बारे में भी पूरी जानकारीहोनी चाहिए थी और शिला के इस स्वरूप से नारी या पुरुष दोनों ही परिचित होते थे। 'रूपमंजरी' एवं 'परपोत्तम' ऐसे नायिका नायक का इस शिला में अच्छा प्रवेश था । लगभग सभी किवयों ने अपनी नायिका को तो अवश्य ही वेद पुराण में पारंगत प्रदर्शित किया है।

इतना सब होते हुये भी नारी का सम्मान नहीं था। उसे सदैव अपना सीस चरणों पर भुकाय रहना चाहिए था 3। उसकी बुद्धि सदैव तुच्छ और हीन मानी जाती थीं, नारी स्वभाव से ही तुच्छ बुद्धि वाली होती है, इस भावना की रहा इस मत्य के होते हुये भी की जाती थी कि कुछ प्रेम प्रवन्धों में नायिकायें नायक के बुद्धि विलास की परीहा कठिन पहेलियों एवं संकेतों के द्वारा करती थीं, जिसका बहुत पहले आभास हमें विद्योत्तमा एवं कालिदास के आख्यानों में मिलता है। कामलता एवं छिवसागर दोनों ही नायिकाओं ने नायक की योग्यता की परीहा इसी आधार पर करनी चाही थी 1। इसमें अधिकांश

भंसिकरत महँ बोलेउ बोला।
 पंडित पंडित मिले जो कोई, बहुत सवाद बात कर होई॥
 शेख नबी: ज्ञानदीप।

पिंगल श्रमर व्याकरन भरथु, सब ग्रंथन के भाषतु श्ररथु।
 पिंगल पुनि व्याकरण व्यवानं, कबहुं भारथ श्ररथ सुख माने।
 कबहुं नाद भेद् प्रगटावहिं, कवितनि उतन करहि सुनावहिं॥
 जान: रूप मंजरी।

श्रोहि रज श्रादर नित है रामा, चाहे सीस चरन के ठामा।
नृरमुहम्मह : श्रनुराग बांसुरी।

क्रीहिसि की भला कहे नर सोई, मेहिरिन्ह जगत नेक बिध होई।
 उसमान : चित्रावली ए० २२३।

१. विनिता इक रतन पटायो, उनि ताके संग श्रांर मिलायो ॥ तिया दइ सतरंज पटाई. उन चौपर दी संग मिलाई ॥ कुविर बजाई तब करनार, भुनत भयो तिय को पितयार ॥ तब यों कह्यो मुता मुनि तात, बुक्ती होरी सब इन बात ॥

नायक त्रयोग्य सिद्ध हुये । इसके त्रांतिरिक्त विवाह के पश्चात् प्रथम मिलन प्रसंग के त्रान्तर्गत भी लगभग सभी प्रबन्धों में नायक नायिका का जो वाणी-विलास दिखाया गया है उससे यह सिद्ध होता है कि स्त्री शिवा का त्र्यभाव न था।

कुमारी कन्यात्रों की स्थित भी समाज में बड़ी दयनीय थी। वे अपने विचार व्यक्त करना चाहती थीं किन्तु भय एवं लोक लज्जा उन्हें आगे नहीं बढ़ने देती थी। विवाह के सम्बन्ध में लगभग सभी प्रवन्धों में नायिका अपनी स्वतन्त्र सम्मित देना चाहती है, अपनी दच्छानुसार ही पित-चयन करना चाहती है, किन्तु ऐसा दैवी संयोग से ही सम्भव हो पाता है। किब जान रचित अधिकांश आख्यानों में इस तथ्य का परिचय मिलता है। 'हंस जवाहर' में जवाहिर भी वेमन के नायक से ब्याह करने की अपेद्या मृत्यु श्रेष्ठ समभती है। 'प्रेम रस' में चन्द्रकला, प्रेमा के विरह में व्याकुल है और उसके लिये घर छोड़ने को भी तत्पर है। 'चित्रावली' भी मनचाहे वर को प्राप्त करना चाहती है। रानी 'देवजानी' तो 'ज्ञानदीप' को प्राप्त न कर पाने पर अग्निकुण्ड में कृद पड़ती है। इस स्वतन्त्र भावना का परिचय लगभग प्रत्येक प्रबन्ध में मिलता है, किन्तु उसमें विरोध की तीवता नहीं है। कन्या लज्ञावश या मातापिता के सम्मान या मर्यादा के लिये इच्छा के प्रतिकृल कार्य होने पर जीवन त्याग की कल्पना करती है दे।

माता पिता पुत्री के इस प्रकार स्वतन्त्र चुनाव को कुलकलंक समभते थे और उसके प्रेम की सूचना पाकर अपयश के भय से या तो उसे महल में बन्द कर देते थे या सम्भवत: किसी किसी अवस्था में प्राण दण्ड भी दे देते थे क्योंकि जवाहिर अपने प्रेम प्रसंग का अन्त इसी रूप में कल्पित करती है 3। कन्या को केवल मुनने का अधिकार था अपना मत प्रकट करने का नहीं ।

भी छिब सागर व्याहि है, करें युक्तियां चारि। प्रथम नामी होइ सुनाव, नाम लेत ही जान्यो जाव॥ दृजो ऐसी ग्यान विचारे, श्रसमलोह की मुरित मारे॥ तीजे ऐसी करिहै दौरि, जातें गढ़ की पार्व पौरि॥ पाछे पुष्ठें केतक बात, ना सममें लों ज्यों ते जात॥ जान कवि: छिब सागर।

२. हीं सो बारी पिता घर, बोलत वचन लजाऊँ। तब में बचों कलंक ते, प्राग्ण कांप मर जाऊँ॥ कासिमशाह: हंस जवाहिर पृ० ४२।

३. पिता जो सुने मार जिउ डारै, माता सुने घोर बिष मारे ॥ कासिमशाह : हंस जवाहिर १० २०६ ।

४. कन्या नांव मारि तें राखें. कान सुनै कछु रसन न भाषें। कवि जान: कथा कंवलवती।

किव जान ने विवाह सम्बन्धी स्वतन्त्रता के पन्न में ग्रंपनी नायिका से कहलाया भी है। विवाह जीवन में सुखोपभोग के हेतु किया जाता है ग्रौर जीवन का सुख तभी प्राप्त हो सकता है जब दो सम स्वभाव वाले व्यिक्तियों का मेल हो । साथ ही भारतीय विवाह सूत्र श्रात्यन्त पवित्र एवं दृढ़ सम्बन्ध है, वह नित्य नया नहीं बदला जाता। यह गठबन्धन जीवनबन्धन होता है, श्रातः जब तक श्रापने समान ही गुण एवं बुद्धिशाली न प्राप्त हो, विवाह संस्कार सम्पन्न नहीं होना चाहिये ।

पुत्र के जन्म पर ऋधिक हर्ष होता है, कन्या के जन्म के साथ ही माता पिता की चिन्ता बढ़ जाती थी <sup>3</sup>। कन्या के जन्म पर हर्ष-प्रदर्शन का वर्णन नहीं हुआ है। वह रात्रि धन्य समभी जाती थी जिसमें पुत्र का जन्म होता था। माता भी पुत्र जन्म पर हर्षित होती है। धरती स्वर्ग सभी में उल्लास व्याप्त हो जाता है। सोहर एवं वधाई गाई जाती है ४।

भारतीय हिन्दू जीवन के जन्म ने लेकर भरण तक के कुछ संस्कारों का उल्लेख भी इन प्रबन्धों में मिलता है। जन्म होने पर ज्योतिषियों को बुलाकर नामकरण करवान। एवं जन्मपत्र बनवाने के संस्कार के वर्णन में किव कहीं भी नहीं चूके हैं । उसके बाद छठी के उत्सव एवं रात्रि जागरण का उल्लेख केवल शेखनबी ने किया है। पुत्रोत्पत्ति पर पिता उदार हृदय से दान पुण्य करके उत्सव की शोभा बढ़ाता था। उसके बाद किसी-किसी किव ने 'विद्यारम्भ' संस्कार का भी वर्णन किया है। इन

- व्याह कीजिए सुख के कारन, ना त्रासें चाहत हम मारन।
   तथा
   वायस वायस ही बनें पिक सौ कैसी जीर॥
- २. कह्यो यहै निहचय कै जानों, एक गाँठ सों फेर निभानो । ऋाप समान न पाऊँ जौलों, भृल च्याह निह करिहों तौलीं ॥ कवि जान : कथा कंवलावती ।
- ३. जबते दुहिता उपनी सतत हिये उतपात। निकम्प कांटा तबहि जब द्यांगन द्याउ बरात। उसमान: चित्रावली ए० १९६।
- धिन वह रैन पुत्र की होई, धरनी स्वर्ग हुलस सब कोई।
   हुलस माय निहि भये समाई, मा सुहयल श्रीर जान बधाई॥
   कासिमशाह : हंसजवाहिर १० ११।
- ४. पंडित देश देश के धाये, पोषी काह जनम दरशाये ॥ कासिमशाह : हंसजवाहिर पृ० १२ ।

संस्कारों के श्रांतिरिक्त जिस संस्कार का विस्तृत वर्णन मिलता है, वह विवाह है। विवाह के श्रान्तर्गत लगन बरात, श्राग्वानी, मंडप, मांवर, सिन्दूर-दान, कोहबर, कंगन, भोज, दायज, विदा श्रादि कियाश्रों का विस्तृत उल्लेख मिलता है। हंस-जवाहिर के रचियता कासिम शाह ने कुछ मुसलमानी पद्धतियों का भी वर्णन किया है जैसे वर के यहाँ से कन्या के लिए लगन एवं वस्त्र श्राना तथा कन्या का माजे में रहना । इसके साथ ही किव ने विवाहसंस्कार की सम्पन्नता काजी से करवाई है। तमुराल का भय कन्याश्रों को सदैव सताता था। वे समुराल नाम से ही शंकित हो जाती थीं; समुराल ऐसा स्थान है जहाँ न तो परिचित स्थान ही होता है न मायके की सखी सहेलियाँ श्रीर न वह स्वच्छान्दता। समुराल के भयों में सास श्रीर ननद प्रधान हैं। किव उसमान सास श्रीर ननद के कटुड्यवह।र को स्वर्ण परीज्ञा के लिए संडासी श्रीर फुकनी की भांति श्रावश्यक समभते हैं ।

व्याह का चरचा जग में छात्रा, घर घर बाजन लाग बधावा ।
 तेल पूज के चली बराता.....।

शेख रहीम : प्रेमरस ।

लगन घरी राजा जब, न्योत फिरा चहुंपास। राग रंग घर घर सबै, दोड दिशि भयो हुलास॥

दोउ दिशि बाजा अनन्द बधावा, जब राजा घर मांडव छावा॥

कासिम शाहः हंसजवाहिर पृ० ६७।

माडों छाइ सरग लइ लावा, एक खम्भ कस माडों छावा।
 चांद सुरज तह धरा उरेही, उड़गन बंदनवार सनेही॥

वेदी सात सर्ग पर नवी चौदही भाँति। घुप घूप नग जोकेऊ, उपने उत्तिम कान्ति॥

दुलहिन सिर पै सोहै भौरी, लोग ठगे जनु साह रुगौरी॥ दुलहिन करके दीन्ह सिघौरा, बांभन ब्राइ पढ़ा गठ जौरा॥ मौरि टारि कुंवर कर लीन्हा, ब्राति श्रानन्द सो सेन्दुर दीन्हा॥

शेखनबी : ज्ञानदीप ।

इहिता सोन श्रिगिनि समुरारा, सासु संडासी कन्त सोनारा। दें सोहाग सब निसि दिनकेली, श्रीटै सदन घरी महं मेली ॥ ननद नाल फूँकत निस रहई, सुलग हिया कोइला जिमि दहई। घाउ बोल धन छिन छिन खाई, ठाउँ न छाड़ें जानि निहाई॥ तब तिरिया कन्दन की नाई, मेटे श्रंक में भिर नग साई॥

उसमान : चित्रावली पृ० २२१।

समुराल की श्रिनिश्चितता उसके भय का कारण बनती है। मायके की स्वछन्दता, सिखयाँ एवं कीड़ास्थलों के वियोग का भी दुख कन्या को होता है । समुराल ऐसी भयावह जगह में नवागंतुका बधू का निर्वाह कैसे हो, उसके लिए कुछ गुण श्रिपेद्धित हैं जिनकी चर्चा उसमान ने चित्रावली के श्रान्तर्गत की है। लज्जाशील रहना चुप रहना, पित सेवा करना श्रादि ऐसे ही उपाय हैं जिनसे समुराल में प्रेम सिहत निर्वाह हो सकता है। ननद या सास जो कुछ भी कहे उसे सह लेना चाहिए, प्रस्तुतर नहीं देना चाहिये ।

वास्तव में बालिका के गुण एवं ऋवगुण का पता ससुराल में जाकर ही होता है, क्योंकि वहाँ उसके गुण दोपों की परीचा होती है। जो नारी मान नहीं करती, क्रोधित नहीं होती, ऋौर सदैव सेवा में तत्पर रहती है वह स्त्री इस संसार में सौभागिनी हैं।

यद्यपि सुसराल के डर बहुत हैं किन्तु जो स्त्री गुणी एवं सती है उसे कोई भय नहीं \*। बालिका जो कुछ गुण मायके में सीख लेती है उसी के अनुसार उसे ससुराल में सुख एवं दुख मिलता है। जो स्त्री पति की आज्ञा का अनुसरण करती है वही दोनों लोकों में यशवती होती है । स्वयं को आकर्षक दिखाने के लिये उसे न तो बहुत अधिक बोलना चाहिये और न बिलकुल चुप ही रहना चाहिये। अधिक चिंता में नारी को

सुनत नांव ससुरािर को घड़िक उठा मम जीव ।
 सास ननद घों कस मिले, कैस मिले घों पीव ॥
 कािसमशाह : हंसजवाहर ८० ३६ ।

२. सुनि इन्द्रावित सामुर नाऊँ, मन में सोच कीन्ह तेहि ठाऊँ। कहा जाव निश्चय समुरारी, नइहर तजब तजब फुलवारी। नृरमुहम्मदः इन्द्रावर्ता ए० ४०।

३. ननर्दा त्रोंघर जो कहैं, रिसि राखब जिय मारि । परिछि सीस पर लेव नित, सामिन दंइ जो गारि ॥ उसमान : चित्रावर्ला ए० २१३ ।

४. ग्रलप मान, सेवा श्रधिक, रिसि राखव जिव मारि। जेहि धन भहँ ये तीन गुन, सोई सोहागिनि नारि॥ उसमान: चित्रावर्ला ए० २२४।

करनी सती छोट बड़, सब किछु पुछे जाहि।
 सतवन्ती गुनवन्त पर. डर एको कुछ नाहि॥
 न्रमुहम्मद: इन्द्रावनी पृ० ४८।

६. धन गुत सीखे नइहरे सुम्ब पावे समुरार। पिय द्यायसु वस नारि जो हुइ जग सो उजियार। कासिमशाद: इंसजबाहिर १० १८८८।

निस्मन न रहना चाहिये क्योंकि उससे उसका आकर्षण जाता रहता है और वह दृद्ध होती हैं। विवाहोपरान्त विदा होती हुई कन्या एवं उसके परिवार के रोने का चित्र, विदा होती हुई नारी-विवशता से उत्पन्न करुण वातावरण की सुष्टि इन कवियों ने बड़े स्वाभाविक ढंग से की है। कवि उसमान अपनी चित्रावली में इस ऋोर विशेष रूप से सफल हुये हैं। इसी प्रकार नूरमुहम्मद ने भी विदा का वर्णन किया है दे।

गाई स्थ्य जीवन के अनेक उत्तरदायित्वों के साथ कुछ ऐसे भी त्या है जहाँ जीवन का उल्लास, निश्चिंतना एवं राग पुंजीभृत हो जाते हैं। सामाजिक उत्सवों, त्योहारों एवं पर्वों में ऐसे ही आन्दोलन के दर्शन होते हैं। भारतीय जीवन का सबसे रंगीन त्योहार होलिका दहन है, उसका वर्णन भी इन प्रवन्धों में होता है। होली की चांचर में बूढ़ें बच्चे का भेदभाव लुप्त हो जाता है सभी रंग और अबीर की धूम मचा देते हैं । इफ़ और मिरदंग बजाते हुये उनकी भूंमने और रंग डालने की किया का बड़ा स्वाभाविक चित्रमय विवरण किया गया है। इसके अतिरिक्त जिन त्योहारों का उल्लेख आलोच्य सफ़ी साहित्य में मिलता है उसमें इरतालिका ब्रत या साधारण बोली में 'तीज' का अधिक उल्लेख है। इस ब्रत का महत्व ही मनोवांच्छित पित प्राप्ति में है और किय

उसमानः चित्रावली पृ० २२४।

चित्रसेन बहु दायज दीन्हा, श्रांस् ढारि विदा तब दीन्हा। उसमान: चित्रावली।

भलो न बहुतै चुप ह्वै रहना, भलो न बहुतै भाखित कहना।
 एक कहा चिन्त भल नाहीं, तरुनी चिन्ता से विरधाहीं।
 इन्द्रावती ए० ४१।

रानी सुनि धिय गौन विचारा, विसुधि निरी भुइ खाई पछारा । पिउ विश्वार विवस लें जाई, हम देखिंह पै कछु न बसाई । चित्राविल तिज जनिन के छाती, पिता के पाउँ परी विलखाती । राज पुनि उठाइ गिंव लाई, नैन नीर पुत्री श्रनहवाई । पिता कंठ धिय गाहे रही, छोहन छाँडि न जाय । ज्यों ज्यों जनिन छोड़ावइ, त्यों त्यों गहि लपटाइ ।

शामपुर कविकास मक्तारा, फागुन श्राइ श्रानन्द पसारा ।
एक दिस पुरुष एक दिस गोरी, हिलमिल गाविह चांचर जोरी ।
डंफ बजाविह श्रौ मिरदंगू, पिचकारिन मों भरइ सुरंगू।
धन के उपर डारिंह नाहां, धन डारीह पुरुष उपराहा ।
रंग श्रवीर भरा सब कोई, जो जहाँ रहा भरा तहां सोई।
न्रमुहम्मद : इन्द्रावती १० ३४ ।

४. इन्द्रावित सन प्रेम पियास, पहुंचा ग्राइ तीज नेउहास । नस्महम्मद : इन्द्रावर्ती ए० ६ ।

हुआ है। दिवाली पर्व का विस्तृत वर्णन नहीं मिलता है किन्तु वारहमासों के अन्तर्गत दीपावली की दीप ज्योति एवं द्यूत किया की चर्चा हुई है।

भारतीय सामाजिक जीवन में विभिन्न शिक्तयों के प्रतीक देवी देवताओं की पूजा एवं कर्मकारड का कितना महत्व है, इस पर अधिक लिखना आवश्यक नहीं। मनुष्य अभीष्ट प्राप्ति में तिनक भी शंका होने पर देवाश्रय ग्रहण करता है। उसके इस स्वभाव का परिचय भी ये किव गिरीश पूजन, लिंग पूजन एवं सती सीता के पूजन व्यापार में देते हैं।

कासिमशाह ने ऋपने हंसजवाहिर में प्रसिद्ध तान्त्रिक पीठ नीलाचल पर स्थित कामाख्या देवी के मन्दिर का परिचय दिया है। इसी प्रकार ज्ञानदीप, में हिंगलाज का उल्लेख हुआ है। ऋन्य देवताओं की ऋपेचा इन स्फ़ी किवयों ने ऋपने प्रबन्धों में शंकर उमा उपासना का ऋत्यधिक परिचय दिया है, केवल एक प्रबन्ध 'कुंवरावत' में सती सीता की पूजा का उल्लेख है और किव ऋलीमुराद स्थल-स्थल पर राम या रघुबीर की दोहाई देते हैं। हुसेन ऋली ने ऋपनी रचना पुहुपावनी में चतुर्भुज (विष्णु) की पूजा का उल्लेख किया है। स्फुट काव्य में कृष्ण की उपासना की चर्चा ऋषिक है।

दिशाश्लों पर भी सम्भवतः उस समय आस्था थी। क्योंकि हंसजवाहर का किन नायक के स्वदेश प्रस्थान पर इसकी चर्चा करता है कि सोमवार और शिनश्चर को पूर्व की ओर प्रस्थान हीन है, बृहस्पितवार को दिक्खन की ओर नहीं चलना चाहिए। और यिद इस पर भी किसी का जाना अनिवार्य ही है तो वह बुध को दही बृहस्पित को गुड़ रिववार को पान खाकर प्रस्थान कर सकता है?

व्याह की तिथि निश्चित करने के पूर्व, पुत्र जन्म के पश्चात् फलित ज्योतिष एवं नारी के शुभ त्रशुभ लच्चण ज्ञात करने में भी उसकी सहायता ली जाती थी।

उस समय श्रनेक प्रकार के साधु सन्यासी, जोगी जती थे। उन सभी के बारे में तत्वज्ञान सम्पन्नता का प्रमाण नहीं दिया जा सकता था। स्वभाव से जोगी न होने वाले व्यक्तियों का दुष्प्रभाव समाज पर पड़त? था। कुमारी बालिकात्रों को लोग जोगी दर्शन से विरत रखते थे। जिन साधु सन्यासियों का वर्णन हुत्रा है, उनमें ऊर्धबाहु,

जाइ गिरीस मंडप मह पुजा, बहुत कीन्ह संग लीन्ह न दृजा। न्रसुहम्मद : इन्डावती।

२. सोम शनिध्चर पुरब हीना, बेफै ट्यन सो श्रोगुन चीन्हा । बुध दुधि श्रो वेफै गुइ मीठा, रवि ताम्बृल खाय सुख दीटा ॥ कासिमशाह : हंसजदाहिर ए० ५८० ।

जवधारी, जलमग्न रहनं वालं, नपस्वी, दण्डी, श्रौघड़, कनफ़टा, सेउरा, यती, दूधाधारी, शरकटा, ब्रह्मवार, पंचाग्नि तप करने वालं, सूफ़ी, कबीरपन्थी श्रादि प्रमुख हैं । इन सभी कन्थाधारियों को वास्तव में जोगी नहीं कहा जा सकता था । कभी कभी इनकी वासना का दुष्प्रभाव समाज पर पड़ता था। इसका कारण तुलसीदास जी की पंक्ति 'मूड़ मुड़ाय भये सन्यासी' से स्पष्ट हो जाता है। श्रिधकांश व्यक्ति उत्तरदायित्वों से बचकर सन्यास धारण कर लेते थे। उनका मानसिक भुकाव उस विरक्तिपूर्ण जीवन की श्रोर नहीं था, इसलिए गुरुजन कुमारी बालिकाश्रों को जोगियों के सम्पर्क में श्राने से बचाते थे ।

तत्कालीन भारतीय लोक जीवन की भूत, प्रेत, अप्सरा, दानय आश्चर्यजनक पशु एवं पित्त्यों के भयानक चमत्कार पर भी आस्था थी। जानकिव के प्रेमास्यानों और प्रमुख रूप से रतनावती में ऐसे आश्चर्य तत्वों का उल्लेख प्रचुरता से मिलता है। जड़ पदार्थों का भा मानवीकरण और मनुष्य से वार्जालाप इनमें वर्णित है। लगभग सभी प्रवन्धों में समुद्र का मानवीकरण प्रदर्शित किया गया है। 'प्रेमरस' में जिस दैत्य कथा की संयोजना है उसकी प्रत्नेक घटना अब तक कही जाने वाली लोक कथाओं में मिलती है। नच्छ गणना, फिलत ज्योतिष, विभिन्न चक (योगिनी चक) स्वर ज्ञान, दिशाशूल एवं शकुनों पर आस्था आज की भांति उस समय भी थी। 'ज्ञानदीप' राजा जब अपने सैन्य के साथ रानी देवजानी के नगर की ओर चला तो उसके मार्ग में शकुनों की भड़ी लग गई। शकुन उसी के मार्ग में होते हैं जिसकी यात्रा सफल होने को होती है। राजा ज्ञानदीप के मार्ग में दाहिने ओर कौये का बोलना, धोबी का परोहन लेकर आना, दाहिनी ओर मृग का आना, मालिन का फूल लेकर आना, बंशी ध्विन सुनना, च्रेमकरी और लोमा का देखना, दही, मछली की पुकार सुनना, आदि उसकी सफलता

न्रमुहम्मद् : इन्द्रावर्ता ५० ५४ ।

जहाँ लौ मठ मंडप वह ठाऊ, उठ धाये सुन योगी नाऊं। महा महंत जो नाथ गोसाई, तेहि संग सब योगी जँहताई॥ उरधबांह नाना जक्धारी, पूरी गिरी जलवास तिवारी॥ जगडंडी श्रीघड़ कनफटा, सेवरायती विरही शरकटा॥ बृह्मवार सेउरा सन्यासी, पांच श्रगन निर्जला श्रकासी॥

द्धाधारी संगमी, सूफी दरश कबीर। भये सहाय योगिन के श्राय महीपति तीर।

कासिमशाह : हंस जवाहर ५० १४४।

२. कन्या मो जोगी सब नाहीं, उग हैं बहुत न चीन्हें जाहीं। न्रमुहम्मद: इन्द्रावर्ता।

३. हिस ते बारी बिना बियारी, जोगी देखें तोहि न चाही।

कं निश्चित लक्ष्ण थे । 'कथा कामरूप की' में जब कुंवर ने कामकला के देश जाने की आजा अपनी माता से मांगी तो उसने दही का टीका लगाकर कुंवर को विदा किया ।

जादू टोना मंत्र जंत्र त्रादि पर भी साधारण लोगों का विश्वास था। इन्द्रावती कथा में लोभ नारी ने कीर्निराय पर टोना कर दिया था। त्रासाम की मन्त्र जन्त्र एवं टोना सम्बन्धी ख्याति सर्वविदित थी क्यों कि कांवरू टोना की चर्चा भी अनुराग बाँसुरी में हुई है। राजकुंवर के त्रागमपुर प्रस्थान पर रानी सुन्दरी का 'केहि सुनार हथफेरा कीन्हा' इस बात की पृष्टि करता है कि उस समय ऐसा प्रसंग किसी प्रकार से नया नहीं था। हंसजवाहर में जवाहिर को बहकाकर साथ ले जाने के लिए दूती मंत्र से युक्त कुछ पान लाई थी। शेखनवी ने 'ज्ञानदीप' के त्रान्तर्गत इसका स्पष्ट उल्लेख किया है। सुरज्ञानी त्रापने मंत्र बल से ज्ञानदीप को एक जादू के घोड़े पर बैठाकर त्राकाश मार्ग से अन्तः पुर में ले त्राती है साथ ही निश्चयपूर्वक कहनी है कि वह मो:न, जोहन, वसीकरण, विरह तवान एवं उचाट मंत्र जानती है। त्रारण कराके राजा ज्ञानदीप के पास ले गई थी। इससे एक तथ्य त्रीर स्पष्ट होता है कि कुमारिकायें त्रिधकांश सुन्दर योगियों की त्रोर त्राकिरित होती थीं, चित्रावली में सागर राजा की पुत्री कंबलावती भी योगी सुजान के रूप पर मोहित हो गई थी।

त्राका .वाणी पर भी सरलता से विश्वास किया जाता था ऐसी त्राश्चर्यजनक श्रौर चमत्कारिक घटनात्रों पर बुद्धि के कारण त्र्यविश्वास नहीं किया जाता था ! इन्द्रावती में राजकुंवर को ऐसी ही श्राकाशवाणी मंदिर में रानी इन्द्रावती के निवास स्थान का

चली सगुन शुभ देखि कै, सुर ज्ञानी बिहसाइ। भावंत मिलिहै ऐ नबी, निज्ज विधि भेरह्हि श्रानि॥ शेखनवी: ज्ञानदीप।

१. दिने काम सविरया बोला, जबिह मिले धन होइ निउोला। रजक परोहन भारे श्रावा, दिने श्रोर मिरम देखरावा॥ भीलिनि श्राई फूल कर दीन्हा, बंशी बजाई काहु सुर लीन्हा॥ नीला खेमकरी दिखराइ, लोश्रा नाचत दिम मां श्राइ। दिहउ श्रहीरिन लेहु पुकारी, धीमर श्राइ मच्छु लेइ मारी॥ बायें दिस बोला पनिहारा, तरुनी सीस कलस जलभरा। बांभन तिलक दृश्राद्स कीन्हें, सिख सिख मुख श्रासिख दीन्हें॥

२. बिलक के सुन्दर ने तब कही, लिखावों कुंबर के संगुन का दहीं । दहीं लेके माता ने टेका दीन्हा, संगुन से कुंब्रर को विदा तब कीन्हा कथाकामरूप की

मोहन जोहन बसीकरन, विरद्ग तवान उचाट।
 पांच बान मनसिज के, जेहि तन ज्ञान जे काट॥
 शेखनबी: ज्ञानदीप।

उन करते हुये सुनाई दी थी। लोक जीवन में पनघट श्रौर पनिहारिनों का स्थान जीवन के उल्लास का सूचक है, इसकी चर्चा लोकगीतों एवं काव्य दोनों ही में बरावर होती रही है। किव जान एवं नूरमुहम्मद ने भी इसका बड़ा श्राकर्षक वर्णन किया है। मनतारा तालाब पर चन्द्रमुखी नारियों का सदैव जमघट लगा रहता है, वहाँ पर सुन्दरी नारियों की सहज ही परख सम्भव है।

कवि जान पनघट का वर्णन भाव एवं काव्यकलापूर्ण करते हैं। नगर में कुएँ एवं बाविलयाँ बहुत हैं, जिन पर नारियां पानी भरने त्राती हैं। उनका शृङ्कार एवं चालढाल दर्शनीय है। इसके साथ ही जब वे भरे घड़े सिर या कमर पर रखकर चलती हैं तो प्रतीत होता है कि वे भी इसी प्रकार पानिपु भरी हैं, जिस प्रकार गगरी जलभरी है। पनघट पर जल भरने त्राने वाली नारियां चतुर एवं सुजान हैं।

इन किवयों ने त्रापने काव्य में कुछ मनोरज्जन के साधनों की चर्चा भी की है। सङ्गीत से मनोविनोद करने के साथ ही उच्चवर्ग में शतरज्ज, चौपड़, चौगान श्रादि बड़े प्रिय खेल थे। इनके श्रातिरिक्त कुछ, पहेलियों श्रीर पुष्प रचना ऐसे खेलों की भी चर्चा है। इन्द्रावती में किव नूरमुहम्मद ने ऐसे ही एक खेल का परिचय दिया है जिसमें बीस फूलों के नाम लिखकर उन्हें भिन्न रूप चकों में विभाजित किया गया है । राजकन्या श्रो

जैसे ये गागर भरी, बहु पानी इन मांहि। तैसे हम पानिपु भरी,कन्ता समुक्तत नाहि॥

कवि जान : कथा पुहुपबरिया।

 बहुत सीस भा गेंदा, हित मेदान । हाल करत है मारत लट चौगान ॥ न्रसुहम्मद : अनुराग बांसुरी ए० १०४ ।

> ले श्राह शतरंज धन, चतुराई के हाथ। जो हारूँ तो नाह की, जो जीतों तो नाथ॥

कासिमशाहः हंसजवाहर पृ० १७४।

एक दिन दोऊ रानी ज्ञानी, बैठि रही ज्ञानन्द समानी ॥

फृल खेल महँ भलो, घरी एक सब कोय। बहुत परी श्रवरज भो, कैसे बूफें सोट॥

नृरमुह्म्मद : इन्द्रावर्ता (उत्तरार्घ)।

जो देखे चाह्स भल नारी, मनतारा पर जाहु भिखारी।
 सिस बदनी पनिहारिनि श्रावें, परगर श्रापन रूप दिखावै।
 नृरमुहम्मद : इन्द्रावती पृ० ३१!

श्रित नीर भरे बहु कूप, पोखर पुड़कर लगिह श्रिन्म । बहुत बावड़ी सुधा समाना, नीर भरे तिय चतुर सुजाना । लागौ रहत रैन दिन पनवट, देखि ताहि बाढ़त है मनघट । नारि चारि पानिहिं को श्रावहिं, बार बार सिंगार सुहावहिं । भरि गागरि जल घर को धावहिं, नैन सैन यह बात लखावहिं ।

का देवपूजन एवं जलकीड़ा के हेतु प्रस्थान भी उनके मनोविनोद के ही साधन हैं। इसी प्रकार घमारी खेल का भी उल्लेख बहुत हुआ है।

स्त्रियों की शृङ्कारिप्रयता एवं त्राभूषणिप्रयता का उत्तेख भी त्रालोच्य काल में प्रचुरता से हुत्रा है। उनके केश विन्यास एवं नख से शिख तक की सजा, त्राभूषणों का वर्णन, सोलह शृङ्कार, इत्यादि का वर्णन मिलता है किन्तु कहीं भी पृथक रूप से त्राभूषणों के लिये स्त्रियों की त्रातिशय लालसा का चित्रण नहीं हुत्रा है।

प्रत्येक भारतीय ब्रारब्ध, भाग्य एवं कर्मरेखा पर विश्वास करता है। संसार की प्रत्येक घटना को वह भगवान या भाग्य से नियंत्रित समस्ता है। अपने व्यक्तित्व पर भरोसा तो होता ही है, किन्तु वह परमात्मा के नियंत्रण पर सर्वाधिक विश्वास करता है; उसके सम्मुख उसकी ब्रात्म-निर्भरता कुछ नहीं। दैनिक जीवन का यह दार्शनिक पद्ध, इन काव्यों में सर्वत्र उपलब्ध है। 'इस जीवन का रच्चक वही है, जो इसका दाता है, अत: केवल कार्य संलग्नता मानव जीवन का ध्ये हैं।' 'मनुष्य के भाग्य में जो कुछ वह विधाता लिख देता है, वही होता है, जनमपत्र का लिखा हुआ असत्य नहीं हो सकता। भाग्य बली हैं ।'

कुछ लोक प्रचलित कहावनों का प्रयोग भी इन कवियों ने किया है, जैसे 'बातिहं हाथी पाइये, वातिहं हाथी पाव', 'मारु न छीरभात मों लाता', 'दिवस चार की चाँदनी, फिर ऋँधियारा पाख', 'पट बाहर जेइ पाय पमारा, जाड़ा कठिन अन्त नेहि मारा', स्रादि।

इन कवियों ने उस समय स्थित विभिन्न जातियों का वर्णन किया है जिनका आधार विभिन्न पेशे थे। लगभग सभी किवयों ने छत्तीस जातियों का वर्णन किया है जिनमें विप्र, विणिक, सोनार, पटवा आदि का उल्लेख प्रमुख है। ज्ञात हेता है कि उस समय जाति भेद कर्मभेद हो गया था। इस प्रकार समाज छिन्न-भिन्न होता चला जाता था। अलबेरूनी भी अपने समय की जातियों का ठीक वर्णन इसी कारण नहीं कर सका था।

इंस कहा रच्छ्रक है सोई, जाकर सिरजा है सब कोई।
 कासिमशाह : इंसजवाहिर।

२. लिखा जो हे करता को, सोई होय। जनम पत्र को श्राझर जात न धोय॥ नृरमुहम्मद: श्रनुराग बांसुरी ए० १४८।

छत्तीस जाति की नारियों की विविधना एवं उनकी विशेषनात्र्यों का उल्लेख इन चरित काव्यों में मिलता है ।

बहुत सम्भव है कि विविधता के कारण इन जातियों में ईर्घ्या एवं बड़े-छोटे की भावना उत्पन्न हो चली हो, तभी किव नूरमुहम्मद को उनमें प्रेम स्थापित करने के लिये उपासना या स्मरण की प्रतिष्ठा करनी पड़ी । किसी उच्च कुल में उत्पन्न होने से किसी को गर्व नहीं करना चाहिये । वास्तव में उच्च जाति का व्यक्ति बड़ा नहीं होता । बड़ा वह होता है जो प्रभु स्मरण एवं उपासना करता है । उपासना का चेत्र सब जातियों के लिये उन्मुक्त है ।

जाति विषयक सामाजिक विश्व ह्वला के ब्रितिरिक्त सम्भवतः रोटी का प्रश्न उस समय भी जिटल था। तुलसीदास का रोटी के लिये 'वारे ते ललात विललात' प्रसिद्ध ही है। जब तक रोटियों का प्रश्न सरल रहता है मनुष्य में शील रहता है। भूखे पेट से विनय की रज्ञा बिरले ही कर पाते हैं। ऐसे गाढ़े समय की चर्चा नूरमुहम्मद ने भी की है। इस संसार में विग्रह, ब्रान, रोटी या पेट के कारण ही होता है। 'यहाँ ब्रिगिन ब्रौर पानी के विग्रह की चर्चा कौन करे ! यहाँ तो पानी-पानी से भी भेद है, सगे भाइयों में नहीं पटती हैं ।' ऐसे ही समय में माता-पिना से बालक का विग्रह हो जाता है। ध्यान देने की बात यह है कि इस गाढ़े समय, या रोटी के प्रश्न ने ही सर्वप्रथम सम्मिलित परिवार की भारतीय भावना को ठेस पहुँचाई । जीवन की इस विषमता को सममने वाले किव

न्रमुह्म्मद् : इन्द्रावती ए० ५३।

न्रमुहस्मदः इन्द्रावती ए० ७४।

नृरमुहम्मद : इन्द्रावती ( उत्तरार्घ )

न्रमुहम्मद : इन्द्रावती ( उत्तरार्थ )।

जह लो नारि छतीसो जाती, चढ़ विवान आई रंगराती। चली मान सो बाह्मन बारी, बनियाइन नाइन पटहारी। चली सोनारिन कंचन बरनी, रजपूती खतरिन मनहरनी। लोनी तन हलवाइन चली, अधर मिठाइ बांटत चली॥

कुल विशेष उत्तम नहीं, सु:मिरे उत्तम होय।
 उत्तम जात भये सों, गरब न राखे कोय॥

उल पावक विश्रह को कहुई, नोर नीर सो विश्रह ऋदुई। है ऐसो समुश्राइ गाढ़ी, भाई घर बन्धु की डाड़ी। उहां मित्र रावन श्रो रामु, इहां राम लिखमन संगराम्। उहां मिलाय इहां विद्यराई, श्रोषद उहां इहां है घाऊ॥

भाता पिता सुत जिउ सो पालें, करे पियार मया सब कालें। जब वह पुत्र सयाना होई, निसरि जात श्रुग्या सों सोई॥

नूरमहम्मद ने माता-िपता श्रीर मन्तान के सम्बन्ध को भारतीय दृष्टिकीए से समभते हुये नीनिविषयक बार्ने लिखी हैं। माता-िपता की महत्ता मिट की गई है श्रीर उसके प्रमाण के लिये कर्त्ता की दुहाई दी है। माता-िपता के साथ भलाई करना प्रत्येक पुत्र का कर्तव्य है, उनकी बृद्धावस्था में उन्हें श्राराम देना तथा उनकी भावनाश्रों को चोट न पहुँचाना सुपुत्र का लव्हण है। केवल एक बात में ही उनकी श्राज्ञा का उल्लंघन किया जा सकता है, वह है जब श्राज्ञा परमात्मा के मार्ग पर चलने में विरोध करी हो । उनके इस भाव का कितना श्रिष्ठिक साम्य तुलसी की पंक्ति 'तिजिये ताहि कोटि बैरी सम यद्यिष परम सनेही' से है।

माता-पिता की महिमा क्रपार है, इनकी क्राज़ा का उल्लंघन करने से पुत्र की **मुक्ति** प्राप्त नहीं होती<sup>क</sup>।

माता-पिता त्रौर संतान का सम्बन्ध त्रमोखा है। जब तक माता-पिता जीवित रहते हैं, सन्तान छोटी है उसकी सारी चिन्ताएँ माता-पिता की चिन्ताएँ हैं, वे त्रपने हृदय के दुक हे को हृदय के रक्त से ही पोपित करने हैं। बच्चे की पीड़ा पर माता की व्यथा का वर्णन कासिमशाह ने त्रात्यन्त मर्मस्पर्शी किया है। बालक के पैर में लगा हुत्रा कांटा माता-पिता को उनके स्वयं त्राँख में लगे हुये कांटे के समान दुखद होता है ।

इसके ऋतिरिक्त गृह पुरोहित के सम्मान में भी कवियों की उक्तियां हैं। 'पुरोहिती' कहकर यह कार्य उस समय हीन नहीं समका जाता था। पुरोहित परिवार का सबसे बड़ा हिंतू थां ।

न्रमुहम्मद : इन्द्रावती पृ० १३६।

नृरमुहस्मदः श्रनुराग बांसुरी ए० १२३।

कासिमशाइ : हंसजवाहिर ।

मात पिता संग करहू भलाई, करता की श्राशा श्रस श्राई। जो श्रपने श्रांगे विधोहीं, उन्हें बात उन्ह भाखहू नाहीं श्रीर न की उन्हें निरासू, उन नित मांग सरग मुख बासू। एक बात मों कहा न की जे, सुनि यह बात चित्त सी लोजे। जो तेहि कहें कि जगत ममारी, पगु ब्रुफ़ दसर करतारी ।

शक्ति पातु मया जस काउँ हारे रसना श्रन्त न पाउँ । जहाँ रही तहँ सुमिरौँ नाउँ, श्रायसु मेंदि तहाँ में जाउँ। मात पिता पत्त रेनृ देइ इत जोति। दोऊ मन को रूकै, मुक्त न होति॥

जरा जिउ माता को, श्रीर पिता को प्रान । वालक पगु को कांटा मात पिता श्रंखियान ॥

४. परिस्त जन दुख खरिस्त होई, परिस्त चाह न ग्यानी कोई ॥ नृरमुहम्मदः इन्द्रावर्ता (उत्तरार्ध)।

म्को प्रेमाख्यानों मं लोकगीनों के स्वरूपों का भी उल्लेख मिलता है, जन्मोत्मव पर 'सोहले गान' व्याह पर 'सोहाग' गान की प्रचुर चर्चा है; इसके त्रातिरिक्त विभिन्न उत्सवों पर गाये जाने वाले होरी, चांचर, भूमक एवं मनोरा गीनों की भी चर्चा मिलती है।

जीवन के विभिन्न पत्नों का चित्रण देखकर यह निश्चित हो जाता है कि सामाजिक जीवन का सजीव चित्र सुफ़ी काट्य में मिलता है। व्यक्तिगत जीवन के ऋतिरिक्त नारियों का समाज में स्थान, उनकी शिद्धा, पुत्र के कर्तव्य, विभिन्न संस्कार एवं त्योहारों का वर्णन भी इन प्रबन्धों की विशेषता है। उपासना के दृष्टिकोण से मानवमात्र की सामाजिक जीवन में समता, जो उस समय की बड़ी विशेषता है, का परिचय भी इन प्रबन्धों में प्राप्त होता है। ऋत: सूफ़ी कवियों की लोक-दृष्टि की जागरूकता के सम्बन्ध में शंका का कोई स्थान नहीं है।

# स्फ़ियों की प्रबन्ध कल्पना

साहित्य एवं इतिहास में मध्ययुग के नाम से ऋभिहित किये जाने वाले काल में ऋगिष्यान कार्त्यों का प्रणयन बहुतायत से हुआ। भारतवर्ष में ही नहीं, वरन् ऋन्य योरो-पीय देशों में भी ईसा की ग्यारहवीं शताब्दी के ऋगस-पास ऋग्ध्यान कार्त्यों की रचना प्रचुरता से हो रही थी। फ्रांस एवं इंगलैंग्ड में ऐसे कार्त्यों को 'रोमांस' कहा गया। उस समय रोमांस का तात्पर्य प्रादेशिक भाषाऋों में लिखे गये कुत्हलपूर्ण ऋगस्यान से था। ऐसे ऋगस्यानों की गणना ऋगरम्भ में साधारण कोटि के ऋन्तर्गत ऋगती थी किन्तु कालान्तर में इसकी ऋग्नी एक परम्परा ही बन गई ै।

प्रारम्भिक रोमांस में शालेमन श्रीर उसके दरबारी पीरों की कहानियां वर्णित मिलती हैं। नदुपरान्त प्रीस, रोम, ट्रोजन के वीरों के कुत्रहल पूर्ण श्राख्यान एवं इंगलैंड के प्रसिद्ध राजा श्रार्थर श्रीर उसके नाइट्स से सम्बन्धित काल्पनिक एवं ऐतिहासिक श्राख्यान प्राप्त होते हैं। इन श्रारम्भिक रोमांटिक काव्यों में ऐतिहासिक एवं पीराणिक वीरों के वीरत्वव्यंजक कार्यों का वर्णन ही श्रिधक है। प्रेम की चर्चा लगभग सभी 'रोमांस' कार्व्यों में होती रही है, किन्तु उसके महत्व में श्रन्तर होता रहा है। इन श्रारम्भिक रोमांटिक काव्यों में प्रेम का स्थान गौण है। समय के साथ इन कार्व्यों की रूप रेखा बदलती गई। मध्यकालीन प्रवन्थों पर श्रोविड द्वारा वर्णित प्रेम-स्वरूप का प्रभाव श्रिधक है, धीरे धीरे

The word 'Romance' simply means a poem or a story written in one of the vernacular romance language instead of 'Latin' and so by implication less serious and learned but in time it acquired the sense that indicates the essential quality of these workstheir love for the marvellous.

प्रबन्ध कार्ट्यों में ऋार्राम्भक वीरत्व की भावना का स्थान गौग एवं प्रेम का प्राधान्य हो। चला । वीरगाथार्ये शनै: शनै: प्रेम गाथाऋों में परिणत होने लगीं १।

क्षांस ऋौर इंग्लैंड के इन मध्यकालीन प्रेमाख्यानों के कई प्रकार पाय जाते हैं। वीरत्वपूर्ण ऋाख्यान, (हीरोइक रोमांस ) ऐतिहासिक वीरों की गथायें, धार्मिक महाकाव्य, कथा रूपक, ग्रामीण ऋाख्यान (पास्टोरल रोमांस ) एवं दुखांस रोमांस ऐसे ही ऋाख्यान प्रकारों के नाम हैं।

मध्यकालीन रोमांचिक महाकाव्यों ( रोमांटिक एपिक्स ) में प्राचीन वीरों की गाथात्रों एवं प्रेमाख्यानों की प्रेम चर्चा का मिश्रित रूप प्राप्त होता है। 'मैडनेस आफ रोलां' में रोलां के प्रेम एवं वीरतापूर्ण कार्यों का ही वर्णन है।

धार्मिक महाकाव्यों में मिल्टन का 'पेराडाइज लास्ट ऐंड पेराडाइज रीगेन्ड' प्रसिद्ध है। प्रा काव्य ईसाई धार्मिक विश्वासों एवं मान्यतात्रों से पूर्ण है। ऐसे काव्यों में त्रास्था का प्रमुख स्थान रहता है।

कथा रूपकों में 'रोमांस आफ रोज' एक उत्कृष्ट रचना मानी जाती है। गुलाब का फूल नायिका या नारीत्व का प्रतीक है। नायिका ही नायक के जीवन में आशा एवं निराशा उत्पन्न करती है। इस काव्य की सारी घटनायें नायिका के हृदय में ही घटित होती हैं। इस काव्य के सारे पात्र एवं प्राकृतिक चित्र प्रतीकात्मक हैं। िकले के बाहर बहने वाली सरिता जीवन का प्रतीक है, आगे चलकर वही राजदरबार के सामाजिक जीवन एवं युवक के मित्रिक का प्रतीक बन जाती है। गुलाब का फूल ग्रामीण युवती के रूप का प्रतिनिधित्व करता है। 'रोमांस आफ रोज' में नारी एवं पुरुप की आभ्यन्तरिक भाव नाओं का रूपकात्मक चित्रण उपलब्ध होता है। इस काव्य का रंगमंच वाह्य प्रकृति न होकर, स्वप्न में प्रेमी प्रेमिका के हृदय में गतिशील भाव व्यापार है वे।

The Classical Ttaditions, P. 59
By Heighet

The Classical traditions, P. 63.

<sup>&#</sup>x27;It is the tale of a difficult, prolonged but ultimately successful love affair, told from the man's point of view. The hero is the lover, the heroine the Rose. The characters are mainly abstractions, hypnotized moral and emotional qualities such as the Rose's guardians, slander, jealousy, fear, shame and offended pride......The entire poem takes place in a garden and the climax is the capture of a tower followed by the lover's contact with the imprisoned Rose.'

'पास्टोरल रोमांस' या ग्रामीण प्रेमाख्यानों में ग्वालों के जीवन की पृष्ठभूमि में प्रेम की नाना अन्तरदशाओं का वर्णन उपलब्ध होता है। प्रेमी एवं प्रेमिका को वियोग की लम्बी अवधि अवश्य महनी पड़ती है, किन्तु अन्त मुखान्त ही होता है। कथानक की गति में छोटी अवान्तर घटनायें पाई जाती हैं तथा एक कहानी के अन्दर छोटी छोटी कई कहा नियां निहित रहती हैं।

दु:स्वान्त रोमांस में 'श्रिमस' श्रीर 'थिसवी' सर्वाधिक प्रसिद्ध हैं। 'नाइटिंगेल' श्रीर 'स्वालो-पत्ती' की मर्मान्तक वाणी 'फिलमिला' एवं 'प्रासने' दो बहनों की दु:खपूर्ण कहानी है। 'फिलमिला' पर 'प्रासने' का पित श्रीरयस बलात्कार करता है। 'श्रीरयस' उसकी जवान काटकर उसे बन्दी बना देता है किन्तु फिलमिला एक कपड़े पर श्रपनी दर्द भरी कहानी काढ़कर प्रासने के पास मेज देती है। प्रासने श्रीर फिलमिला दोनों मिलकर 'श्रीरस' को उसके पुत्रों का मांस खिलाती हैं, श्रन्त में दोनों दुखातिरेक में जीवन त्याग कर 'नाइंटिगेल' एवं 'स्वालो' के रूप में परिवर्तित हो श्रामनी दु:स्वपूर्ण कहानी गाया करती हैं।

मध्यकालीन पाइचात्य प्रेमकथात्रों के प्रकारों की चर्चा के पश्चात् उसके वातावरण विषय एवं स्वरूप पर भी किंचित ध्यान देना त्रावश्यक है। लगभग इन सभी काव्य प्रकारों में त्राश्चर्य तत्व एवं परा-प्राकृतिक घटनात्रों की प्रधानता रहती है। उस समय ग्रीस एवं रोम में प्रचलित जन साधारण के देवी शिक्तयों पर विश्वास का प्रभाव इन कथात्रों में त्रद्भुत वातावरण की सृष्टि में सहायक होता था, जादूगरों के त्रसाधारण कार्य, त्रप्रसरायें एवं त्रद्भुत शिक्त सम्पन्न शिरस्त्राण त्रादि की चर्चा इन काव्यों में रहती है। लगभग सभी काव्यों के कथानक एक से रहते हैं, जैसे कठिनाई में फँसी हुई नारी का उद्धार, देव त्रीर दानव के त्रत्याचार, जंगलों पहाड़ों त्रीर किलों की पृष्ठभूमि, त्राखाड़ों में वीरों के शस्त्र कला प्रदर्शन द्वारा किसी नारी (Lady of the love, को त्राकर्षित करने का प्रयास त्रादि सभी बातें ऐसे काव्यों में षाई जाती हैं। तात्पर्य यह कि इन त्रिंगीण एवं कोंच भाषा में लिखे गये प्रेम प्रबन्धों एवं महाकाव्यों में परा-प्राकृतिक तत्वों की प्रधानता एवं काव्यप्रणयन की एक बँधी हुई शैली पाई जाती हैं।

An essential part of epic is the supernatural, which gives the heroic deeds their spiritual background. We find that in the epics on the contrary, subjects Greek Roman mythology provides practically all the supernatural elements, on the other hand, in the Romantic epics, most of the supernatural element is provided by medival fantasies, magic, sorceress enchanted objects, masks helmets and sword.

मध्यकालीन योरोपीय प्रेमप्रवन्तों में वर्णित रूपकात्मक प्रेम को, श्रिष्ठकांश श्रार्ध्वनक पाउक जो कान्य में व्यक्त वाह्य श्र्य का प्रहण करता है, समभ नहीं पाता । इन प्रेमकाव्यों में वर्णित प्रेम ऋषिकांश मध्यकालीन दरवारी प्रेम (Courtly Love) का प्रतीक है। इन प्रेमन्त्रक्त में विनम्रता, श्रिष्टता, वासना एवं प्रेम के एकान्तिक स्वरूप की प्राप्ति होतो है। नायक नायिका की, जो उनके प्रेम प्रतीक हैं, तुच्छातितुच्छ इच्छा पूर्ति के वेतु, कठिन ने कठिन कार्य करने को सन्नद्ध रहता है। श्रुपनी प्रेम-पात्र नारी के व्यक्तित्व श्रोर इच्छाश्रों के सम्मुख नत रहना ही विनम्रता एवं शिष्टता है। श्रुपिकांश प्रेम के वासनात्मक होने के कारण उसका अन्त भी निराशाजनक एवं दु:खपूर्ण होता है। इन युग में प्रेम श्रोर विवाह दो प्रथक वस्तुयें हैं। वैवाहिक सम्बन्ध स्वच्छन्द प्रेम में बाधक नहीं माना जाता है। विवाह के पश्चात् प्रेम का सारा श्राकर्पण समाप्त होकर प्रेमी नवीन पात्र की खोज में पुन: तत्पर हो जाता है। वास्तव में विवाह एक च्लिक बंधन था जो तिक से श्राघात पर ही छिन्न-भिन्न हो सकता था। यही कारण है कि प्रेम-व्यंजना साधा-रणतः वासना जनित प्रेम की परिचायक है ने।

श्रीरे-धीरे प्रेम-भावना का परिमार्जन हुन्ना न्नौर हमें 'डान क्विक जोट' में वासनात्मक प्रम की त्रपेत्ता उसके त्रादर्श, शुद्ध, सात्विक एवं निस्वार्थ-स्वरूप के दर्शन होते हैं। नात्पर्य यह कि प्रेम का वासनाजनित परस्त्रीनमन का रूप एवं त्रादर्शात्मक शुद्ध सात्विक प्रेम, दोनों की ही उपलब्धि इन कार्व्यों में होती है।

इस प्रकार निश्चित यह होना है कि फ्रांस एवं इंगलैंगड या अन्य योरोपीय देशों में प्रेम कथाओं का प्रग्यन ऋघिकांश मध्ययुग में ही हुआ।

Their action would be set in a mystry arena where the realities of life were as much ignored as in our Christmas pantomiens. The characters, plots and machinery of these stories, the distressed damsel; the sage enchanter, the wicked and gigantic oppressor who is so easily knocked on the head as soon as the hero stands up to him and the castles, forests and tournament lists which form the security or as like one another as stage room and street.

Romance & Legend of Chivalry, P. 13

By Moncrieff

Marriage had nothing to do with love and no 'nonsense' about marriage was tolerated. All matches were matches of interest and worse still of an interest that was continually changing. .....

Any idealization of sexual love in a society where marriage is purely utilitarian must begin by being an idealization of adultry.

The Allegory of Lov . D. 13

भारत की प्रेमाख्यान परभ्परा अत्यन्त प्राचीन है। ऋग्वेद में यम यमी, पुरुष्व उर्वशी, अहिल्या आदि की प्रेम कहानियों में इसके बीज प्राप्त होते हैं। उपनिषद् काल में ऋग्वेद की ऋचाओं का स्पष्टीकरण प्रेम कहानियों के रूप में हुआ। संस्कृत के लित साहित्य में कुमारसम्भव, मेधदूत, कादम्बरी, अभिज्ञान शाकुन्तल आदि प्रमुख प्रेमाख्यानों की उपलब्धि होती है। अपभ्रंश कालीन जैन चिरत काव्य एवं बौद्ध साहित्य की जातक एवं अवदान कथाओं के द्वारा नीति एवं धर्म के उपदेश देने की प्रथा भी प्रचलित हुई। हिन्दी में ग्यारहवीं बारहवी शताब्दी से लेकर वीसवीं शताब्दी के प्रारम्भ तक प्रेमाख्यानों का प्रणयन हुआ। वीरगाथाकालीन रासो साहित्य भी प्रेमाख्यानों का एक स्वरूप ही है। इसके अतिरिक्त सिद्धान्य प्रणयन के हेतु लिखे गये सूकी प्रेमाख्यान एवं शुद्ध प्रेम व्यञ्जना के तात्पर्य से लिखे गये 'ढोलामार रा दूहा' उपलब्ध हैं। हिन्दी साहित्य के आदिकाल से लेकर आधुनिक काल के प्रारम्भ तक प्रेमाख्यानों का प्रणयन अवधिगति से होता रहा जिनकी रूपरेखा और उद्देश्य तत्कालीन सामाजिक, राजनीतिक एवं धार्मिक वातावरण के अनुरूप बदलता गया।

### प्रबन्ध काव्य एवं मसनवी रचनाः

त्रच्णप्रन्थों में प्रबन्ध-काव्य की दो बातों का विस्तार के साथ विचार किया गया है। एक है उसका वर्ण्य-विपय और दूसरा उसका संघटन। प्रबन्ध-काव्य की रचना सर्गबद्ध होती है। कथा की मर्गबद्धता वर्णन सुगमता की जननी है, जबिक फारसी की मसनवी शैली, जिसका प्रचुर प्रभाव स्फी प्रेमास्थानों पर है, में सर्गों का विधान नहीं होता। उसमें कथा क्रमशः चलती रहती है, वीच-बीच में प्रसंगों के अनुसार शीर्षक बाँध दिये जाते हैं। सर्गों के न होने से यह किय एक स्थान से दूसरे स्थान के वर्णन में प्रवृत्त होना चाहता है तो कोई मध्यस्थ पात्र अवश्य होता है जैसे तोता या परी स्थादि। प्रबन्ध काव्य में खाठ सर्गों की योजना काव्य शास्त्री मानते हैं किन्तु ऐसा कोई नियम मसनवी रचना शैली में नहीं है। एक सर्ग में एक ही छन्द का प्रयोग समीचीन है। अन्तिम परिवर्तित छन्द, कथा प्रवाह के मोड़ का स्चक होता है। वाक्य रचना के हिष्कोण से मसनवी में पूरा वाक्य होता है तथा उसकी दोनों खर्डालियाँ समान अन्त्यानुप्राध रखती हैं। साधारणतः इसमें छन्द परिवर्तन नहीं होता। सूफियों ने खपने प्रेमास्थानों में ख्रिकांश दोहे चौपाई का ही कम रक्या है। इन किवयों का चौपाई को दिपदी मानना भी इनकी मसनवी पढ़ित के अनुकृल पड़ना था क्योंक मसनवी टो चरण का एक छन्द है।

प्रबन्ध काव्य में किव ग्रापनी बहुजता प्रदर्शनार्थ किसी एक सर्ग में विविध छन्दों की योजना कर सकता है, किन्तु मसनवी काव्य शैली में ऐरा कोई नियम न होने के कारण सूफ़ी किवियों के काव्य में कही भी छन्दों की विविधता दृष्टिगोचर नहीं होती। प्रबन्ध काव्य में कथा की घटनात्रों को वैचित्र्यपूर्ण रखने का वैसा प्रयत्न नहीं होता जैसा उसकी कमबद्धता बनाय रखने का, जबिक सूफ़ी प्रेमास्यानों में घटनात्रों की विचित्रता एवं चमत्कार की सृष्टि का भी विशेष ध्यान रक्खा गया है। घटना ग्रीर वर्णन का सम्यक् योग

रमलीयता उत्पन्न करता है। सूकी प्रेमाख्यानों में यद्याप इस रमणीयता का अभाव नहीं है, किर भी कहीं-कहीं ममनवी काव्य की वर्णनात्मकता से प्रभावित होकर किव वस्तु गणना, श्रोपिध-चर्चा, भोज-वर्णन ऐसे श्रातिवर्णन में संलग्न हो जाता है कि विरिक्ति होने लगती है।

प्रवन्ध काव्य की कथा ऐतिहासिक या पौराणिक होनी चाहिय, किल्पत कथा के द्वारा रमेंद्रेक उस कोटि का नहीं हो पाता जिस कोटि का प्रख्यात कृत द्वारा होना है। इसी कारण काल्पनिक कथानक को ऋधिक प्रश्रय नहीं दिया गया, किन्तु मसनवी काव्य में देश कोई बन्धन नहीं। यही कारण है कि सूफी प्रमाख्यानों के कथानक ऋधिकांश काल्पनिक हैं, यद्यपि ऐतिहासिक और पौराणिक आख्यानों का अभाव नहीं है।

प्रवन्ध काव्य के सङ्घटन पर विचार करते हुये यह भी कहा गया है कि ग्रंथारम्भ में सङ्गलाचरण होना चाहिये। रूढ़ियों के सहारे मसनवी काव्य शैली में भी कुछ नियम पाय जाते हैं जैसे प्रारम्भ में ईश्वर, पैगम्बर, पैगम्बर के मित्र, कवि के गुरु, शाहेवक्र की प्रशंसा एवं श्रात्मपरिचय होना श्रावश्यक है।

मसनवी काव्य शैली में प्रबन्ध काव्य की मांति रस-योजना की ख्रोर ध्यान नहीं दिया गया क्योंकि प्रमुखत: मसनवी शैली वर्णनात्मक है, किन्तु सूफी प्रेमाख्यानों पर भारतीय रम-योजना का प्रचुर प्रभाव पड़ा है।

प्रबन्ध काव्य का नामकरण, घटनाविशेष या पात्रविशेष के आधार पर होता है। युक्ती प्रेमाख्यानों में लगभग सभी का नामकरण नायिका (रत्नावती, चित्रावली, मधुमालत आदि), नायक (कथा कामरूप, कथा ज्ञानदीप) या नायक नायिका (हंस जवाहिर) दोनों के नाम पर हुआ है।

इसके ऋतिरिक्त संध्या, सूर्य, चन्द्र, रात्रि, प्रदोष, ऋंधकार, दिन, प्रात:काल, मध्याह्न, श्राखेट, पर्वत, ऋतु, वन, समुद्र, सम्भोग, वियोग, स्वर्ग, नगर, मुनि, संग्राम, यात्रा, विवाह, पुत्र, श्रश्युदय श्रादि का वर्णन भी इन प्रेमाख्यानों में प्रवन्ध काव्यों की भांति ही होता है।

#### क्थानक:

सूफी प्रेमाख्यानों में किसी राजकुमार और राजकुमारी का प्रेम वर्णित रहता है और नाय ही किव इन कथानकों के द्वारा सूफी सिद्धान्तों का प्रसार भी करना चाहता है। यही कारण है कि एक और जहाँ ये कहानियाँ प्रेमाख्यानों की कोटि में आती हैं वहीं दूमरी और इनमें अध्यात्मिक अर्थ की भी गृढ़ व्यच्चना होती है। इसी कारण इन कथाओं को उपिमिति कथा कहना अधिक समीचीन होगा।

कथानक की घटनात्रों का स्थूल रूप से इस प्रकार उल्लेख हां सकता है, नायक या नायिका के माता-पिता का परिचय, उनका सन्तानाभाव, उपचार, सन्तानोत्पत्ति, ज्योतिषियों की भविष्यवाणी, यथासमय प्रेम का प्रादुर्भाव, प्रयत्न में सहायक तोता, परी, गुरु या त्र्रप्रदेश सन्त स्वाजा खिज्र तथा नायक के मित्र गण, नायिका का परिचय, नस्तिश्ख चर्चा, प्रेम का प्रभाव, नायक के प्रयत्न में तीवता, नायिका की उत्सुकता, विरोध या विष्न, नायक की विजय, पाणिग्रहण त्रादि, कुछ, कथात्रों में मिलन के पश्चात् का सुखमय जीवन त्राथवा नायक का निधन एवं नायिका का सती होना भी दिखाया गया है।

वास्तव में ये प्रेमाख्यान मानव जीवन के पूर्णदृश्य हैं ख्रत: इनमें घटनात्रों की सम्बद्ध श्रृङ्खला एवं स्वामाविक क्रम के ठीक-ठीक निर्वाह के साथ हृदयस्पर्शी रसात्मक स्थलों का सिन्नवेश भी कवि को अभीष्ट है। घटनात्रों का संकृचित उल्लेख मात्र तो कथानक का इतिवत्त होता है त्रौर उस घटना के फलस्वरूप किन भावनात्रों को उत्तेजना प्राप्त होती है, उसका प्रभावपूर्ण वर्णन रसात्मकता के अन्तर्गत आता है। भाव के लिये परिस्थिति की अनुरूपना त्रावश्यक है। जिन भावात्मक स्थलों के प्रभाव से सम्पर्ण कथा में रसात्मकता त्राती है वे भावात्मक स्थल कथाप्रवाह के मध्य त्राते हैं। घटनात्रों का स्थल विवरण ऊपर हो चुका है। भावात्मक स्थल भी इन प्रेमाख्यानों में प्रचुर हैं, जैसे मातुगृह में कुमारियों की स्वच्छन्द कीड़ा, नायक के प्रस्थान पर उसकी मां एवं पत्नी का शोक, प्रेम मार्ग की दुरुहता, नायक की कष्टप्राप्ति, नायक के प्रति नायिका की सहानुभृति, नायक नायिका संयोग, पूर्व पत्नी की विरहावस्था, वियोग सन्देश, पुनरागमन, दुतियों से सतीत्व की रत्ता. प्रतिद्वन्दी मर्दन, सती होने के दृश्य आदि ऐसे ही स्थल हैं जो लगभग सभी कथात्रों में मिलते हैं। ऐसे स्थलों पर किव की लेखनी ऋषिक भावक एवं सहानुभृतिपूर्ण हो गई है। विभिन्न रसों की स्वाभाविक व्यञ्जना इन्हीं स्थलों पर हुई है। रसात्मक स्थलों के ग्रानिरिक्त कथा के इतिवृत्त का सम्बन्ध निर्वाह भी ग्रान्छ। है। कहीं भी कथा प्रवाह खिएडन नहीं है यद्यपि कुछ किवयों की विवरणिप्रयता उन्हें कई स्थलों पर विस्तृत वर्णन करने को विवश कर देती है किन्तु ऐसे स्थल सभी प्रेमाख्यानों में ऋधिक नहीं हैं।

त्राधिकारिक या प्रमुख कथा के साथ-ही-साथ कई त्रान्य कथात्रों की संयोजना भी इन प्रेम प्रवन्धों की विशेषता है। कि8ी-किसी प्रेमाख्यान में नायक की भांति नायक के मित्र की प्रेम कहानी भी चलती रहती है। नायक के संयोग के पश्चात् उसके मित्र को भी प्रिय प्राप्ति हो जानी है की जैसे 'मधुमालन' में। कहीं-कहीं नायक पूर्व पत्नी एवं प्रेयसी के व्यतिरिक्त एक व्यन्य सुन्दरी की कथा भी चलती है जो नायक को प्रेम करती है किन्तु नायक विमुख रहना है, व्यन्त में नायक से उसका पाणिग्रहण हो जाना है जैसे चित्रावली में। 'कथा न्रजहाँ' में कथा एक विकोण का सा स्वरूप ले लेनी है। खुरशेद, न्रजहाँ पर व्यासक है ब्यौर गुलबोस खुरशेद पर, व्यतः द्विविध प्रयत्न व्यारम्भ होता है ब्यौर व्यन्न में तीनों का संयोग हो जाता है।

त्र्यालांचक 'कर' ने प्रबन्ध के त्र्यन्तर्गत कई काव्य-रूपों को लिया है जैसे प्रेमाख्यान, इतिहास एवं कथायें जिनका स्वरूप दुखान्त, सुखान्त, हास्यमय एवं प्रामीण हो सकता है ।

साथ ही लेखक का विचार है कि महाकाव्य में किव का ध्यान जहाँ व्यिक्त प्रधान होता है, वहीं दुखान्त काव्य में घटना संयोजना या कथानक पर ध्यान ऋषिक होता है? । सूफ़ी प्रेमाख्यानों के रचियतात्रों का ध्यान व्यिक्त की चारित्रिक विशेषतात्रों के दिग्दर्शन की स्रोर उतना ऋषिक नहीं गया, जितना घटना संयोजना की स्रोर।

घटनाप्रधान प्रबन्ध काव्यों का एक कार्य होता है जिसके लिये संपूर्ण घटनात्रों की संयोजना होती है। घटनात्रों की इसी तारतम्यता को 'कार्यान्वय' कहते हैं। कार्यान्वय के त्रांतर्गत कथा के तीन भाग त्रादि, मध्य एवं त्रान्त का स्पष्ट होना त्रावश्यक है। इन प्रेम प्रबन्धों के भी ये तीनों भाग स्पष्ट होते हैं, जिनका स्थूल रूप से विभाजन इस प्रकार हो सकता है:-१. नायक द्वारा नायिका की रूपगुण की चर्चा मुनकर गृहत्याग करने तक, कथा का त्रादि। २. मार्ग के कष्ट एवं बाधायें पार करके त्रान्त में भियप्राप्ति, कथा का मध्य। ३. देश पुनरागमन एवं जीवनान्त, कथा का त्रान्त होता है। इन तीनों भागों की घटनायें त्रागे होने वाले कार्य की त्रोर उन्मुख होती हैं।

जिस कार्य की स्थापना का प्रयास प्रबन्ध काव्य में हो, उसे महान् एवं महत्वपूर्ण होना चाहिये जैसे 'रामचिरतमानस में रावण वध' नैिक, सामाजिक या मार्मिक प्रभाव की दृष्टि से कार्य का महत्वपूर्ण होना आवश्यक है, यद्यपि आधुनिक पाश्चात्य-काव्य-मर्मिश यह आवश्यक नहीं मानते हैं। इन प्रेमाख्यानों में घटित होने वाला कार्य भी महत्वपूर्ण है। सुखान्त कथाओं में माता-पिता की सेवा, राज्यशासन में दत्तता आदि का परिचय देते

Epic And Romance p. 16. W, P. Ker

<sup>1.</sup> Epic Poetry is one of the complex and comprehensive kinds of Literature, in which most of other kinds may be included. Romance, history, comedy, tragical, comial, historical, pastoral are terms not sufficiently various to denote the variety of the Illiad and odyssey.

R. The success of epic poetry depends on the auther's power of imagining and representing characters......Aristotle in his discussion of tragedy chose to lay stress upon the plot, the story, on the other hand to complete the paradox, in the epic he makes the charactets a'l important not the story.

हुये नायक का जीवन-यापन लोकर्दाष्ट से महत्वपूर्ण है, ऋौर दुखान्त कथास्रों में नायिका का सती होना सामाजिक एवं नैतिक दोनों दृष्टियों से श्लाघनीय है।

स्की प्रेम प्रबन्धों का वस्तु-विन्यास, दृश्य-काव्य की भाँति घटना प्रधान है ऋतः नाटकीय कथावस्तु की भाँति इन प्रेम प्रबन्धों की कथावस्तु को भी प्रारम्भ, प्रयत्न, प्राप्त्याशा, नियताप्ति ऋौर फलागम इन पांच भागों में विभाजित कर सकते हैं।

कथा के प्रारम्भ के अन्तर्गत लगभग सभी प्रेमाख्यानों में नायक को अपने माता पिता की एक मात्र तप, त्याग एवं दान के फलस्वरूप प्राप्त हुई संतान चित्रित किया गया है। वहीं पर किव 'होनहार विरवान के होत चीकने पात' के अनुसार नायक का अल्पकाल में विद्याप्राप्ति एवं ज्योतिषियों द्वारा उसके भविष्य की सूचना दे देता है। इन विवरणों को हम कथानक की भूमिका कह सकते हैं।

इस भूमिका के पश्चात् कवि नायक के हृदय में प्रेम भावना के उद्भव के लिये नायिका के नायक द्वारा चित्रदर्शन, गुण्श्रवण, स्वप्नदर्शन एवं साह्मात् दर्शन की योजना करता है। स्वप्नदर्शन के लिये किसी माध्यम की ब्रावश्यकता ही नहीं किन्त चित्रदर्शन, गुणश्रवण एवं साह्मात दर्शन का कारण कभी तो अप्नरायें या तोता या अन्य कोई प्रज्ञा-सम्पन्न पत्नी या व्यक्ति हन्ना करता है। चित्रावली में एक देव नायक को उड़ा ले गया था । मधुमालत में ऋप्सरायें साचात दर्शन में सहायक थीं । ऋनुराग बाँसुरी में ऋन्त:करण के मित्र ने सर्वमंगला की रूपगुण चर्चा की थी। नायिका के गुण का परिचय पाकर उसकी प्राप्ति का दृढ़ निश्चय करके नायक प्रयत्न में संलग्न हो जाता है । यसफ जलेखा एवं प्रेम-दर्पण त्राख्यान को छोड़कर सभी में यह प्रयत्न नायक की स्रोर से होता है, उपर्युक्त दोनों ही प्रेमास्यानों में नायिका जुलेखा, यूसुफ की प्राप्ति के लिये प्रयत्नशील है। कथा के ऋारम्भ में वही युसुफ के सौन्दर्य का स्वप्न देखती है। साधारणतः ऐस प्रयत्नों में विदेश की यात्रा, मार्ग में वीहड़ वन, भयंकर तूफानी समुद्र, पर्वतों एवं खोहों की चर्चा ब्राती है। ऐसे ही प्रयत्नों के बीच देवों, अप्सरा रूपी राच्छियों, भयंकर पशु एवं पित्वयों की योजना आश्चर्य एवं कुतूहल वृद्धि के लिये होती है। अध्यात्मिक पच्च में यही प्रेम मार्ग की बाधायें हैं। कभी कभी ये त्राश्चर्य-तत्व या परा-प्राकृतिक-शक्तियाँ नायक पर कृपालु भी हो जाती है। वैसे नायक ऋपने साथ गुरु या उसका ऋादेश लेकर ही प्रेम मार्ग पर ऋग्रसर होता है. त्रतः इन बाधात्रों के रहते हुये भी उसका मार्ग त्रवरुद्ध नहीं होता।

त्रिपने इस प्रयस्न के पश्चात् जब नायक नायिका के नगर, उपवन या किसी देवस्थान में पहुँच जाता है तो प्राप्त्याशा होने लगती है। संयोगवश प्रिय के दर्शन पाकर उसका पुनः विछोह हो जाता है। तब तक यदि प्रिय या नायिका के हृदय में नायक के लिये प्रेम भावना नहीं हो चुकी होती है, तो उद्भूत हो जाती है श्रीर वह भी नायक के वियोग में व्यथित रहने लगती है। उधर दूसरी श्रोर नायक साज्ञात् दर्शन पाकर विरह सहने में स्रमर्भ्य हो प्रयत्न में द्विगुणित उत्माह एवं संलग्नता में तत्वर हो जाता है। राजाज्ञा, राजकोष एवं प्राप्ति की दुरुहता, श्राकिस्मक दुर्बटना श्रादि के कारण संयोग होना दुर्लभ प्रतीत होता है। कथानक की इमी श्रवस्था को 'नियतादिन' कहते हैं।

नायक का प्रयत्न निरन्तर प्रखर होता जाता है। ऐसी श्रवस्था में कभी तो नायक के शौर्य के फलस्वरूप, कभी दैवी शक्तियों की अनुकृतना के कारण कथा प्रवाह पुन: फल की श्रोर उन्मुख होकर श्रग्रं होता है। नायक नायिका का मिलन होकर कथा फलागम पर समाप्त हो जाती है; किन्तु अधिकांश सूकी प्रेमाख्यानों में मिलन ही फलागम नहीं होता। कथा का जीवनांत में शान्तिपूर्ण त्र्यवसान ही इन कथात्रों में त्र्यधिकांश उपलब्ध होता है। यह त्राधिकारिक कथावस्तु के संगठन का विश्लेष ए है। इसके ऋतिरिक्त प्रासंगिक कथाओं का समावेश इन सुकी प्रबन्धों में मिलता है। इन कथात्रों एवं घटनात्रों का समावेश मूल कथानक की गति-बृद्धि के हेत ही किया गया है, कहीं कहीं किसी भाव विशेष की उत्कृष्टता सिद्ध करने के किये भी इन कथात्रों का समावेश किया गया है, जैसे 'प्रेम रस' के श्रान्तर्गत सम्पूर्ण 'यूसुफ जुलेखा' उपाख्यान का विस्तृत वर्णन केवल प्रेम भावना की उत्कृष्टता सिद्ध करने के लिये हुआ है। मधुमालत में मधुकर एवं मालती के प्रेम प्रसंग के साथ, प्रेमा एवं ताराचन्द का प्रेमाख्यान भी चलता है जिसे हम प्रासंगिक कथा न कहकर सहकारी कथावस्तु कह सकते हैं। इन त्र्याधिकारिक एवं प्रासंगिक कथात्र्यों का गुम्फन श्रत्यन्त सफलता से हुया है, किसी भी ऐसी घटना का वर्णन कवियों ने नहीं किया जिसका सम्बन्ध कथा प्रवाह से न हो । इस प्रकार इन घटनात्रों के सफल संगुम्फन के द्वारा एक त्रोर जहाँ किव विषद भावों की व्यन्जना करता है, वहीं दूसरी स्रोर उसकी कथा को भी गति मिलती है। यही कथासंगठन की निप्रणता है।

इन प्रबन्धों के स्वरूप, उद्देश्य, कथावस्तु एवं उसके संगठन पर विचार कर लेने के पश्चात् थोड़ा सा उनमें चित्रित देश-काल, परिस्थिति आदि पर दृष्टि-निचेप अनावश्यक न होगा।

# देश, काल एवं परिस्थित :

इन सूकी प्रवन्धों की प्रमुख विशेषता है कि इनका रचियता ह्यात्मपरिचय देना नहीं भूलता । यद्यपि कि ह्यापनी काव्य रचना के समय का निर्देश कर देता है, फिर भी वह जिस कथा की चर्चा करता है उसका किन्समय से सामजजस्य नहीं ोता । देश एवं काल की परिस्थितियों के चित्रण की ह्योर कि का ध्यान नहीं होता वह परम्परागत, रू दिबद्ध बटना व्यापारों की योजना करके ह्यपनी कथावस्तु का संगठन करता है किन्तु फिर भी उनमें यथास्थान प्रचलित भारतीय हत उत्सव एवं संस्कारों का उल्लेख रहता है । कासिमशाह ने 'हंसजबाहर' में चीन एवं बलख देशों में ह्यपनी कथा को घटित किया है किन्तु कहीं भी इन देशों के सामाजिक रहन सहन, सांस्कृतिक प्रथान्त्रों एवं परिस्थितियों का चित्रण नहीं मिलता । हंस एवं जवाहर के नामकरण के ह्यातिरक्त उनकी गृह व्यवस्था, सामाजिक रहन सहन एवं रीतिरिवाज सभी भारतीय हैं । जहाँ कहीं भी सिंहल का वर्णन ह्याया है, वहाँ भी किव सिंहल नामक देश के किसी पृथक सगाज एवं संस्कृति का चित्रण नहीं करता । महामहोपाध्याय गौरीशंकर हीराचन्द ह्योभा ने एक बार सिंहल नामक स्थान की खोज राजस्थान के ह्यनतर्गत की थी । कहा नहीं जा सकता यह कहाँ तक सत्य है ह्यार इसका

सम्बन्ध सुन्दरी स्त्रियों से कैसे है। इन सभी कवियों ने सिंहल की सुन्दरी स्त्रियों का बखान किया है। केवल किव 'जान' 'कामरूप' को यह महत्व देते हैं, चिसके साथ ही उसकी स्थानीय विशेषता 'काँवरू टोना' की भी चर्चा करते हैं।

राजदरबारों के सांस्कृतिक चित्रण में ऋवश्य कविगण सफल हैं। प्रत्येक राजदरबार में चित्रकार, संगीतज्ञ, गुप्तार एवं ज्योतिषयों का होना ऋावश्यक था। इसके ऋतिरिक्त, प्रत्येक प्रेमाख्यान में राज घराने में निर्द्वन्द प्रवेश पाने वाली मालिन का महत्व-पूर्ण स्थान था। मध्ययुगीन प्रेम-चर्चा के इस स्वरूप का किव ने सफल चित्रण किया है।

### नायक एवं प्रतिन।यकः

इन प्रेमास्यानों के नायक, रूप गुण सम्पन्न राजन्य वर्ग के हैं। लगभग प्रत्येक नायक अपने माता पिता की एक मात्र संतान है, और अतिशीष्ठ ही राजोचित गुणों एवं अन्य विद्यात्रों को सीख लेता है। कथा श्रों में नायकों को लगभग एक से ही गुणों से विभूषित एवं एक सी ही परिस्थितियों का सामना करते दिखाया गया है, अतः उनकी चारित्रिक विशेषता श्रों का परिचय नहीं मिलता। नायक का 'प्रेमी स्वरूप' ही अधिक निखरा हुआ दृष्टिगोचर होता है। केवल जानकिव ने अपने एक नायक 'पुरोषत्तम' के परोपकारी स्व प का विशेष रूप से चित्रण किया है।

सभी कहानियों में प्रतिनायकों की योजना नहीं है, किन्तु जहाँ कहीं भी प्रतिनायक की योजना हुई है, वहाँ या तो वह नायिका प्राप्ति में वाधक है, या स्वयं नायिका का अपहरण करना चाहता है। इसके अतिरिक्त उसकी चारित्रिक दुष्टताओं एवं नीचताओं का विस्तृत वर्णन नहीं है। दितनायकों की दृष्टि से अवश्य 'कथाछीता' में अलाउद्दीन एवं 'भाषा प्रेमरस' में सम्राट अविद का चरित्र अपनी विशेषता रखता है। 'कथा छीता' में अलाउद्दीन छीता को अपहृत करता है, किन्तु उसके प्रेम का परिचय पाकर उसे राजा राम के साथ पुत्रीवत् विदा कर देता है। इसी प्रकार सम्राट अविद, 'चन्द्रकला' को प्राप्त करने के लिए आक्रमण कर प्रेमसेन का जीवनापहरण करता है, किन्तु उसके रूप सीन्दर्य को देखकर विरक्त हो जाता है। जानकवि एवं शेख रहीम की यह मौलिकता सराहनीय है।

# ग्रन्य विशेषताएँ :

# (प्रेम, स्वरूप, चमत्कारिक तत्व, एवं साँस्कृतिक चित्रण आदिक)

सूकी प्रेमाच्यानों में, राजकुमारों एवं राजकुमारियों की प्रेमकहानी ही वर्णित रहती है। इस प्रकार जिस प्रेम का वर्णन किव चाहता है उसका सम्बन्ध स्वाभाविक र प से राजपरिवार से हो जाता है, किन्तु सूकी प्रेमाच्यानों में वर्णित प्रेम पाश्चात्य प्रेमाख्यानों की भाँति दरवारी प्रेम नहीं है। इन सभी प्रेमाख्यानों में प्रेम की साध्य न मानकर, साधन रूप

में चित्रित किया गया है। प्रेम के द्वारा ईश्वर प्राप्ति के सिद्धान्त का निरूपण इन प्रेमा-ख्यानों का उद्देश्य है।

पारचात्य प्रेमाख्यानों में वर्शित प्रेम वासनात्मक है, उसमें प्रेम के ब्रादर्श स्वरूप का चित्रण नहीं जो ब्रापना सब कुछ मुलाकर केवल प्रिय का ही ब्रास्तित्व चाहता है। पारचात्य 'कोर्टलव' दरबारी प्रेम का ब्रार्थ ही वासनात्मक एवं परस्त्रीगमन था।

पाश्चात्य दरबारी प्रेम (Courtly Love) में वैवाहिक सन्बन्ध का नैतिकता मान्य नहीं थी। प्रेम का प्रतिफल विवाह ही हो, यह भावना भी उनमें न थी। वैवाहिक सम्बन्ध उस कोमल तन्तु के सदृश था जिसका विच्छेद किञ्चित भटके से हो सकता था, इघर भारतीय किव प्रेम एवं विवाह का श्रमिवार्य सम्बन्ध मानते रहे। विवाह संस्कार भारतीय संस्कृति का दृढ़ स्तम्भ है जिसकी स्थिरता केवल इसी जीवन तक नहीं, परलोक में भी है। भारतीय नारी जन्मजन्मान्तर में एक ही पित को प्राप्त करना चाहती है। मंभन ने 'मधुमालन' में प्रेम के इस पावन स्वरूप का चित्रण कथा के श्रारम्भ में ही किया है। पाश्चात्य नायिका का चित्रण, एक कठोर शासक के रूप में हुआ है जो विभिन्न प्रतिद्वन्दियों के द्वन्द में श्रानन्द लाभ करती है, उसका विशेष लगाव किसी एक से नहीं, प्रत्युत उस द्वन्द में विजयी होने वाले से है श्रीर वह भी कितना च्रिणक ?

इन सूफी किवयों ने भारतीय संस्कृति के प्रतिकृत्त कहीं भी वैवाहिक पवित्र बन्धन में शिथितता नहीं त्राने दी। नारी के सतीत्व एवं मर्यादा का इन्हें पूर्ण ध्यान था। विदेशी होते हुये भी इन्होंने भारतीय सती प्रथा का जो मर्मान्तक एवं जाज्वल्यमान चित्रण किया है, वह त्रानुपम है। वहु-विवाह की प्रथा होते हुये भी, इन कियां ने बहुविवाह की पृथ्ठभूमि स्वरूप काम वासना का नगन चित्रण कहीं भी नहीं किया। सूफी प्रेम काव्यों का नायक या तो दो पित्नयों वाला है या केवल एक। जहां कहीं भी किव ने उसे त्रपनी प्रथम पत्नी से विमुख होता हुत्रा चित्रित किया है, वहां उसका उद्देश्य उसे संसार के ममता-मोहात्मक स्वरूप का दिग्दर्शन कराना मात्र है। वह उस 'परम' को प्रेम करने के पूर्व प्रेम के उत्कृष्ट स्वरूप को देख चुका होता है। त्रपने सम्पूर्ण त्राकर्णण से युक्त होते हुये भी, 'इश्क मजाजी' 'इश्क हकीकी' से निम्न है, इसी तथ्य का चित्रण करना कियों का त्रभीष्ट है। इन सूफी कियों ने यद्यपि नायिका के नखशिख वर्णन में एवं स्त्रीपुरुष कामकीड़ा वर्णन में त्रपने कामशास्त्र ज्ञान का परिचय दिया है त्रौर इस चित्रण में वे त्रश्लील भी हो गये हैं किन्तु उनकी स्वच्छन्दता कहीं भी सामाजिक मान्यतात्रों के प्रतिकृत नहीं होती।

सूफ़ियों के प्रेमकाव्यों पर पलायनवादिता का त्यारोप भी नहीं किया जा सकता। तत्कालीन जीवन में व्याप्त कहता एवं विषमता से इनका पूर्ण परिचय था। उस कहता में मधुरता, एवं वैषम्य में साम्य की स्थापना, केवल प्रेम के द्वारा ही हो सकती थी, यह भी वे भली प्रकार जानते थे ख्रतः उनके काव्य में विश्वान प्रेमानन्द केवल मानसिक तुष्टि या मंगरिक कहुता से दूर केवल भोगविलास में मंलग्नता का द्योतक नहीं है। सकी प्रेमास्यानों का नायक उस परमसत्ता के प्रेम मंगगन होता है जिसके स्वरूप का

दशन वह इस जीवन के कर्ण-कर्ण में करता है। वह उस परमात्मा को केवल प्रेम के द्वारा ही प्राप्त कर पाता है और परम सौन्दर्य की प्रतीक नायिका को प्राप्त कर वह केवल भोग विलास में ही रत नहीं हो जाता, प्रत्युत पुनः ऋपने कर्तव्य के संसार में वापस आता है जहां प्रेम एवं न्याय का प्रसार ही उसका कर्तव्य होता है। सपित्नयों में प्रेम भावना, इसी परमार्थ एवं लोकार्थ का समन्वय है जो उसके जीवन का आंग बन जाता है, वह जीवन की सारी कदुता, 'परमप्रेम' की पावन धारा से धो डालता है।

उपरोक्त विशेषता श्रों के श्रांतिरिक्त सूनी प्रेम व्यन्जना की एक श्रौर विशेषता यह है कि प्रेमकाव्यों में वर्णित प्रेम भावना का सम्बन्ध राज परिवार से होते भी कहीं भी वह उस स्वच्छन्दना को प्राप्त नहीं होता जो पूर्णतः लोक बाह्य या एकान्तिक हो। राजा होने के कारण हमारी कल्पना में कुछ ऊँचे उठ जाने पर भी, कहीं भी नायक जनसाधारण की भावनात्रों की श्रवहेलना नहीं करते। नायक की पित्नयों का विरह 'राज विरह' नहीं है जहाँ वे श्रपनी व्यथा को कीड़ा द्ववारा कम कर सकें। उन्हें भी, श्रपने पित के श्राश्रय का श्रभाव उसी प्रकार खटकता है जिस प्रकार साधारण स्थिति की नारी को। नायक, नायिका को श्रपने राजवैभव द्ववारा श्राकित नहीं करना चाहता प्रत्युत सर्वस्व त्याग कर केवल श्रपने मानवत्व के मूल्याकंन पर ही उसे प्राप्त करने की श्राशा रखता है। प्रेम व्यन्जना के श्रन्तर्गत, स्वच्छन्दता एवं संयम का स्वर्ण संयोग इन प्रेमाख्यानों में सर्वत्र प्राप्त होता है।

पाश्चात्य ऋद्भुत एवं प्रेमतत्वपूर्ण कथा खों (Romance) में जिस प्रकार जादू की शिक्तयों एवं अप्सराखों का वर्णन रहता है, उससे कहीं ऋषिक इन सूफी प्रेमाख्यानों में देव, दानव, अप्सराखों जलदेवियों, ख्वाजा खिल्र एवं इिलयास, तथा गुरु की ऋद्भुत चमत्कारिक शिक्तयों का विवरण रहता है, किन्तु पूर्व और पश्चिम का सांस्कृतिक एवं भौगोलिक अन्तर इनमें स्पष्ट लिच्चत है। परियों, दानव, अप्सराखों, अद्भुत शिक्त-सम्पन्न सन्तों आदि के साथ ही साथ भारत में पाये जाने वाले पिच्चयों एवं पशुखों की भी चर्चा है। शुक, अश्व, भयकर अजगर, सहृदय वनमानुष, हाथी आदि की योजना भी चमत्कार की सृष्टि के हेतु हुई है।

ऊपर निर्दिष्ट विशेषनात्रों से संयुक्त सूक्षी प्रेमाख्मानों की प्रबन्ध कल्पना सफल है, यह निर्विवाद है।

# प्रतीक - योजना

समाज तथा संस्कृति के इतिहास पर दृष्टिपात करने से यह सहज ही स्पष्ट हो जाता है कि प्रतीकों के प्रति विभिन्न कालों में समाज के भिन्न दृष्टिकोण रहे हैं। मध्ययुग में प्रतीकों की प्रधानता सर्वमान्य है, मध्ययुग की शिल्पकला, चित्रकला, वास्तुकला सभी पर प्रतीकों का प्रभाव था। त्राधुनिक युग में प्रतीकों का महत्व त्रात्यन्त कम हो गया, प्रत्यच्च ज्ञान की त्रोर मानव की कल्पनात्रों का भुकाव हो गया है। समय के साथ प्रतीकों के महत्व में कभी, उनकी उस समय के लिए त्रानुप्युक्तता सिद्ध करती है।

स्फ़ी काव्यान्तर्गत प्रतीक योजना की चर्चा का तात्पर्य ही दूसरा है। स्फ़ी को प्रतीकों की आवश्यकता अपनी भावनाओं के स्पष्टीकरण के हेतु पड़ती है। स्फ़ी सौन्दर्यशाली ब्रह्म तथा उसके परम प्रेम का उपासक है, वह अपने प्रियतम के न्र का अनुभव करना है, तथा उसे व्यक्त करने का प्रयत्न करता है, इसी व्यक्तीकरण में उसे असमर्थ होकर प्रतीकों का आश्रय प्रहण करना पड़ता है। परम सौन्दर्यशाली ब्रह्म का वर्णन करना असम्भव सा है, फिर उसकी अनुभृति नो और भी अधिक अप्रेषणीय हैं। जो अनुभव करना है वही जानता है, दूसरा कोई जानता नहीं और जान सकता भी नहीं। जो जानता है वह वाणी के माध्यम से उसे पूर्णरूपेण अभिव्यक्त नहीं कर सकता और यही कारण है कि सूफी साधक, संकेतों तथा प्रतीकों का आश्रय प्रहण करता है।

संकेतों को, विचार, भाव या ऋतुभृति समभने का भ्रम नहीं होना चाहिए। संकेत पृर्ण तथ्य नहीं है। संकेतों के द्वारा, संकेतित पदार्थ, सूद्मतम परमसत्य को प्राप्त करने का प्रयास होना चाहिए। संकेत संकेतित वस्तु के तात्विक स्वरूप को उपस्थित नहीं करता केवल उसका ऋगास और संकेत ही उपस्थित करता है, इस ऋथे में सम्पूर्ण

 जो विह मुख को परगट देखा, गूँग भयउ भा बाहर लेखा। न्रमुहम्मदः इन्द्रावती ए० १८। मानवीय भाषा सांकेतिक है। किव अपने काव्य के द्वारा केवल विम्ब मात्र ग्रहण करवाना नहीं चाहता। वह इष्ट को संकेतित करता है और अपने संकेत को ऐसा रखता है जो सामान्य रूप से पाठक को प्रेषणीय हो। यदि कुछ, प्रतीकों की योजना संकेतित वस्तु के पूर्णतः विरोध में हो जाती है तो भी कुछ, समय के पश्चात् उन्हीं प्रतीकों का परम्परागत हो जाने पर संकेत स्पष्ट हो जाते हैं।

प्रतीक एवं रहस्य शब्दों के मध्य भी, विद्वानों को अनावश्यक सम्बन्ध दृष्टिगोचर होता रहा है। रहस्यवाद और प्रतीक-विधान, एवं प्रतीक-वाद, और रहस्यात्मकता का अविच्छित्र सम्बन्ध विचारकों ने देखा है। प्रतीकों के माध्यम से निरपेच्च सत्य की प्राप्ति की प्रवृत्ति को ही एक विचारक रहस्यवाद मौनता है रहस्य और प्रतीकों में सम्बन्ध अवश्य है, किन्तु दोनों एक दूसरे के समानार्थीं नहीं। रहस्यवाद प्रत्यक्च जीवन की अन्तर्भृत चेतना की उपलब्धि करना चाहता है और प्रतीक केवल उसका आभासमात्र देने का प्रयास करता है।

प्रतीक सकेतिकत वस्तु के स्वरूप या गुण का किंचित द्याभास होता है किन्तु चिन्ह में किसी भी तात्विक सम्बन्ध की त्यावश्यकता नहीं । चिन्ह केवल वस्तु का सूचक हैं। प्रतीक पद्धित का संबन्ध सान्निध्य से नहीं प्रत्युत सारूप्य और प्रभाव-साम्य से हैं। वस्तु जिसकी प्रतीकात्मक त्र्यभिव्यिति होती है, तथा प्रतीक जिसके द्वारा वह त्र्यभिव्यिति होती हे, में प्रभाव साम्य के कारण सारूप्य और ताहश्य भावना जागती है। ईश्वर के स्वरूप, निवास-स्थान, गुण त्र्यादि पर त्र्याधारित पौराणिकता की सृष्टि, इसी प्रतीकात्मक पद्धिति पर ही हुई।

श्रव्हरहिल ने प्रतीक के तीन वर्गों का उल्लेख किया है। मानव के त्रिविध उद्वेग के कारण ही ऐसा विभाजन है। प्रथमतः संसार के मायाजाल से मुक्त मानव सत्य का श्रव्यक्षण करता है, इस दृष्टि से मानव यात्री है। दूसरी श्रवस्था में श्रात्मा एवं परमात्मा के हार्दिक सम्प्रिलन की श्रमिलापा है। तृतीय वर्ग के श्रव्यक्ष तीन जीवन से संवद्ध भावनायें श्राती हैं। इन तीनों श्राकांद्वाश्रों की श्रिमिव्यक्ति तीन प्रकार के प्रतीकों द्वारा होती है।

त्रात्मा एवं परमात्मा के त्रातिरिक्त बहुत से त्रात्म ऐसे दार्शनिक साधना सम्बन्धी विषय भी हैं जिनकी सम्यक त्राभिव्यिक्त, दैनिक जीवन की भाषा के द्वारा संभव नहीं है।

<sup>9.</sup> Mankind, it seems, has to find a symbol in order to express itself.

Indeed 'expression' is 'symbolism'.'

Symbolism p. 73.
By wleitehead

<sup>3.</sup> Christian Mysticism p. 250.

कवियों द्वारा प्रयुक्त रूपक समासोक्ति एवं श्रन्योक्ति श्रलंकार भी ठीक श्रर्थों में उन भावों की श्राभिब्यक्ति नहीं करते हैं।

जहाँ समान भाव वाले विशेषणों से अप्रस्तुत का कथन किया जावे, तथा जिसमें समास या संदोप में उक्ति-चातुर्य प्रकट हो, वहाँ समासोक्ति होती है, वहीं अन्योक्ति में किसी व्यक्ति विशेष की बात, किसी अन्य व्यक्ति पर ढाल कर कही जाती है। इन दोनों की कथन शैं लियों में प्रतीक की भावना नहीं आ पाती है। इसी प्रकार, प्रतीक और चिन्ह में भी अन्तर होता है। प्रतीक में संकेतित वस्तु के स्वरूप या गुण का आभास होता है, किन्तु चिन्ह में किसी भी तात्विक सम्बन्ध की आवश्यकता नहीं होती, चिन्ह केवल वस्तु का सूचक मात्र है।

प्रतीक का सम्बन्ध सानिध्य से ऋधिक न होकर सारूप्य ऋोर प्रभाव साम्य से होता है। वस्तु, जिसकी प्रतीकात्मक ऋभिव्यक्ति होती है, तथा प्रतीक जिसके द्वारा वह ऋभिव्यक्ति होती है, में प्रभाव साम्य की कल्पना ही प्रधान रहती है। प्रभाव साम्य के कारण ही सारूप्य और साहश्य भावना जगती है। ईश्वर के स्वरूप, निवासस्थान, गुण ऋादि पर ऋाधारित पौराणिकता की सृष्टि इसी प्रतीकात्मक पद्धित पर हुई। 'ज्योति' का प्रतीकात्मक प्रयोग सभी धर्मों में सर्वाधिक ऋौर व्यापक रूप से हुआ है। प्राचीन ग्रीक साहित्य में इसका प्रयोग है। मिस्र का मुख्य ऋधिदेवता 'सूर्य' था। जोराष्ट्रियन धर्म भी सूर्योपासक था। ई इर्ध धर्म में ईश्वर के प्रकाश की कल्पना है। वेदों में सूर्योपासना है। इसलाम और विशेषकर सूक्षी मत में खुदा के नूर की चर्चा भरपूर हुई है। सूकी साहित्य में 'नूर' के साथ ही ज्योति तथा ऋलख निरंजन शब्दों का प्रयोग भारतीय प्रभाव है।

परम तत्व की ज्योति रूप में कल्पना कई कारणों से हुई। अन्धकार से भयभीत मानव को प्रकाश की आवश्यकता थी इसी कारण उसने ईश्वर की कल्पना 'प्रकाश' या ज्योति रूप में की। अन्धकार में वस्तुओं का वास्तविक स्वरूप छिपा रहता है अतः उससे सदैव भय की भावना जाग्रत होती है जब कि प्रकाश वास्तविकता का परिचायक एवं अभयदानी है। प्रकाश ही निराशा के अन्धकार को दूर करता, मृत्युभय से मुक्त करता तथा अमरत्व प्रदान करता है। अविद्या, अज्ञान या अन्धकार ही संसार की वास्तविक नश्वरता को प्रकट नहीं होने देते, और प्रकाश, ज्योति या प्रमत्व उसके वास्तविक स्वरूप को उन्मक कर देते हैं।

प्रकाश ग्रौर ज्ञान का ग्रविच्छेद्य सम्बन्ध है। विभिन्न कालों में प्रकाश की इस भावना के साथ प्रतीक भावना का योग रहा है। वैदिक काल में यही कर्मकाएड, उपनिषद काल में ज्ञानकाएड ग्रौर भिक्त काल की विभिन्न साधनात्रों के ग्रन्तर्गत सौन्दर्य, शील तथा शिक्त के समन्वित स्वरूप का सांकेतिक प्रतीक प्रकाश हुन्ना।

सूि भाषा, या कर्मकाण्डी काजियों, मुल्लान्त्रों एवं पिण्डितों के लिए प्रतीकों की योजना नहीं की है । इन किवयों ने सही ऋथों में केवल ऋव्यक्त को व्यक्त करने में प्रतीकों का सहारा लिया है। कहीं एकाध स्थलों पर 'दाढ़ी' का प्रयोग ऋवश्य

कर्मकागड-बहुल काजियों के लिए श्राया है। शिख रहीम ने ऐसे ही व्यक्ति के लिए 'खरीदार' शब्द का प्रयोग किया है ऐसे व्यक्ति श्रपनी श्रद्धा, भिक्त, पूजा, उपासना, बाह्य श्राडम्बर एवं लोकाचार सभी, कुछ के बदले में 'रब' या कर्ना से कुछ पाना चाहते हैं, किन्तु न तो रब वेचनेवाला है श्रीर न विकने वाला, ऐसे खरीदार उसे पा नहीं पाते।

इन्द्रिय जनित विषय वासनात्रों के लिये ठग एवं बटमार प्रतीकों का प्रयोग हंस जवाहिर में हुत्रा है, जो माधक की साधनात्मक पृंजी का श्रपहरण करके उसे कहीं का नहीं रखते<sup>2</sup>।

चित्रवली में साधना के निरन्तर विकास को लिह्नित करने में किव ने मार्ग में श्राने वाले विषयात्मक श्रन्तरायों को 'पुरों' की मंज्ञा दी है। इन पड़ावों या नगरों में ठहरकर भी उनकी श्रोर श्राकिष्य न होना साधक का कर्त्तव्य है, जो साधक इसमें सफल हो जाता है वही रूपनगर तक पहुँच पाता है। इन श्रन्तरायों से घवड़ाकर मार्ग का त्याग उचित नहीं है, प्रत्युत उनका त्याग कर उनसे वचकर श्रपने सीधे मार्ग पर जाना ही श्रेय है। जो साधक इन श्रन्तरायों का विचार नहीं करता, उन्हें मार्ग में ही बटमार लूट लेते हैं। पहला नगर 'भोगपुर' है जहाँ विलास की सभी सामग्री उपस्थित है, इस श्राकर्पण के मध्य से वही साधक सफल होकर जा सकता है जो शरीयत के नियमों का पालन करता रहे। भोगपुर शारीरिक इन्द्रिय-जनित सुख ऐश्वर्यों का प्रतीक है। दूसरा नगर 'गोरखपुर' है, जो बाह्याडम्बर का प्रतीक है। वेप-भूषा या जोगियों जैसे ठाट हृदयशुद्धि नहीं करते, हृदयशुद्धि, श्रात्मिकशान्ति एवं परम प्रेम के लिये ये सभी वस्तुएँ श्रानावश्यक हैं । जो

बेगर बेगर बरन गुन, जस कबु तहँ ब्यवहार ॥ प्रथम भोग हुर नप्र सोहाया, भोग विलास पाउ जह काया॥ थागे गोरखपुर जह देस्, निवह सोइ जो गोरख भेसू॥

है बराग पंथ अति गादी, चिल न सके जिनके मुख डादी। नृरमुहम्मदः अनुराग बांसुरी ए० ११६।

मक्के गये हज्ज किर श्राये, कपटी मन फिर संगे लाये।
 मक्के श्रोर स्ट्रिने जार्थे, खरीट्रार रव का ना पाउँ॥
 शेख रदीम: भाषा प्रमरसा।

देखा गढ़ छींका सबै परघट बैरी पाँच।
 शोच रहे निशादिन मनहुँ, जीव विश्वी गुन ज्ञान।
 हम बटमार न छाड़े काहुँ; देव सबै जो चहे बनाहू॥
 कासिमशाह: हंसजवाहर ए०२१।

यिह् मगु केर करें जो साथा, चलत निचिंत न होइ बल आथा। चाह चरन चुमे जो काँटा, चले बराइ मारग निंद छाँटा॥ जो कोउ जान न चार विचारा, बीचिह मारि लेहि बटमारा॥ चारि देस बिच पंथ सो अब सुनु राज्ञमार।

साधक भोगपुर या गोरखपुर की ख्रोर द्याकिषत नहीं होता वही 'नेहनगर' में पदा एं करता है, क्यों कि इस पुर में 'ख्रपनत्व' का 'विलास' एवं 'रूप' का त्याग ख्रावश्यक है। ऐसा साधक ही 'रूपनगर' तक पहुँच पाता है। 'रूपनगर' उस परम सौन्दर्य का प्रतीक है जिसके दर्शन पाकर साधक ख्रात्मविभोर होकर पृथक सत्ता खो बैठता है। सूफी साधना ऐवं लच्य का कितना सीधा-सादा रूपक इन नगरों के वर्णन में उपलब्ध होता है।

पञ्च इन्द्रियों के सुखों को कहीं-कहीं 'तस्कर' भी कहा गया है। बन्दीखाने के रक्तों की भांति भी इनका वर्णन हुन्ना है क्योंकि ये मनुष्य को कभी मुक्त होने का त्र्यवसर नहीं देते<sup>2</sup>।

इसी प्रकार 'इन्द्रावती' में भी किव ने राजकुंवर की श्रागमपुर यात्रा में कुछ बनों का उल्लेख किया है, जो मार्ग के श्रन्तराय हैं। माया के विभिन्न स्वरूपों के प्रतीक हैं। प्रथम बन रूपाकर्पण का प्रतीक है। यहाँ की सभी वस्तुएँ सुन्दर हैं, किन्तु साधक नेत्रों के इस चिणक सुख की श्रवहेलना करता है। दूसरा बन 'शब्द सुख' दायक है, किन्तु राजकुंवर परम शब्द की श्राशा में उसका भी तिरस्कार करता है। तीसरा वन 'गन्ध-सुख' दायक है, किन्तु साधक सिद्धि की लट-सुगन्ध पर मुग्ध है। चौया बन 'रस-श्रानन्द' दायक है, किन्तु साधक केवल दर्शन का भूखा होता है। पांचवां बन 'स्पर्श-सुख' का

एहीं भेष सिद्धि बहु अहहीं, एहीं भेष बहुत उन रहहीं। येहीं भेष सों बहु उन आये, एहीं भेष सों बहुत उनाये॥

जो भूले यहि भेष जगा, जले न तेहि हिय स्राछ । स्रागे चलें न तहैं रहें, वरु फिरि स्रावें पाछ ॥ जो कोड़ सागे चाहै चला, परगट देह भेष सो रला॥

चित्रावली ए० ७१, ८०, ८१।

चित्रावली ५० ८२।

शांगे नेह नगर भल देसू, रंक होइ जह जाय नरेसू। श्रागे पंथ चले पे सोई, जाके संग कछ भार होई ॥ ऐसन जिश्र जेहि लोभ न होई, रूपनगर मग देखें सोई ॥ हरत तहाँ पंथ नहिं पावा, हेरन चहें जो श्रापु हेरावा ॥ पश्चिक तहाँ जो जाइ भुलाना, विमलपंथ तेहीं पहिचाना ॥

२. ते श्रवहीं घर श्राप न वृक्षा, द्वार देखि पिछवार न मूक्षा । बैठे देई सेंघ्र पिछवारे, मूसिंह तसकर वर श्रॅंधियारे ॥ ते दे बार रहा गिह कूँ जी,रही न एको घर मह पूँजी ॥ पांचों भृत रहें नित ेरे, कोह भरे चत्र सींह न हेरे ॥ के श्रनेक नेगी रखवारी, मांगिहं श्रापनि श्रापन बारी ॥

उसमान : चेत्रावली पृ० १३१ ।

प्रतीक है। साधक के लिये यह ऋत्यन्त ऋनिवार्य है कि वह इन 'बनों' को सफलतापूर्वक पार करे। वा तव में ये बन 'इन्द्रिय सुखों' के प्रतीक हैं।

वन का स्वरूप किन ने मागा की गहनता का ध्यान रख कर दिया है। जिस प्रकार श्रपरिचित वनस्पित से निकल सकना सहज नहीं होता उसी प्रकार इन सुखों की अवहेलना करना सुसाध्य नहीं। यह तभी सम्भव होता है जब साक को नामस्मरण में लगन एवं दर्शन लालसा लगी हो । इन सातों बनों को पार करके राजकुंवर 'देहन्तपुर' पहुँचा। 'देहन्तपुर' विषय वासनाओं एवं शारीरिक सुखों, ऐश्वयों के नाश का प्रतीक है। देहन्तपुर के बाद उसका साथी कायापित या संयम होता है जो उसे धैर्यपूर्वक विध्नों का सामना करने के लिये प्रोत्ताहित करता है। कायापित के साथ साथ साधक या जीवातमा का बसेरा 'जिउपुर' में होता है। अब बहिर्द छिन होकर अर्न्त दृष्टि हो जाती है, किन्तु अभी तक उसका साथ बुद्धिसेन (तर्क जिज्ञासा एवं शंका) से हैं; अभी वह रूप सौन्दर्य पर विमुग्ध होकर भाव-विमोहित नहीं हुआ है, जो साधक के लिए आवश्यक है। अद्धा की आवश्यकता अनिवार्य है। यहाँ से साधक बुद्धि का साथ छोड़ केवल उसकी रूप माधुरी का पान करता है। उसकी अन्य लालसायें भरम हो जाती हैं ।

मोहि बिसराय कहाँ है जब लग दरस न होइ। चलेउ हिर्दे पाछि सों सुख को अच्छर घोइ॥

छुठयें बन मों राजन श्रावउ, सो बन बाघत बेरेन लाएउ। नाम जपत इन्द्रावित केरा, सतए बन मों लीन्ह बसेरा। राजें साथी को समुक्तावा. जेहि दग्सन पर में चित लावा। श्रह्म हमार संघातिय सोई, काहेक भेट बाघ सों होई।

नूरमुहम्मदः इन्द्रावर्ता ए० २०, २८।

जब जागा मोहा श्रनुरागां, श्रीधकी श्रेम श्रगित मन लागी।
 मेथा दारु हितानल पावा, लबर बढ़ावा ताहि जरावा।
 जब जिश्रन्तपुर पहुंचा राजा, बुढ़ि छुड़ तहाँ सो भाजा।

कुँत्रर त्रकेला होइ चला लें सारंगी हाथ। जेहि कारन भा जोगी, तेहिक प्रेम तेहि साथ॥

न्रमुहस्मद् : इन्डावती ५० ३९।

श. गहन गंभीरु हेसि मकोई, तहीं बेगि संचर्य न होई। पहिले वन मां राज सरेखा, भाँतिह भाँत का पिछ्य देखा। राज कहा जोग हम लीन्हा, श्रागम पहुचे पर हित दीन्हा। दुसरे बन मां राजा श्राएउ, मधुर सबद पिछ्य सो पाएउ। राजें कहा थिएउं तेहि ठाऊं, जहीं सुनउँ इन्हावित नाऊँ। तिसरे बन श्राएउ नरनाहा, मिलेंउ सुगन्य तहीं बन माहा। कहा प्रोतम लट कर वासा, चाहत हीं राखत नित श्रासा। जब श्रापे चौथे बन जहीं फलें बहुत फल देखा तहीं। हीं श्रनुष्य चाहत हीं उखा, निहं दरसन का हीं में मुखा। काटत पंथ महीप सयाना, पचएं वन मीं श्राय तुलाना।

श्रागमपुर का राजा जगपित है तथा वहाँ स्त्रानन्द नामक ज्ञानी निवास करता है। यहाँ स्त्रागमपुर स्त्रीर जगपित दोनों क्रमशः ईश्वर एवं उसके परमिनवास के परिचायक हैं जहाँ पहुँचकर स्त्रानन्द लाभ होता है। इसी प्रकार बुद्धिसेन का निवास-स्थान मनपुर है स्रर्थात् मन में ही शंकास्रों एवं तर्क का उदय होता है।

नूरमुहम्मद ने इसी प्रकार अपनी अनुराग वाँसुरी में भी पात्रों के नामकरण में कुशलता दिखाई है। प्रत्येक पात्र का नाम गुण्विशेष का द्योतक है। 'मूर्तिपुर' शरीर का राजा जीव जीवात्मा का प्रतीक है। जीव राजा का एक 'श्रन्तः करण्' नामक पुत्र है। ग्रन्त:करण जीवात्मा को म्रातीव प्रिय है । म्रन्त:करण सभी निश्चय म्रपने साथी संकल्प या विकल्प के कथनानुसार करता है। अन्तः करण की संकल्पात्मक या विकल्पा-त्मक दो वृत्तियां हैं। ख्रत: कवि ने संकल्प एवं विकल्प को अन्त:करण का संघाती या संगी कहा है। बुद्धि, चित्त और ब्रहंकार भी उसके सखा हैं, वास्तव में जिनमें कोई ब्रन्तर नहीं है। अन्त:करण चतुष्टय में मन, बुद्धि, चित्त और अहंकार की गणना होती है। न्रमहम्मद ने यहां मन को अन्त:करण मान लिया है और शेष तीन को उनका सखा; सरवन ब्राह्मण वास्तव में अवण का प्रतीक है तथा 'ज्ञातस्वाद' रसना का। इन दोनों में भी विद्या सम्बन्धी मैत्री है, इनका मिलन विद्यानगर में ही हुन्ना, रसना जो कुछ कहती है अवण उसको सुनकर हृदयंगम कर लेता है। अवण ने एक मिण्माला 'ज्ञातस्वाद' से पाई, मिण्माला स्नेहनगर के राजा दर्शनराय की पुत्री सर्वमंगला की कृपा का प्रतीक है। प्रेम के वरदान स्वरूप माला को या जिह्ना के द्वारा सर्वमंगला की गुणावली को सुनकर, अन्त:करण उस पर विमोहित हुआ । अन्त:करण में स्नेहनगर एवं सर्वमंगला की प्राप्ति लालसा जग जान पर विकल्प एवं बुद्धि ने उसे साधना मार्ग से विरत करना चाहा किन्तु संकल्प का कहना मानकर वह स्तेहगुरु की ऋधीनता स्वीकार करके सर्वमंगला तक पहुँचा।

इस प्रकार मानव भ्रङ्गों एवं त्रान्त:करण की स्नेह के द्वारा परमात्मा को प्राप्त करने के दृढ़ संकल्प को किव ने इन रोचक गुणविशेष के द्योतक प्रतीकों के द्वारा व्यक्त किया है। शरीर का श्रिषपित जीवात्मा है, उसकी चतना श्रान्त:करण में सीमित है जहाँ से वह निश्चय या श्रानिश्चय करता है। जिह्ना से कही एवं कानों से सुनी, उस परमेश्वर की रूपगुण-चर्चा पर वह श्राक्षित होता है तथा दृढ़ संकल्प करके केवल स्नेह का श्राधार लेकर श्राग्रसर होता है। काल के वशीभूत जीव भावना को इन किवयों ने कुछ प्रतीकों के श्राधार पर व्यक्त किया है, जिनमें मैना श्रीर बाज, मैना श्रीर मार्जारी प्रमुख हैं।

इन प्रेमाख्यानों में प्रेम मार्ग के बाधास्वरूप पर्वत, दैत्य, बन, पुर या समुद्र ही आये हैं। बन एवं पुरों की चर्च हम पीछे कर चुके हैं। पर्वत का उल्लेख जहाँ भी कहीं श्राया

शेख रहीम : भाषा प्रेमरम ।

काल सीस पर रैन दिन जैस बाज मंडराय।
 जिउ की मैना पींजड़े समें पाय लै जाय।।

है वह अवरोध के रूप में, अपनी विशालता एवं दृढ़ता के कारण उसे पार करना भी कठिन रहता है, किन्तु साधक उसे प्रेमसाधना के प्रभाव से सहज ही पार कर लेता है ।

दैत्यों का समावेश ऋधिकांश स्थलों पर केवल चमत्कार या विलच्चणता के लिए है, केवल एक स्थल पर इसे काल का स्वरूप दिया गया है। शेख रहीम ने दैत्य के निधन को महाकाल का निधन बताया है।

समुद्र सदैव 'प्रेम' का प्रतीक बना है। समुद्र की ही भाँति प्रेम भी ऋत्यन्त गंभीर, विशाल, एवं विस्तृत है। इस प्रेम समुद्र में साधक तभी डूबता, एवं पथ अष्ट होता है, जब वह शरीयत के नियमों का पालन नहीं करता। लोभ मोह में फँसकर, प्रेम की ऋावश्यक कसौटी त्याग को भूल जाता है, तब वह प्रेम समुद्र में बह जाता है, ऋसफल होता है, सिद्धि को खो बैठता है और विरही ही रहता है। दूसरी ऋवस्था में वह सांसारिक मोह एवं ऐश्वर्य को न छोड़ ऋपने साथ हाथी घोड़े, सेना, शिक्त एवं विलास प्रसाधनों को रखने के कारण पथ अष्ट होता है। साधना के कमशः विकास से, त्याग के प्रखर होने के कारण वह प्रेम में निमग्न होता है, जहां इस लौकिक संग्रह की भावना का नाश ऋावश्यक है इस ऋवस्था में डूबता उतराता 'ऋलख तीर' पर जा लगता है। इन दो ऋवस्थाओं में, एक में उसे लोभवृत्ति के कारण दण्ड ग्रहण करना पड़ता है, दूसरे में साधना विकास के कारण वरदान प्राप्त होता है।

समुद्र में 'मरजीया' होकर निकलने की भावना भी इन ग्रंथों में आई है। साधक आत्मविस्मृत होकर दिव्य रत्न प्राप्त करता है जिससे उसे प्रिय की प्राप्ति होती है, यहाँ समुद्र उसके प्रेम का मापदण्ड भी बनता है जो परीचा में सफल साधक की रत्न प्राप्ति में सहायता करता है।

सिंहलगढ़ का वर्णन भी ऋधिकांश प्रेमाख्यानों में प्राप्त होता है जो सुन्दरियों के निवासस्थान के रूप में प्रसिद्ध होता है। वहाँ जाकर ही सिद्धि लाभ होगी ऐसा वर्णन

य्वाजा श्रहमद् : न्रजहाँ।

दिध अरण्य प्रेम पद श्रागे, सूधो पंथ होत श्रनुरागे ॥
 न्रसुहस्मद : श्रनुराग बाँसुरी ।

मरजीया होके समुद्र में पल में जान्रो समाय ,
 कर से मानिक गांहेपकड़ श्रव ऊपर उतराय ॥
 श्रलोमुराद : क्रॉबरावत ।

३. देखेउँ यदि काम्रा के माही, दूसर घाट म्रवर कहुँ नाहीं। काया माँक नयनपुर घाटा, देखेहु सरनदीप के बाटा। रूप ज्वतन काम्रा के माँका, काया माँक मोर स्त्री साका। सब गदपित काम्रा के माँही, दूसर ठाँव लखाँ कहुं नाहीं। न्रज्डाँ काम्रा के जोती, काम्रा समुद सीप जहाँ मोती॥

भी त्राता है। वास्तव में 'सिंहल' के साथ नाथ पंथियों की रूढ़ भावना का समावेश है जिसे हम यद्यपि 'कायागढ़' तो नहीं कह सकते, किन्तु काया-सौन्दर्य के चरम विकास का निवास-स्थान त्रवश्य कह सकते हैं। नाथपंथियों एवं स्कियों, दोनों को वहां सिद्धि-लाभ होता है, किन्तु एक विरक्त या विमुख होकर नाथ होता है, त्रीर सूफी इस सौन्दर्य पर विमुख होकर 'उसे' प्राप्त करता है, किन्तु 'सिंहल' रहता सिद्धि-लाभ स्थान ही है।

गढ़ का वर्णन कहीं कहीं कायागढ़ के रूप में भी हुआ है।

सूफी साधना एवं साहित्य में कुछ शब्द ऐसे हैं जो विशेष त्रार्थों के लिए रूढ़ हैं जैसे (रुख) मुख या कपोल ईश्वरीय सौन्दर्य का प्रतीक है, उसमें दयालुना, उदारता, प्रकाश, रक्त्ए एवं संहार सभी शिक्तयों का समन्वय है। सूफी किव जहाँ भी नायिका के मुख सौन्दर्य का वर्णन करते हैं, उसे इसी समन्वित सौन्दर्य का प्रतीक बनाने की चेष्टा करते हैं।

'जुल्फ' या त्रालक उस त्राज्ञान या त्रान्धकार का प्रतीक है जो जीवात्मा को वास्तविक सौन्दर्य देखने या सत्य ज्ञान समभने में बाधा डालता है, यह परिहारक एवं भुलावा देने वाला है। सूफी कवियों ने नखिशाख के त्रान्तर्गत 'लट' का वर्णन त्रावश्य किया है त्रीर लगभग सभी स्थलों पर, नायक नायिका के मुख या सत्य पर लट को देखकर मूर्ज्ञित या वास्तविक सत्य से परे हो जाता है। नूरमुहम्मद ने इस लट का विस्तार से वर्णन किया है।

तिल एकत्व का प्रतीक है श्रौर इसी कारण इसे काले तिल के रूप में चित्रित किया जाता है, यह एक पूर्ण शून्य का प्रतीक भी है 3।

चित्रावली मरोखे श्राई, सरग चाँद जनु दीन्ह देखाई ॥ चित्रावली पृ. १०६।

२. बहै उपवन पर लट सटकारी, तपी देवस भा निस अधियारी। मोहि परा द्रसन कर चैरा, हना बान वन आँखिन फेरा। एक कहा लट सों मुख सोभा,होत श्रिधक लखि मुरछा लोभा। एक कहा लट नागिन मारी, इसा गरल सों गिरा भिखारी। एक कहा लट जामिन होई, राति जानि जोगी गा सोई॥ इन्द्रावती पृ० ६०।

३. तिल है सुन्न इकाई केरा, तेहि दिस करत जगत जिव फेरा। इन्द्रावती पृ० ७०।

परझाहीं तिल एक ही, सब नैनन्ह मह जोति । चित्रावली ।

'चश्म' या त्रांख त्राथवा नेत्र दृष्टि ईश्वरीय त्रानुकम्पा का प्रतीक हैं।

'ब्रब्रू' या भोंह भी परम सौन्दर्य का प्रतीक है, किन्तु यह उसे प्रकट या व्यक्त होने से रोकता है। 2

'लब' या त्राधर परमेश्वर की जीवनदायिनी शिक्त है। 3 -

त्रासव वा मदिरा परमात्मारूपी प्रियतम के दर्शन से प्राप्त त्र्यानन्दानुभूति है जो तर्क को नष्ट कर देती है।

'साकी' या मधुबाला सत्य ऋस्तित्व का प्रतीक है, जिसके सौन्दर्य का दर्शन प्रति कण में होता है।

'जाम' या चषक ईश्वरीय कृत्यों के प्राक्ट्य का स्वरूप है । 'सवू' एवं 'खुम' परमात्मा के नामरूपात्मक स्वरूप का ज्ञान है ।

'बहर' सागर, 'कुलजुम' महासागर परमात्मतत्वों का प्रकट होना है। यह सारा दृश्य त्रीर ऋदश्य जगत खुमलाना है जिसमें परमात्मा के प्रेम की मदिरा ख्रीतप्रीत है। हरकण ऋपने खपने परिमाण के रूप से उस परम प्रेम का पैमाना है।

'ख़राबात' मिदरालय या भट्ठी है जो पूर्ण एकत्व को प्रकट करता है। ख़राबाती मिदरालय में नियम से जानेवाला है जो इस संसार के सापेन्तिक गुणों, हीनत्व एवं महत्व की भावना से परे हो गया है, ख्रौर जो ईश्वर के गुणों एवं कार्यों के चिन्तन को ही प्रधान समकता है।

'त्रुत' या मूर्ति का प्रयोग कभी कामिल (पूर्णपुरुष) कभी मुशिद (गुरू) एवं कभी कुत्व या ज्ञपने समय के ज्ञादर्श व्यक्ति (मापदण्ड) के लिए प्रयुक्त होता है। जुन्वार या जनेउ

वर कामिनि चपु मीन सम, निमिष हेर तन जाहि। बहुरि जनम भरि मीन जिमि, पलक न लागै ताहि॥ चित्रावली।

जो काहू पर डारें डीठी, सो जन टेड़ जगत दिसि पीठो ।
 इन्द्रावती पृ० ४१ ।

अधर तेहिक जिउ दाता त्राही, देत भलो जीवन जस चाही।
 तो मोहिं सोच जिउ कर नाहीं, होइ सुधा तेहि अधरन माँहीं।
 वहुर प्रान देई मोहि सोई, तित जीवन पुन मरन न होई॥
 इन्द्रावती पृ० ७०।

श्रवर मुधानिधि बरनि न जाई॥

का ग्रर्थ ग्राज्ञाकारिता ग्रौर दायित्व भावना से है। कुके हकीकी, ईश्वर के सम्बन्ध में एकत्व की भावना है। तरसाई या ईश्वर-भय, रूढ़िवादिता से मुक्ति है। इनमें से मुख, नेन, ग्राधर, भौंह, लट, तिल, मिदरा, साकी, एवं मिदरालय का प्रयोग सभी प्रेमाख्यानों में उपलब्ध होता है मिदरा का प्रयोग नूरमुहम्मद ने नास-निवारण के हेतु किया है।

"बिना कदम्बरि के पिये, त्रास न मन सो जात। दयावती होइ दीजिये, होलिक लागी प्रात॥"

इन्द्रावती पृ० ३४।

इसी प्रकार मदिरालय, साझी एवं मदिरा का वर्णन करते हुये नूरमुहम्मद ने लिखा है।

श्ररे श्ररे कलवार पियारे, मिंदरा ढारे नैन तुम्हारे।
एक पियाला भर मद दीजै, मोल पियारो मानस लीजै।
पियउँ सुरा पर चिन्ता मारउँ, पलकन सों पद सबन बोहारउँ।
तोहि सखन सोहै दुख्या, इन श्रमल सुख सोमा स्या।
यह मन तापर श्रावई नाई, भूलत है मन देत भुलाई।
दे यह श्राने हाथ सों पियउँ देखि मुख तोर।
चाहिस तो मद मोल ले प्रान पियारा मोर॥

जीवात्मा के परमात्मा के प्रति प्रेम को इन किवर्यों ने कई प्रतीकों के द्वारा व्यञ्जित किया है जिनमें कमल और सूर्य, चन्द्रमा और चकोर, दीपक एवं पतंग, चुम्बक और लोहा, गुलाब और अमर, राग और हिरण प्रमुख हैं। इन प्रतीकों से किव स्पष्ट ही साधक और साध्य के बीच के व्यवधान की ओर संकेत करता है। सूर्य और कमल में आकाश का जो व्यवधान है वह भी उनकी प्रीति में बाधक नहीं होता, चन्द्रमा और चकोर में भी यही अन्तर है। इम अन्तर के होते हुये भी ये प्रेम-प्रतीक इस रूप में आदर्श हैं कि अपने प्रिय के अतिरिक्त अन्य किसी की उपस्थित इन्हें आनन्द नहीं दे सकती, इनकी एकनिष्ठता ही सराहनीय है, कुछ लोग 'दीपक और पतंग' के प्रतीक पर आधारित करके, सूकी प्रेमप्रतीकों पर 'जलाने' का आरोप करते हैं किन्तु यह ठीक नहीं है। वास्तव में इन प्रतीकों के पीछे

तो उत्तम को ध्यान भला है, कमल सुरुत्त को प्रीति निबाहै।
 कहीं मयंक कहा सिसनेही, दीपक कहाँ कहाँ तमगेही॥
 अनुराग बाँसुरी ए० १०४।

श्रानवस्तु पर उपनत दोहा, चुम्बक पाहन चाहत लोहा। देखों पता गृह्य मन रीका, मन भावन मन उपर सीका। पंकरूह ति मिरारि लुभाना, जलमहाँ ताहि देखि बिगसानाः। पाइ गुलाब गुलाब सनेही, चहचहात श्रानन्दत देही। श्रमरकोस मृगमद नित रागी,प्रेम की रीति निरार सुभागी॥ श्रमुरान बाँसुरी १० ११२।

प्रेम के त्यागमय स्वरूप का ही दर्शन है। पतंगा यह जानकर भी कि वह दीपक के सम्पर्क में भस्म हो जायेगा, दीपक का प्रेम नहीं छोड़ना, हिरण यह जानकर भी कि राग का मोह उसे बहेलिये का शिकार बना देगा, राग के वशीभूत होता है। जीवन के मोह का त्याग ही प्रेम का ब्रादर्श स्वरूप है।

दर्पण को साधक के हृदय का प्रतीक माना गया है क्योंकि उसी दर्पण के मध्य साधक को परमेश्वर के दर्शन करने हैं, अतः श्रादर्श या दर्पण का स्वच्छ होना श्रावश्यक है ।

जीवात्मा और परमात्मा के सम्बन्ध की चर्चा करते समय इन सूफी कवियों ने जिन प्रतीकों का आश्रय लिया है, उनमें बृंद और समुद्र, सूर्य और किरण प्रमुख हैं।

इन प्रतीकों में कहीं तो जीव श्रीर श्रात्मा के तात्विक रूप से एकत्व की प्रधानता है, कहीं निर्माता एवं निर्माणकर्ता का सम्बन्ध है किन्तु सर्वत्र ही महानता श्रीर लघुता की श्रोर संकेत श्रवश्य है।

इसी प्रकार सृष्टि और परमश्वर के सम्बन्ध की चर्चा करते समय कियों ने नट और कठपुतली, चित्र और चित्रकार, प्रतीकों का आधार लिया है जिससे स्पष्ट ही सृष्टि अचेर-नता के साथ ही परमेश्वर की सर्वशिक्षमत्ता का बोध होता है।

यह दरपन तुम्ह लेहु संभारी, जेहि महँ देखहु दरस पियारी।
 श्रव निहं लावहु चित बैरागा, मांजत रहव जी मैल न लागा॥
 चित्रावली ए० १०२।

प श्रवहीं निह उचित परगट देउ देखाय। देखें मेरी छाया, ऐसी करहु उपाय॥ मांका दरपन मों परछाहीं, परी बदन की बिबुरी नाहीं। इन्द्रावती प्र०११४।

२. वह समुद्र स्रागे हम लोगें, बिन्दु समां स्रावे केहि जागें॥ स्रनुराग बाँसुरी।

एके हम दुइ के अवतारा, एक मन्दिर दुइ किये दुआरा। तें जो समन्द्र लहर में तोरी, तें रिव में जग करन अंजारी॥ मधुमालत।

कब लिंग नट ज्यों ऋाषु छिपावसि । इहि जग पुतरी काठ नचावसि ॥
 उसमान : चित्रावली पृ० ४ ।

त्रादि बखानो सोई चितेरा। यह जज चित्र कीन्ह जेहि केरा॥ उसमान : चित्रावर्ला ए० ९ । श्री त्रारवरी के त्रनुसार स्कियों के विचार से वर्णों का एक पृथक न्नर्थ भी होता है। इस प्रकार के संकेत नूरमुहम्मद की 'त्रनुराग वाँसुरी,' 'कामरूप की कथा' ( त्रज्ञातकि ) एवं 'इन्द्रावनी' में भी मिलते हैं, त्रातः उन वर्णों की भी व्याख्या यदि प्रतीकों के त्रान्तर्गत की जाय तो त्रात्युक्ति न होगी। श्री ए० जे० त्रारवरी जी को एक हस्तिलिखत प्रन्थ 'त्राल सिर्र फि त्रानफास त्राल स्किया' नाम का 'इजिप्सयन रायल लायब्रे ने' में देखने को मिला जिसके त्रान्त में 'त्राल मुजाम फिहुरूफ क मुजम' नाम से एक उपक्रमणिका दी हुई है जिसमें स्की मत की उनतीस परिभाषायें दी हुई हैं। उन्हीं के त्रानुसार इन वर्णों के प्रतीकों की चर्चा निम्नांकित है:—

त्रालिफ-सूफ़ी मन का तात्पर्य सद्गुणों की प्राप्ति एवं दुर्गणों का स्रभाव है।

वे— स्फ़ी मन का तात्पर्य त्रात्मा की खोज एवं लौकिक सुखों का त्याग है।

ते— सूफी मत का तात्पर्य सिद्धान्त रत्ना एवं तुन्छ विचारों का त्याग है।

टे- सूफ़ी मत का तात्पर्य परमेश्वर की सेवा में हृदय की हढता है।

जीम— सूफी मत का तात्पर्य विषय वासनात्रों पर नियन्त्रण रखना है।

हे— सूफ़ी मन का तात्पर्य गुष्त भेद की सुरज्ञा, धर्मात्मात्रों की श्रद्धा एवं पतितों का पार्थक्य है।

.ते — स्फी मत का तात्पर्य संग्रह त्याग ही नहीं, उसकी त्राशा का भी त्याग है।
दाल — सफी मत का तात्पर्य निरन्तर स्मरण एवं चिन्तन है।

जाल— स्फ़ी मत का तात्पर्य ज्ञानोदय एवं पूर्णसमर्पण है, कपट एवं परीचा के समय भी शान्त रहना है।

रे- सूफी मत का ात्पर्य दुर्वासनात्रों का त्याग एवं परमेश्वर से सदैव भय है।

जे— सूफ़ी मत का तालार्य मित्रों का सम्मान एवं जीवमात्र से सहानुभूति है।

सीन— सूकी मत एक साधना है जिसका उद्देश्य मानव को अपराधों से न्ह्यमा करवाना है।

शीन— स्की मत का तात्पर्य वरदान के प्रति कृतज्ञता एवं दगड के सम्मुख ग्रधीनता या धेर्य है।

स्वाद- सूर्तामत का तात्पर्य वितर्क के मध्य भी अदा वनाये रखना है।

ज्वाद - सूकीमत का ताल्पर्य दुखों का पूर्ण नाश है।

तोय— स्फ़ीमत का तात्पर्य दुर्भावनात्रों को दासत्व ६वं परमधन को स्वामीत्व के रूप में परिगत कर देना है।

जोय— सूफ़ीमत का तात्पर्य कष्टों की उपस्थिति में भी इषे एवं कृतज्ञता प्रदक्षित करना है।

ऐन - सूकीमत का तात्पर्य महान उद्देश्य एवं ईश्वर की महान ऋनुकम्या है।

गैन- सुक्तीमत का तात्वर्थ ऋवैध वस्तुः श्रों से घृणा एवं परमात्मप्रसाद से प्रेम है।

काफ़ - स्फ़ीमत का तात्पर्य उस प्रकाश की प्राप्ति है जो मुक्ति देता है।

#### ि २२६ ]

काफ- सूफीमत का तात्पर्य वास्तविकता-लाभ एवं च्रिणकता का विनाश है।

लाम- सूफीमत का तात्पर्य परमेश्वर से एकत्व तथा अन्य वस्तुओं से विछोह है।

मीम - सूफ़ीमत का तात्पर्य त्रात्मचिन्तन है।

नून- सूफीमत का तात्पर्य लालसासाफल्य के प्राप्ति की त्र्यातुरता है।

हे— स्फीमत का तात्पर्य परमेश्वर के क्रोध एवं दर्ग्ड देने के समय भी निविकार होना है।

वाव— सूफीमत का तात्पर्य सत्य मार्ग के परिपालन से परमेश्वर की प्राप्ति है। लाम-त्रालिफ—पूफीमत का नात्पर्य परमेश्वर की सत्ता के गुप्त मेद का प्रकाश है। ये— सूफीमत का नात्पर्य पाप कारण के समूलनाश का हढ़ निश्चय है।

इन परिभाषात्रों का मनन करने से सूफ़ीमत की सहन शीलता, उदारता एवं स्नेहाद्रता का परिचय मिलता है।

स्की कवियों ने प्रतीकों के ऋाधार पर, प्रेमाख्यानों के ऋन्योक्ति के रूप में उन तथ्यों का मनोरम स्पष्टीकरण किया, जिनके सम्पादन में तर्क ऋसफल रहा है।

# १०

# रस, छन्द, अलंकार

संस्कृत साहित्य में काव्य श्रीर साहित्य शब्द श्रधिकांश समान श्रथों में प्रयुक्त हुये हैं। बहुधा साहित्य श्रीर काव्य ये दोनों शब्द एकार्थवाची ही देखने में श्राते हैं। साहित्य वह चिह्न श्रथवा प्रतीक है जिसके द्वारा लोकोत्तर श्रानन्द, सत्य श्रीर सौन्दर्य के माध्यम से प्रकट होने का प्रयास करता है। रसगंगाधर के रचिता ने काव्य-लच्चण निरूपण में इस श्रलोंकिक श्राह्लाद का विशेष ध्यान रक्खा है। काव्य की उत्कृष्टता का रहस्य तथा काव्य की श्रात्मा खोजने के प्रयत्न में कई रस, श्रलंकार, रीति, बक्रोक्ति तथा ध्विन सिद्धान्तों का विकास हुश्रा है; काव्य की भिन्न परिभाषात्रों में तीन प्रवृत्तियां ही विशेष लच्चित होती हैं। (१) काव्य को केवल श्राभव्यिक्त मात्र मानने वाली (२) काव्य में श्रर्थ की उत्कृष्टता स्वीकार करने वाली (३) दोनों प्रवृत्तियों में सामञ्जस्य करने वाली।

किव की रचना का उद्देश्य केवल स्वान्त: सुखाय ही नहीं होता, यदि काव्यगन उक्तियों से पाठक को आनन्द लाभ न हो सका तो काव्य रचना का उद्देश्य सफल नहीं होता। सिद्धान्त-निरूपण के हेतु लिखे गये काव्य का सम्बन्ध विद्वतवर्ग से, चमत्कार प्रदर्शन तथा काव्यगन सौन्दर्य लिखत करने के हेतु लिखी गई काव्य कथाओं की रचना का सम्बन्ध राजसमाजों तथा काव्यप्रेमियों से, तथा हृदय की सहज आकां द्याओं की अभिव्यक्ति का सम्बन्ध साधारण पाठकों से होता है। सूकी किवयों का राज दरवार में सम्मान था। जायसी का सम्बन्ध अमेठी राज्य से सर्वमान्य है। जान किव ने अपनी रचना 'रतनावित' जहाँ गीर के दरवार में सुनाई थी अतः स्वाभाविक रूप से उनके काव्य का स्वरूप भी वही काव्यगत सौन्दर्य प्रदर्शन के हेतु लिखे कथाकाव्य का है, किन्तु उनका उद्देश्य केवल चमत्कार प्रदर्शन करना नहीं है। सूफ़ियों ने कथा का माध्यम अपने सिद्धान्त प्रसरण के हेतु चुना किन्तु उनका सम्पर्क साधारण जनजीवन से अधिक होने के कारण उनके काव्य की आत्मा लोक गीनों के समान ही हुई। तत्कालीन स्थित, काव्यहिदयों एवं पद्धितयों का पालन भी इनके काव्य में मिलता है।

इन सूजी किवयों ने सर्वत्र इस बात का संकेत किया है कि ये किव वाणी-विलास के लिए काव्य रचना नहीं करते। मन की उमंग ऋौर प्रेम की पीर जिनत उल्लास ने इन्हें इन कहानियों को कहने के लिये वाध्य कर दिया। यही कारण है कि इनके प्रेमाख्यान काव्य की रसात्मक कसौटी पर पूरे उतरते हैं इन कथा-काव्यों में हृदय का राग तथा ऋनुभूति पूर्णरूप से ऋंकित है। रागात्मकता, बौद्धिकता एवं कल्पना का स्वरूप समन्वित सामञ्जस्य सूफी काव्य में सर्वत्र प्रतिलिच्चित होता है।

#### रस:

रसात्मकता ही काव्य की कसौटी है। रस के मूल में आनन्द-लाभ की भावना अन्तिहित है। आनन्द की भावना आत्मप्रसार की सम्भावना से संभव है, इसकी सम्भावना 'श्रु'गाररस' में सर्वाधिक होने के कारण इसे 'रसराज' भी कहा गया है। इसके दोनों भेदों, संयोग एवं वियोग में यह आत्मप्रसार व्याप्त है। संयोग श्रुंगार में आत्यंतिक सिन्निकटता और सान्निध्य का भाव रहता है और विप्रतम्भ श्रुंगार में आकांद्धा, उत्कंठा आतुरता तथा चिरस्मरण के कारण भाव ऐक्य का। यही रसराज श्रुंगार अपने अंग उवांगों सहित सफी काव्य में व्याप्त है।

#### श्रृंगार रस :

रित भाव जब पूर्णनया पुष्ट श्रीर चमत्कृत होता है तभी उसे शृंगार रस कहते हैं। नायक एवं नायिका इसके श्रालम्बन होते हैं। सखा, सखी, बन, उपवन, बाग नड़ाग, चन्द्र, चाँदनी, चन्दन, श्रमर-गुंजन, कोिकल-क्रूजन, ऋतु विकास श्रादि शृंगार रस के उद्दीपन माने जाते हैं। श्रू भंग, श्रपांग वीक्षण, मृदु मुस्कान, हाव भाव श्रादि शृंगार रस के श्रनुभाव के श्रन्तर्गत श्राते हैं। उप्रता, मरण, श्रालस्य एवं जुगुप्ता को छोड़कर शेष निर्वेदादि सम्पूर्ण भाव, इसमें संचारी या व्यभिचारी भाव होते हैं।

शंगार रस के दो प्रकार हैं (१) संयोग एवं (२) वियोग। विष्ठलम्म शंगार ही अपने विभिन्न स्वरूपों के साथ सूफ़ी काव्य में अदिक वर्णित है। आत्मा का परमात्मा से विछोह, उसकी परब्रह्म प्राप्ति की उत्कट लालसा एवं उत्कंठा, चिन्ता, स्मरण, गुण-कथन इत्यादि विरह दशायें, पाण्डुता, मिलनता, असौष्ठव इत्यादि विरहावस्थायें, तथा प्रवास, मान, संदेश-प्रेपण आदि की चर्चा ही सूफ़ी काव्य में विस्तार से वर्णित हैं। संयोग शंगार का वर्णन भी आत्मा परमात्मा के मिलन स्वरूप को अंकित करने के लिये किया गया है, किन्तु उसमें सूफ़ियों की मर्मज्ञता, भाडुकता एवं संवेदनशीलता का विशेष परिचय नहीं मिलता। परम्परागत शंगार-सज्जा रितकीड़ एवं वाक्चातुर्य का प्रभाव ही आधिक दृष्टिगोचर होता है।

१. रसाना हं वाक्यं काव्यं।

शंगार रस के श्रालम्बन नायक श्रोर नायिका हैं। शास्त्रानुकूल नायक त्यागी, कृती कुलीन, समृद्धिवान, रूपयौवन-सम्पन्न, उत्साही, दढ़त्रती, दक्त, लोकरन्जक, तेजस्वी एवं सुशील होना चाहिये।

नायक के भी कई भेद होते हैं। धर्मानुसार नायक के तीन भेद हैं। १— पित, २— उपपित, ३— वैशिक। इसमें से पित के भी कई उपभेद हैं। अनुकृल, दिन्ए, धृष्ट, शठ एवं अनिभन्न। स्वाभावानुसार नायक के चार भेद हैं। १— धीरोदात्त, २— धीरोद्धत्त, ३— धीरलिलित, ४— धारप्रशान्त। जहां तक नायकों का सम्बन्ध है, हिन्दी के सूकी प्रेमाख्यानों के नायक सभी राजकुमार या राजा हैं, अतः शौर्य उत्साह एवं रूपयौवन, से सम्पन्न दृद्धितश्चयी समृद्धिवान, दृद्ध एवं सुशील होना स्वाभाविक ही है। स्वाभावानुसार इन नायकों को धीरोदात्त के अन्तर्गत रखना चाहिए। यद्यपि प्रिय प्राप्ति के पश्चात् इनकी निश्चितता कला एवं विलासप्रियता को देखकर इनके धीरलिलित होने का अम हो सकता है, किन्तु इसे केवल समय का प्रभाव या कठिन साधना के पश्चात् प्राप्त हुई वस्तु का संतोष ही समभना चाहिए।

धर्मानुसार इन नायकों को हम' पित' के अन्तर्गत ले सकते हैं। नायिका से पिरिचित होने के पूर्व तक नायक का अपनी पत्नी से ही प्रेम रहता है। उसकी प्रेम भावना में तिनक भी व्यभिचार की गन्ध नहीं है। नायिका की रूपगुण प्रसंशा सुनकर जो उसके हदय में प्रेम भावना जागृत होती है उसमें भी दृढ़ निश्चय एवं एकनिष्ठता है, वासना का लगाव नहीं। उसका नायिका से प्रेम उसी प्रकार का है जैसा अनुकूल पित का अपनी पत्नी के प्रित होता है। अत: नायक की गणना पित के अन्तर्गत करना ही उचित है।

नायिकायें त्रिधिकांश राजकुमारियां हैं जिनमें स्वाभावतः यौवन रूप, गुर्ण, शील प्रेम, कुल भूषण, दातृत्व, कृतज्ञता, पारिडत्य, उत्साह, तेज एवं चातुर्य स्नादि गुर्णों का समावेश होता है। धर्म, स्नायु, प्रकृति, जाति स्नौर स्नवस्था या परिस्थिति, इन पांच कारणों से नायिकायों के स्ननेक भेद माने गये हैं। धर्म-भेद से स्वकीया, परकीया, एवं सामान्य स्नायु बिचार से मुग्धा, मध्या स्नौर प्रौड़ा, तथा प्रकृत्यानुसार उत्तमा, मध्यमा स्नौर स्नधमा; जाति भेद से पद्मिनी, चित्रणी, शंखिनी स्नौर हस्थिनी; परिस्थिति के स्ननुसार खरिडता, कलहान्तरिता, विप्रलब्धा, उत्कंठिता, वासक सज्जा, स्वाधीन पितका, स्विम्मिरिका, प्रवत्स्यपितका, प्रोपितपितका एवं स्नागतपितका, स्नादि भेद माने जाते हैं।

इन प्रबन्धों में स्वकीया सुरधा, मध्या तथा प्रौढ़ा, उत्तमा, पश्चिनी एवं प्रोषितपतिका,

साहित्य दर्पण : ए० ८४

त्यागी, कृती, कुलीन: सुश्रीको रूपयौवनोत्साही।
 दक्षोन्स्कत: लोकस्तेजो वैदग्ध्य शीलवान्नेता॥

रूपगर्विता, प्रवत्स्यपतिका, स्वकीया, त्राभिसारिका त्रादि नायिका-स्वरूप प्रचुरता से उपलब्ध हैं नूरमुहम्मद ने मानवती एवं दायावन्ती का भी संकेत किया है।

#### रूपर्गावता :

त्राति स्वरूप रानी मुन्दरी, धरती पर त्रापछर त्रातिरी। छवि सों धन रिभवारि भई, पियहिं रिभाई जीउ जिम गई। इन्द्रावती० ६ )

#### अनुकूल नायक:

पिउ पियारी सुन्दर नारी, भयउ पिय की प्रान पियारी । देखी पिउ घन की सुघराई, मन सो मया करे ऋधिकाई । सोवें कुंबर लिहे धन कोरा, कबहुँ न पीठ दीन्ह तेहि छोरा । इन्द्रावनी । पृ० ६ ।

## प्रेमगविता:

पिय की प्रीत बस्तानें, एक ना राखे गोय। रूप गरबता सुन्दरी, प्रेम गरबता होय। इन्द्रावती० प्र०६।

#### स्वकीयः:

लाजवन्ति सुन्दर रही, पियहिं न बरजा जात। धीरज हिरदे भों घरा, कछु न सुनायहु बात। इन्द्रावती० पृ० २६।

#### मध्या :

सिलन साथ भूली सिख केला, श्रौ भूली फागुन की खेला। धन के श्रंगन यल तरुनाई, श्राई छिवि श्रिधिकार बढ़ाई। जोबन लाज नयन मों दीन्हा, मुग्धा सो मध्या नेहि कीन्हा। गद्द चञ्चलता थिरताई, श्राई लाज निकाइय पाई। धन सूथै चिनकत रही, निस दिन जेहि श्रंखियान। सं तीछे चिसयन लगी, जोबन के श्रीभमान।

इन्द्रावती० पृ० ३५।

#### रूपगविता:

त्रधरन में मुसुकानी रानी, होंइ त्रिभमानी बोली बानी ! है मोहि रूप विमल उजियारा, बस महं रहै सो प्रीतम प्यारा । ऐगुन भये न रूठे देऊं, तनु मुसकाय हाथ के लेऊं । श्रमन होय करउं त्रसमानू, प्रीतम देइ हाथ महं प्रानू । पाहन समा कठोर जो होई, करउ सिंगार होइ जल सोई । त्रब कुछ चिन्ता है नहीं, प्रीतम भा मोहि हाथ । श्रमन कवहुँ न होइहैं, नित रहिहैं मोहिं साथ । इन्द्रावती० प्र० १७५ ।

इन सूफ़ी कवियों ने कथा की नायिकात्रों को 'पद्मिनी' ही कहा है। केवल 'चित्रावली' में किव उसमान ने चित्रावली के लिए बार वार 'चित्रनी' शब्द का प्रयोग किया है।

# पद्मिनी :

है पदुमिनि इन्द्रावित प्यारी, ताको बदन रूप फुलवारी। कोमलताई सुन्दरताई, सै रसना सों वर्रान न जाई। िर्गन हरा मान मृग केरा, मन लजाइ वन लीन्ह बसेरा। ना त्र्यति लांब न छोटी त्र्याही,है तस इन्द्रावित जस चाही॥ इन्द्राविती पृ० १६।

#### चित्रनी:

देवन्ह कौतुक ऋति जिय भाया, चित्रिन दरस ऋमर भइ काया। चित्रिनि कहाँ हॅकारि परेवा, कहाँ सो जोगि करौं जेहि सेवा॥ उसमान: चित्रावली पृ० ३५।

#### स्वाधीनभतिकाः

जो स्वाधीनभर्तिका रही, दिन श्रौ राति प्रीत माँ बही। श्रनुराग बाँसुरी पृ० १०१।

#### श्रागत गतिकाः

इन्द्रावित मन मों हुलसानी, हुलसे कुच कंचुक सकरानी। मुख पर छुबि बाड़ी ऋधिकाई, गइं पियराइ भई ललताई।

भयेउ परमदा परमद भेषा, गै दुख भै मुख जै मुख देखा ॥ इन्द्रावनी पृ० १६३।

श्रीभसारिका का वर्णन शेख नबी के 'ज्ञानदीप' में उपलब्ध होता है जिसमें रात्रि के समय 'कृष्णाभिसारिका' का रूप धारण करके रानी देवजानी 'ज्ञानदीप' से समागम की श्रीभलाषा लेकर गई थी, किन्तु निराश हुई। 'चित्रावली' में कौलावती भी यही भेप धारण करके सुजान के दर्शनार्थ बन्दीयह जाती थी।

## कृष्णाभिसारिकाः

त्रागे भइ सुरज्ञानी वोली, काढ्हु ललित रंगीली चोली। खोलह सुरंग छवीली सारी, नील बसन पहिरह तन वाही॥

विछिया वजनी काढ़ि के, हुद्र घंटिका खोलु। कंगन टाँउ छिपाइ लेउ, रसना नेक न वोलु॥

चरन चापि कळु सकुच न त्रानी, त्रांग त्रांग ढाँपि चली देवजानी। तिनक सो तन जहँ होइ उचारी, चन्द्र जुगुनि प्रगटे उजियारी। नील वसन मधि सोभत त्रांग, सीसी भरी कनक जन संग। साम जलि विच दामिनि जैसी, दुरत मुरत ब्राँधियारी तैसी॥ शेखनवी: ज्ञानदीप।

उद्दीपन विभाव के य्रान्तर्गत सखा, सखी, वन, उपवन, बाग, तड़ाग, चन्द्र, चाँदनी, चन्द्रन, भ्रमरगुञ्जन, कोकिलक्जन, ऋतु विकास, य्रादि का वर्णन करना कवि-परम्परा रही है। सूक्षी प्रेमाख्यानों में सखी, चाँदनी, भ्रमर-गुञ्जन, कोकिल-कृजन, ऋतु-विकास स्त्रादि का वर्णन हुत्रा है। सखा का वर्णन भी इन काव्यों में हुत्रा है। नायिका का विस्तृत नखशिख वर्णन भी इसी के य्रान्तर्गत याता है।

सखा का वर्णन करते समय किवयों ने अपनी योजना को सफल बनाने के लिए राजपरिवारों की परम्परा का पूर्ण ध्यान रक्ता है। नायक के सखा अधिकांश चित्रकार वैद्य, जौहरी या यौगिकविद्या के पारंगत हैं, जिनका प्रवेश सहज ही राजमहलों में होता था। 'कामरूप की कथा' में तो इन सभी कलाओं के पारंगत व्यक्ति नायक के सखा थे जो कमश: उसका समाचार पहुँचाते थे।

सखी परम्परा में श्रिषकांश 'मालिनों' का चित्रण हुश्रा है जिनका प्रवेश वड़ी श्रासानी से राजमहलों में भी होता था श्रीर उद्यान तो उनका निवास स्थान था ही। इन्द्रावती में 'चेता मालिन' ने पहले राजकुंवर से इन्द्रावती के श्रनुपम सौन्दर्य की प्रशंसा की उसके परचात् इन्द्रावती से राजकुंवर के सलोने रूप की चर्चा करके उद्यान में उनके मिलन की योजना बनाई, इसी प्रकार 'प्रेमरस' में मालिन ही प्रेमसेन को नारी का भेष

धारण करवा के चन्द्रकला के महल में ले गई थी ख्रौर ख्रपने इस साहसपूर्ण कार्य के फलस्वरूप उसे एक मोती की माला प्राप्त हुई थी। ख्रनुराग वाँसुरी की सखी चित्रबन्धिनी है, इसके ख्रतिरिक्त दूती सखी के ख्रन्तर्गन, हंस, नोता, हुदहुद, साधारण पद्मी, परी ख्रादि की भी योजना मिलती है।

मालिनें तथा चित्रबन्धिनी की योजना दूतियों के लिए होती रही है। 'पुहुपावती' प्रेमकथा में 'पुहुपावती' के हृदय में प्रेम जाग्रत करने का श्रेय चित्रबन्धिनी को है। मालिनों की चर्चा लगभग सभी प्रेम कथात्रों में हुई है।

'यूसुफ-जुलेखा' एवं 'प्रेम दर्पण' में धाय का वर्णन सखी रूप में हुत्रा है, वेशव ने 'रिसक-प्रिया' में सिखयों के प्रसंग में 'धाय' श्रौर 'मालिन' का भी उल्लेख किया है।

धाय जनी, नायन नटी, प्रकट परोसिन नारि ।
सालिनि,वरहन, शिल्पिनी, चुरहारिनि, सुनारि ॥
रागजनी, सन्यासिनी, पटु, पटवा की बाल ।
केशव नायक नाभिका, सखी करहिं सब काल ॥
रसिक प्रिया पृ० १२० ।

इसके त्रातिरक्त भारतीय साहित्य परम्परा में, पवनदूत, चन्द्रदूत, मेधदूत, त्रादि दूतों की योजना भी होती रही है, यह मानव हृदय की उस विशालता का परिचय है जो विरहायस्था में ही प्राप्त होती है जब मानव-हृदय जड़चंतन की सीमा त्याग कर सभी में त्रपनी भावनात्रों जा द्यारोप करता है। इन्द्रावनी में ऐसे ही पवनदूत की चर्चा आई है।

प्रकृति का वर्णन ऋधिकांश उद्दीपक रूप में ही हुआ है ':-

<sup>9.</sup> एही जुगुित दिन बीतेउ भारी, निसि चाई विरहिनि दुख भारी। देखत चन्द्र चन्द्र विकरारा, पिपहा बोल सबद जिव मारा॥ बोलिह मोर सोर बन मांहा, फीली फ्रकिन काम तन दाहा। कोकिल क्कत कलरव बोली, बिरह पसीजि भीजि तन चोली॥ शेखनबी: ज्ञानदीप।

रितु वसन्त बन थ्रादिन कुला, जोगी जती देखि रंग मूला।
पूरन काम कमान चढ़ावा, बिरड़ी हिये बान श्रस लावा।
फूले फूल शिखी गुंजारहिं, लागी थ्रागि श्रनार के डारहिं।
कुसुम केतकी मालति बासा, भूले भँवर फिरहिं चहुं पासा।
में का करूँ कहाँ श्रव जाऊँ, मों कहँ नाहिं जगत में ठाऊँ।
देसू फूले तो कीन्ह श्रंजोरा, लागी श्रागि जरे चहुं श्रोरा।
पीतम भूल गये सुख पाई, निरमोही का दया नहीं श्राई।

सूफ़ी भेम प्रवन्धों के अन्तर्गत पटऋतु और बारहमासा का वर्णन अधिक हुआ है जिसमें प्रकृति के उद्दीपन स्वरूप के ही दर्शन अधिक होते हैं। दूती, सखी या सखा की जो योजना हुई है वह एक ओर तो उद्दीपन विभाव के अन्तर्गत आती है और दूसरी ओर कथा के क्रमिक विकास में भी सहायक होती है।

शृंगार रस के अन्तर्गत स्त्रियों की विभिन्न चेष्टाओं एवं मनोविकारों का वर्णन अधिकांश होता है, यही कारण है कि अभूगंग, अपांग वीद्मण, मृदुमुसकान, हाव-भाव आदि शृंगार रस के अनुभाव रूप में साहित्य में वर्णित रहते हैं।

यौवनावस्था में नायिका के मुख ऋथवा शरीर के दूसरे ऋंगों में उत्पन्न होने वाले विविध विकारों को सात्विक भाव या सात्विक ऋलंकार कहते हैं। ये ऋलंकार भी तीन प्रकार के होते हैं—ऋंगज, ऋयत्नज एवं स्वाभाविक।

श्रंगज श्रलंकारों के श्रन्तर्गत हाव, भाव श्रीर हेला की गणना होती है।

बाल्यावस्था के त्र्यन्त त्र्योर तारुण्य के त्रारम्भ में निर्विकार मन में पहले पहल काम विकार की उत्पत्ति को 'भाव' कहते हैं।

'निर्विकारात्मके त्रिभावः प्रथम विकिया'

अबुटी तथा नेत्रादि के विलब्स व्यापारों द्वारा सम्भोगेच्छा को प्रकाशित करने वाले भाव ही, जब भावना-विकार थोड़ा थोड़ा लिब्त करने लगते हैं, हाव कहलाते हैं।

भूनेत्रादि विकारेस्तु सम्भोगेन्छा प्रकाशक । भाव एवाल्पसंलदय विकारो हाव उच्यते ॥ हेला के द्वारा भाव की व्यन्जना स्पटना से होती है । 'हेलात्यंत समालद्य-विकार: स्यातु स एव तु ॥'

त्रांगज त्रलंकारों में भाव का वर्णन सूफी काव्य में प्रचुरता से हुत्र्या है। त्रपना स्वरूप दर्गण में देखने पर इन्द्रावती काम पीड़ित हो गई—

> यह रितु चित कैसे रहै, सहै विरह के पीर । पुहुप दक्षि वसन्त रितु, कैसेहु घरें न घीर ॥ कवि नसीर : प्रेम दुर्पण ।

राजैकहा पवन के साथा, है मेरी मन जा धन हाथा। जो नेति स्रोर वहो तुम स्राई,दीन्हेड मोर सन्देश सुगाई। सुधरी मिली दया की पाती, दें मुह में हिर्दे स्रो छाती।

पढ़ि रालेडँ मन उपर, इरेडँ कि मानस दाहि। पार्ता कहँ न जरार्व, धरेडँ नयन पर ताहि॥

न्रमुहम्मदः इम्द्रावनी।

#### [ २३५ ]

श्रापुहिं पर रीभी वह प्यारी, रहिल ऋचत भइल सुधियारी।

भयेउ बिकल इन्द्रावति, चित ग्राहक पर दोन्ह। हीरा मनि बिनु जौहरी, कैसेहुँ जाइ न चीन्ह॥

भइ विह्नल इन्द्रावित वाला, भयो कपोल इंगुर हरताला। इंगुर ऋघर दसन वह पारा, प्रेम क ऋाग दोउ कहँ जारा। ऋघर न हंसा न रद विहसाना, भा संकेत मन किलप समाना। ताको कहाँ नींद सुख भोगू, जाको प्रीतम लागि वियोगू।

> प्रेम समुद्र वीच घनपरी, भहरें खाय घरी ऋौ घरी। हिरदे भीतर करइ पुकारा, कहाँ हमारो खेवन हारा। काम के बान को वेभा गई, बैरी ताहि भई तरुनाई॥

इस प्रकार श्रपने ही यौवन जिनत सौन्दर्य को देखकर इन्द्रावित काम पीड़ित हो गई, उसमें भाव का उदय हुआ। चित्रावली में सहनायिका कैं लावती में भी यौवनास्था के आगमन पर भावोदय हो गया था। यूसुफ जुलेखा एवं प्रेमदर्पण की नायिका में भी यूसुफ को स्वपन में देखने के पूर्व ही काम-विकार उत्पन्न हो चुका था। 'पुहुपावती' में नायिका 'पुहुपावती' में यह भाव ानिकचन्द के चित्र-दर्शन के पश्चात् उदय हुआ था। प्रेमाख्यानों में भाव या काम-विकार की चर्चा स्पष्ट रूप से नहीं है, फिर भी श्रिधकांश में इसका संकेत अवश्य है, और नूरमुहम्मद ने 'इन्द्रावती' में इसका उल्लेख विस्तार से किया है, जिसकी चर्चा ऊपर हो चुकी है।

हाव और हेला का वर्णन ऋषिक नहीं हुआ है किन्तु इनका सर्वथा स्त्रभाव भी नहीं है। पुहुपावती में हेला का स्पष्ट चित्रण हुआ है। मानिकचन्द के चित्र को देखकर पुहुपावती के हृदय में भाव उत्पन्न हुआ था जिसका स्पष्ट प्रकटीकरण उसकी चित्र की आलिंगन चुम्बन आदि कियाओं में होता है, जिसको हम 'हेला' के अन्तर्गत ले सकते हैं।

सामिश्र सो चित्रहि पाई, भौ उद्दीप काम तन ऋाई। ऋंक भरें सो चित्रहि बाला, चुम्बन करे काम तन पाला॥ लिंग मुख चित्र दाग परिजाई, नख रद लौं सो होहिं लखाई। अबलों के निसर्दिनु तहि सोई, के परिरंभु नींद नहि खोई॥

हाव का वर्णन अधिक नहीं मिलता है। 'प्रेमरस' में यूमुफ के सौन्दर्य को देखकर जुलेखा ने कई प्रकार की चेष्टात्रों से उसे अपनी स्रोर स्नाकर्णित करना चाहा था, इन चेष्टास्रों को हाव के स्नामित ले सकते हैं।

श्रयतज श्रलंकारों के श्रन्तर्गत शोभा, कान्ति, दीप्ति, माधुर्य, प्रगल्भता, श्रीदार्य, स्रादि त्राते हैं। श्रयत्नज श्रलंकार लगभग सभी नायिकात्रों में पाय जाते हैं। 'नखशिख' वर्णन में शोभा का विस्तार ऋधिक है। माधुर्य का परिचय भी नायिकाओं के सौन्दर्य वर्णन में हुआ है। स्राप्ट का चरम मौन्दर्य नायिका के रूप में समाविष्ट है नायक कभी विमुख नहीं होता उसके प्रेम की एकिन्छिता सराहनीय है। अतः सदैव नवीन आकर्षण से युक्त नायिका के सौन्दर्य में सहज ही माधुर्य का परिचय मिलता है। प्रगल्भता, औदार्य एवं धैर्य नायिकाओं के चरित्र के प्रधान श्रंग हैं जिनका प्रस्कुटन कथानक में यथास्थान होता है।

स्वभाव निद्ध त्रालंकारों में लीला, विलास, विन्छिन्न, विब्वोक, किलिकिञ्चित, विश्रम, लिलित, मोद्यायित, कुट्टमित, बिहुत, मद, तयन, मीरध्य, विदेष, कुत्हल, चिकित एवं केलि की गणना की गई है।

इन स्वभाव सिद्ध त्रालंकारों की श्रिविक चर्चा स्की काव्य में नहीं है। विव्योक का परिचय अवश्य इन प्रन्थों में अधिक मिलता है। 'जुलेखा' की कामचेशश्रों में कुट्टमित एवं वियोग वर्णन के अन्तर्गत तपन का किञ्चित आभास मिलता है।

### विव्वोक:

यह विनती के रहेउ सुजाना, चित्रिनि कही न एकी माना। तव डांठ कुंचर भुजा कर गहा, िक्तकि हाथ चित्राविल कहा। गहु न हाथ रे वावर जोगी, तासों लागु होइ तोरे जोगी। त भिन्वारि हों राजा वारी, राजभिन्वारिहिं कौन चिन्हारी।

> ( चित्रावली :उसमान ) प्र०२०३।

सञ्चारी भावों की संख्या तैंतीस मानी गई है जिनमें उप्रता, मरण, त्रालस्य एवं जुगुप्सा को छोड़कर शेप सभी सञ्चारियों का समावेश शङ्कार के त्र्यन्तर्गत हो जाता है। इनमें ग्लानि, दैन्य, चिन्ता, स्मृति, व्याधि, उन्माद, शंका, श्रम, हर्प, गर्व, त्रावेग का ही वर्णन साधारणतः त्राधिक हुत्रा है।

श्रङ्कार रम के दो भेद संयोग श्रौर वियोग होते हैं। संयोग श्रङ्कार जब नायिका की श्रोर मे प्रारम्भ होता है तो उसे नायिकारच्य संयोग एवं नायक की श्रोर से श्रारम्भ होने पर नायकरच्य संयोग कहते हैं। इन प्रवन्धों में नायकरच्य संयोग का ही वर्णन मिलताहै।

इन प्रेमाख्यानों में संयोग शृङ्कार की ऋधिक चर्चा नहीं है। संयोग शृङ्कार वर्णन में किन कहीं कहीं मर्यादा का उल्लंघन कर गये हैं। ऐसा करने के दो कारण हैं। एक ऋोर के मुग्तकालीन दिलासमय वातावरण का साहित्यिक परम्पराद्यों पर प्रभाव, दूसरी छोर शृङ्कार के द्यनावृत्त चित्रण के द्वारा वस्ल या मिलन की छात्यन्तिक भावना के प्रदर्शन का प्रयास, जिसका छारम्भ वज्रयानियों की गुद्ध साधना में बहुत पहले हो चुका था।

मध्यकालान राजस्थानी एवं मुगलकालीन चित्रकला में नग्न सौन्दर्य का चित्रण, कला के उत्कर्ष की दृष्टि से देखा जाने लगा था।

स्फ़ी किवयों के रित के अनावृत्त वर्णन में बहुत कुछ इसका प्रभाव है, वे गुप्ताङ्ग वर्णन करने में कहीं भी नहीं हिचके । ऐसे वर्णनों में कहीं-कहीं अश्लील रूपकों की भी योजना हुई है ।

संयोग शृङ्गार वर्णन के अन्तर्गत चौसर, शतरङ्ग के खेल एवं पहेलियाँ बुकाने की भी प्रथा पाई जाती है जिनमें हार-जीत के पश्चात् नायक एवं नायिका संयोग में रत होते हैं। इन खेलों एवं पहेलियों के श्चन्तर्गत एक गृढ़ व्यंगार्थ भी निहित रहता है<sup>3</sup>।

शृङ्गार का दूसरा पत्त विप्रलम्भ शृङ्गार है। साहित्य शास्त्रियों ने इसके कई मेद माने हैं, अभिलाघा हेतुक (पूर्व राग), ईर्ष्या हेतुक (मान) तथा प्रवास-विरह। इसके अतिरिक्त एक और प्रकार 'करुणात्मक विरह' माना गया है।

- श. बिहंसि कन्त कामिनि कण्ठ लगाई, बिहरह दगिध उर लाइ बुमाई। मनमच दाब जांघ पुति कांपी, रावन बार लंक गिह चापी॥ दीन्हीं चार नखन्छत छाती, फूट सिंघीर सेज भय राती। होइगा ग्रंग भंग नवसाता, श्रीत परसेद शिथिल भइ गाता॥ उसमान: चित्रावली, पृ०२२८।
- हरें वतीं चाहौं करहारा, श्रह मिठाई श्रधर तुम्हारा।
   बरती कहं फरहार करावौ, दोउ जग बीच धरम तुम पावौ॥

কুच প্রাफल, बादाम दृग, ग्रधर खांड यम त्राहि । चाहौं सो फरहार में, भावों लेउ सराहि ॥ नृरमुहम्मद : इन्द्रावर्ता (उत्तरार्ध) ।

जोगी सोउ जो सेज अन्पा, जोगी नाहि श्राहि बहुरूपा।
जोगी जो घर घर परसादी, जोगी नाहि श्राहि रसवादी॥
जोगी जो घरबारी होइ, जोगी नाहि कुटीचर सोई॥
उसमान: चित्रावली पृ० २०३।

श्रव श्रावहु खेलों चौटारी, हम चेरी तुम छत्र हमारी। तब तो कमल लींल कर पासा,बेठी श्रस्थिर जीति की श्रासा। प्रथम कमल जो हांसा डारा, जग बांधा तब पांव निकारा॥

कमल जो भाषे सत्तरह, मई जो पांसा सात। खेल मांहि दोऊ चतुर, कोऊ न दोउ महँ घाट॥ उत्तर सेज विसात बिछाई, खेलें लाग लिख चुतुराई। ध्यागे कीन पियादह पाती, पाछे हब महं राजा भांती॥

कासिमशाहः हंसजवाहर ए० २३०।

श्रामिलापा हेतुक विप्रलम्भ के ग्रान्तर्गत पूर्वराग की गणना होती है जिसकी उत्पत्ति स्वप्न दर्शन, गुग् श्रवण एवं साज्ञात दर्शन से होती है।

ईर्प्या हेतुक विरह मान के समय का वियोग है जिसका किञ्चित वर्णन नायक के सपरनीरत होने के समय पाया जाता है, किन्तु उस हा शीघ ही समाधान हो जाता है।

प्रवाम विरह भी तीन प्रकार का होता है, कार्यवश प्रवास, शापवश प्रवास, श्रथवा भयवश प्रवास । ईच्यांहेतुक विरह या मान विरह से प्रवास विरह ऋषिक तीन्न होता है क्योंकि मान विरह नायक-नायिका के वश की बात है, जबिक प्रवास विरह ऐसे कारणों में होता है जिम पर श्रपना वश नहीं चलता । सूफी प्रेमाख्यानों में प्रवास विरह का वर्णन ऋषिक है।

सूफ़ी प्रेमाख्यानों में विप्रलम्भ शृङ्गार या विरह वर्णन ही अधिक है। इन किवयों ने 'विरह प्रेम की जाग्रन गिन है और मुपुप्ति मिलन है' के सिद्धान्त को स्वीकार किया है। विरह का अनुभव किये विना मंयोग का आनन्द नहीं प्राप्त हो सकता, अनः वस्ल या मिलन के लिये वियोग आवश्यक है; ये सूफ़ी 'प्रेम की पीर' या विरह में ही मग्न रहते रहे हैं।

न्रमुहम्मद ने इन्द्रावती में स्पष्ट रूप से विरह का महत्व स्वीकार किया है:-

न्रमुहम्मद जगत मों, जो नहि होत वियोग। तो पहिचान न जात, यह सिंगार संजोग॥

सूपी प्रेमाख्यानों में पूर्व राग का उदय नायक एवं नायिका दोनों में ही लिक्ति होता है। स्वप्न दर्शन, गुणश्रवण, चित्र दर्शन या साज्ञात दर्शन में से किसी भी प्रकार प्रिय का दर्शन पाकर नायक या नायिका ऋभिलाषा हेतुक विरह से पीड़ित हो उठते हैं। पूर्वराग या ऋभिलाषा हेतुक विरह में कहीं कहीं सूफी किव ऋखुिक कर गये हैं। नायक एवं नायिका का स्वकर्तव्यों से विमुख होना, चिन्तित तथा व्याध्रियस्त रहना कुछ समभ में आ सकता है, किन्तु विज्ञियों के समान वस्त्र फाड़ना, घर मे बाहर भागना आदि कियायें अस्वाभाविक एवं असङ्गत प्रतीत होती हैं। फारसी में प्रेमियों की वहशत का प्रभाव सम्भवत: इन सूफियों के उन्माद-वर्णन पर पड़ा है। यूमुफ को स्वप्न में देखकर जुलेखा इसी प्रकार विह्नल हो जाती हैं:—

बिरह वान वेधा एक वारा, रोम रोम व्याकुल तेहि छारा। छूटे आँग् चले जस मोती, कहै कि अप मनभावन जोती। चिनगी विरह आग के लागी, मुलगै लागि हियै महं आगी। खिन उठ मेज परें विकरारा, खिन उठके बैठे विसम्भारा। खिन से उठै विरहके ज्वाला। खिन मुख्यंवरत होय वेहाला।

### [ २३٤ ]

थेम पीर ते भई श्रधीरा, होय व्याकुल तन फारे चीरा। उठि-उठि चले छाँड़ि घरबारा,तन पर लागि चढ़ावे छारा॥

चित्रावली के हृदय में पूर्वराग का उदय सुजान के चित्र-दर्शन के द्वारा हुन्ना था, न्रियमी चित्रशाला में वह कुंवर का चित्र देखकर विसुग्ध हो गई:—

मुनि चित्रिनि चितसारी ब्राई, देन्ति चित्र मुख रही लोभाई। सहस कला होइ हिये समाना, निरिष नह चितचेत भुलाना। नैन लाइ मूरित सौं रही, डोलिन सकी प्रेम की गही। चित्रिनि कह सुनु सखी पियारी, तुम्ह मोरि पीर सिरावन हारी। यह सहप्र मोहिं सुख देनिहारा, जोबन भयो जिव लेनिहारा।

( चित्रावली:कवि उसमान )

38 OF

'मधुमालत' ग्रन्थ में नायिका मधुमालतों के हृदय में पूर्वराग का उदय मनोहर के साज्ञात के द्वारा हुन्ना था। इसी प्रकार 'चित्रावली' ग्रन्थ की सहनायिका 'कलावती' के हृदय में भी सुजान के प्रति रागोदय साज्ञात दर्शन के द्वारा ही हुन्ना था।

देखत रूप कुंवर कर, रही अचक होय ठाड़ि। जम होइ हिये समाइगा, लीन्हेसि जिउ जनु काड़ि। आनन देखि रही खिन खरी, पुनि मुरछाइ पुहुमि खिस परी।

पृ० १२२

श्चन्त:करण, सर्वमङ्गला के रूप गुण का वर्णन सुनकर मोहित हो गया था।

सुनतिह सरबमंगला सोभा, भा घायल बरुनिन के चोभा। श्रंत:करण फंदा लट माहीं, जेहि लट बरही नट गिर जाहीं।

मान विरह के भी कई प्रकारों की चर्चा काव्य शास्त्रियों ने की है। यह मान प्रधानतः दो प्रकार का होता है। (१) प्रण्य जन्य मान (२) ईर्ष्या जन्यमान। मान के इन दोनों स्व पों का परिचय स्फी काव्य में मिलता है। प्रण्य जन्यमान का केवल उल्लेख मात्र प्राप्त होता है—जैसे 'मधुमालत' प्रन्थ में नायिका मधुमालित, मनोहर की प्रण्य याचना करने पर कुछ देर संकोच के बाद आत्मसमर्पण कर देनी है यह कहकर कि उसे मान करना नहीं आता।

देखि कुंबर बर कामिन धाई, प्रित अन्तर खिन लिहेरि उचाई। कहेिंस मान मोहिं बूभि न नाहां, में तिज मान देउं गलबाहां॥

इसी प्रकार चित्रावली में 'कलावनी' सुजान में प्रण्य पाचना के पश्चात् कुंबर के उन्मुख होने पर स्वयं मान का दिखाबा करने लगी:— तब हाँस कुंग्रर उलिंट मुंह हेरा, बरबम लाज कौल मुग्य फेरा । वंबट ग्रोट रही मुख गोई, तरुनिन मान सुभावन होई ॥

ईर्ध्याजन्यमान का उल्लेख उन्हीं प्रेम कथाओं में सम्भव हो सका है जहाँ नायक की दो या ग्रिधिक पित्नयों की चर्चा है, किन्तु इस ईर्ध्या का उल्लेख भी सर्वत्र नहीं हुन्ना है। 'हंस जवाहिर' त्रोर 'इन्द्रावित' प्रन्थ में इस ईर्ध्या को विनय ग्रौर स्नेहा-तिरेक के सम्मुख नत होना पड़ा है। ईर्ध्याजन्य मान एवं सौतिया डाह या त्रासूपा का चित्रण चित्रावली में बड़ी सफलता से हुन्ना है। त्रापने प्रथम समागम के समय चित्रावली कुंवर सुजान से ईर्ध्या-जन्य मान का प्रदर्शन करती है क्यों कि उसके धूर्व ही कुंवर का परिणय कंवलावती से हो चुका था:—

जो मधुकर श्रंबुज रस पीय, मालित नेह न राखे हीए। जूठ श्रधर श्रोर कपटी हीश्रा, नागेसर रस चाहे पीश्रा॥ कपट रूप गुंजार मुनाई, जोरिह प्रेम सो निहं पितश्राई॥ जोगी सोउ जो सेज श्रन्पा, जोगी नाहि श्राहि बहुरूपा॥ जोगी जो घर-घर परसादी, जोगी नाहि श्राहि रसवादी॥ जोगी जो घरवारी होइ, जोगी नाहि कुटीचर सोई॥ नोर मन भौरा श्रंबुज हीये, लोक छरिस धंधारी दीए॥

तुत्र संग सुन्दरि नारि एक, परगट सूके मोहि । रूप सलोना त्रापना, काह देखावौ तोहि ॥

(चित्रावली उसमान)

पृ० २०३,

प्रवास विरह का वर्णन इन प्रेमाख्यानों में दो प्रकार मिलता है, कार्यवशाएवं शापवश प्रवास ।

कार्यवश प्रवास उस समय होता है जब नायक नायका की प्राप्ति के लिये स्वपत्नी से विमुख होकर प्रस्थान करना है, ख्रौर शापवश प्रवास उस द्यवस्था में होता है जब नायक के शरीयत-नियम-विरुद्ध चलने पर या साधना च्युन होने पर उसका विछोह प्रियतमा से हो जाता है। ऐसा विरह ख्रिधकांश समुद्र में नाव के डूव जाने ख्रादि से होता है जिसका कारण नायक का दान देने में विमुख होना होता है।

विरह की मात्रा का वर्णन करने के लिये किवयों में अहात्मक या वस्तु-व्यञ्जनात्मक शैली का विधान तीन प्रकार का पाया जाता है। प्रथमतः अहा की त्राधारभूत वस्तु केवल परमपरागत या किव-पोड़ोक्ति मिद्ध होती है, (२) अहा की त्राधारभूत वस्तु का स्वरूप सत्य एवं स्वतः संभवी होता है, उसमें कल्पना का कोई स्थान नहीं, (३) अहा की त्राधारभूत वस्तु का स्वरूप सत्य होता है किन्तु उनकः हेतु कल्पित।

मुक्ता किवयों ने इन तीनों ही स्वरूपों का परिचय अपने काव्य में दिया है परन्तु केवल किव प्रोढ़ोक्ति सिद्ध वाक्यों के द्वारा विरह की व्यञ्जना न कर इन किवयों ने उसकी भावात्मक व्यञ्जना अधिक की है। वस्तु-व्यञ्जना के दूसरे एवं तीनरे प्रकार के दर्शन इन काव्यों में अधिक होते हैं यद्यपि ऊहात्मक पिद्धत के चित्रणों का भी अभाव नहीं है। इन्द्रावती की पित्रका पाकर राजकुंवर ने उसे हृद्य के समीप रख लिया, पिय वस्तु को हृदय के समीप रखना स्वाभाविक ही है किन्तु इस इर से कि कहीं हृदय की विरहागिन से वह नष्ट न हो जाय, उसने पत्री को उठाकर अश्रुसिक्त शीनल नयनों पर रख लिया:—

पिंड राखेउ मन ऊपर, इरेउं कि मानस दाहि। पाती कंह न जारवे, धरेउं नयन पर ताहि॥ न्रमुहम्मद: इन्द्राविती

इसी प्रकार शब्द-परी जब जवाहिर का सन्देश लेकर उड़ी तो मार्ग में त्र्याने वाले सारे वनखंड जल गये।

> लै सन्देश चली जेहि त्र्योरा, विरह लूक धाई चहुं त्र्योरा। छुटत जाय विरह की ज्ञारा, बनखण्ड जर हुये पत्रभारा॥ कासिम शाह: हंसजवाहिर

एसे ऊहात्मक स्थल ऋषिक नहीं है। ऋषिकांश ऊहा की ऋषिरभृत वस्तु का स्वरूप सत्य होता है, केवल उसके हेतु की कल्पना की गई होती है।

पर्वत पर भरने होते हैं, पत्रभड़ त्राता है, समुद्र का जल खारी है, मेघ जल बरसाते हैं यह सब सत्य है, किन्तु इनके हेतुत्रों की कल्पना किव ने की है। यह सारी सुष्टि उस एक के विरह में व्यथित है इसी कारण दुन्ती होकर अश्रु प्रवाहित करती है। प्रकृति की व्यथा ही इन वस्तुत्रों में प्रतिविम्बत हो रही है। हेतृत्पेन्ना का स्राधार लेकर विरह की व्याप्ति का सजीव चित्रण यत्र तत्र मिलता है:—

धन वियोग सोग जग बोवा, धरती स्वर्ग जरा दुख रोवा ॥
खुला जो देख समंद पहारा, रोवन लाग जगत संसारा ॥
ठावंहि ठांव भूमि जो रोई, सोत-सोत निकसी जल सोई ॥
रोवा गिरि भरना भये त्रांसू, रोवें वनपत्ती बनवासू॥
त्राहि रोवत गये पैठ पतारा, टपके त्रांस कृप जल धारा ॥
रोवें वृत्त भरें पुनि पाती, रोवें नखत तराई राती ॥
रोवन चन्द भयो हिय कारा, रोवें मच्छ समंद भयो खारा ॥

मेत्र मो रोवे ताहि दुग्व, भूमि चुवावें श्रांम । जग जाने बरसा भई, लागो भादों मास ॥ कासिमशाह: हंसजवाहिर ऊहात्मक स्थलों की अपेक्षा ऐसे मार्मिक स्थल ही आधिक है। प्रिय की स्मृति में कैं।ई भी सांसारिक कार्य, बाधा रूप में उपिश्यित नहीं हो सकता। नेत्रों में प्रिय की स्मृति उसी प्रकार स्थित है जैसे जल में दीपक की परछाहीं, जिस पर पवन के भोके या जल का कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता और वह निरन्तर अप्रतिहत रूप से प्रज्वितत रहता है।

जोगी नरित रहे चखु माहीं, ज्यों जल मंह दीपक परछाहीं। भलमल जोति होई उजियारा, पानी पौन बुभाव न पारा। उसमान : चित्रावली

विरह में जड़ एवं चेतन की परिधि को पारकर प्रत्येक वस्तु में समभावना की स्थापना हो जाती है। कहीं तो प्रकृति के उपकरण अपने सगे ज्ञात होने लगते हैं। जिनसे विरही अपने हृदय की भावनाओं को व्यक्त करके अपने विरह-भार को हलका कर लेता है। कहीं कहीं यह पवन एवं पित्यों को सम्बोधित कर अपनी भावनायें व्यक्त करता है। किन्तु अधिकांश जिस रूप में पट्ऋतु या बारहमासे के अन्तर्गत प्रकृति का वर्णन इन काव्यों में मिलता है वह उद्दीपन का है। प्रकृति के इस विलासमय स्वरूप को देखकर विरही या विरहणी को अपने अभाव का ज्ञान होता है और वह अत्यन्त दुखी होकर उन्हें भला बुरा भी कहने लगती है। विरहोद्दीपन के अन्तर्गत ही पटऋतु एवं बारहमासे का उल्लेख इन काव्यों में अधिक मिलता है। कहीं कहीं प्रकृति के कामोद्दीपक स्वरूप का भी चित्रण हुआ है। नायिका इन्द्रावती के अन्तर्र में काम भावना का उदय फाग के दिनों में हुआ था। इसी प्रकार इन्द्रावती और राजकुंअर का संयोग हो जाने पर किव ने प्रकृति के कामोद्दीपक स्वरूप की ही व्यञ्जना की है।

विरहवर्णन में चेतनाचेतन भेद की मिटाकर 'उन्माद' की जिस अवस्था का वर्णन होता रहा है उसके अतिरिक्त इन कवियों ने अचेतन में भी सहानुभूति की स्थापना की है। उन्होंने मामान्य हृदयतत्व की सृष्टिव्यापिनी भावना द्वारा मनुष्य और पशु पद्धी, सभी को एक जीवनसूत्र में बद्ध देखा है। वसुमती का बिरह संदेह हुदहुद पद्धी इसी सहानुभूति के कारण ले जाता है। इन्द्रावती में राजकुंवर की विरह-कथा की तोता ध्यान से सुनता है और संदेश पहुँचा देता है।

विरह की स्थितियों एवं श्रवस्थात्रों का शास्त्रीय विवरण इन कार्व्यों में श्रधिक नहीं मिलता है। केवल कवि नूरमहम्मद ने इन्द्रावती में इसका उक्लेख किया है।

नृरमुहम्मद् ः इन्द्रावर्ता ।

मुन रे चानक चानुर पांची, तृ केहि सोग न लागत आंखी।

इन सभी कित्रयों ने पट्ऋतु एवं बारहमास का वर्णन विरह के उद्दीपन के रूप में किया है, यद्यपि ये वर्णन संयोग के उद्दीपन रूप होकर भी हो सकते हैं, किन्तु केवल नूरमुहम्मद को छोड़कर किसी ने इस और ध्यान नहीं दिया। इन्द्रावती की कथा के उत्तरार्ध में वारहमासे का इसी रूप में वर्णन है, किन्तु वह मार्मिक एवं हृदयद्रावक नहीं है, नायिका या नायक की भावना के साथ पाठक की भावना का तादारम्य नहीं हो पाता।

सूक्षी प्रेमाख्यानों में आया हुआ प्रकृति वर्णन अपनी स्वतंत्र सत्ता नहीं रखता।
प्रकृति का वर्णन या तो उद्दीपन की दृष्टि से है या रहस्यवादी भावनाओं के स्पष्टीकरण के
लिए। केवल रूढ़िपालन के लिए भी कवियों ने इसका परिचय सरोवर, उपवन, जलकीड़ा
आदि के वर्णनों में किया है। षटऋतु एवं वारहमासे की गणना हम उद्दीपन विभाव के
अन्तर्गत ही करेंगे। इन वर्णनों में किव एक ख्रोर तो प्रकृति के शोभोप रणों का निर्देश
करता है दूसरी खोर उनका नायिका से भाव-साम्य या विरोध प्रदर्शित करना है। जिन
जिन वस्तुख्यों से प्रेमी का सम्पर्क रहता है, प्रिय वियोग में वे ख्रत्यन्त दुखद हो जाती है।
इन वर्णनों में किव का भारतीय जीवन से परिचय भी स्पष्ट होता है। कार्तिक ख्रौर
फागुन महीने में ये किव दीवाली ख्रौर होली का वर्णन करना नहीं भूलते हैं।

विभिन्न ऋतुत्रों के प्रकृति-सौन्दर्य एवं उत्सवों को देखकर वियोगी को अपने अभाव का स्मरण हो स्राता है तथा उसे सभी सुखद कार्य व्यापार दुखद ज्ञात होते हैं। वे सुखद वस्तुयें उसकी पूर्व स्मृतियों को जाग्रत करके विरह को उद्दीप्त कर देती हैं। 'चन्द्रकला' फागुन में फाग और धमारी की धूम देखकर चिढ़ जाती है।

> ना मोहि भावे फाग धमारी, श्राग लगै देखत पिचकारी। शेख रहीम: भावा प्रेमरस।

बसन्त ऋतु के सौन्दर्य एवं छटा को देखकर इन्द्रावती को श्रपने 'भ्रमर' एवं सुखद जीवन का स्मरण हो त्राता है श्रौर वह कहती है:—

> ऋतु बसन्त नौतन बन फूला, जहँ तहँ भौर कुसुम रंग फूला। स्राहि कहाँ सों भौर हमारा, जेहि बिनु नाहि बसंत उजारा॥ नूरमुहम्मद : इन्द्रावती।

इसी प्रकार चित्रावली भी, बादलों की घटा एवं बगुलों की श्वेत पंक्ति को श्रपना बैरी समभती है। श्रीपंचमी के उत्सव में सब लोग श्रानन्द मग्न हैं किन्तु पति के वियोग में चित्रावली का वियोग द्विगुणित हो गया है:—

> बाढ़ी दिवस दुक्ख तन बाढ़ा, बरबस जीउ जाइ नहिं काढ़ा । सिरी पंचमी स्वेलें लोगू, मोहि बिनु कन्त दून भा सोगू॥ उसमान : चित्रावली ।

### [ २४४ ]

जुलेखा भी यूमुफ़ वियोग में प्रकृति मोदन्य सं अपनी भावनात्रों की उद्दीप्त पानी है :भवन वियोगिनि कार्टे खाई, देखि देखि यह समै सोहाई।

परिह जो त्रांस् भ्मि पर छूटी, रेंग चली जस बीर बहूटी ॥ शेख निसार: यूसुफ जुलेखा।

त्र्यगहन में दिन घटता रहता है त्रोर रात्रि-त्र्यवसान दृद्धि पाता है, मधुमालती भी त्र्यपने मुख को इसी प्रकार घटते एवं रात्रि को दृद्धि पाते देखती है।

मुख दिन भाँति घटत तन जाई।
दुख श्री निस तिल तिल श्रिधकाइ॥
मंभन: मधुमालत।

कार्तिक में दिवाली के पर्व पर सब दीपक जलाते हैं, जुआ इत्यादि खेलते हैं, किन्तु चन्द्रकला प्रीत का जुआ हार चुकी है अत: उस दिवाली का त्योहार मुखद नहीं ज्ञात होता, वह दीपक का प्रकाश केवल प्रियतम की बाट निहारने के लिए ही करती है:—

कार्तिक तकूँ में पी की बाटा, दिया बाट हेरों में घाटा। प्रीत जुत्रा जिब खेल के हारी, कस भावें मोहि दिया दिवारी॥

कहीं कहीं प्रकृति एवं वियोगी की दशा में साम्य भी परिलक्षित होता है। सावन में जिस प्रकार वर्षा की भड़ी लगी है उसी प्रकार चन्द्रकला के नेत्रों से आंसुओं की भड़ी लगी है:—

सावन कड़ी त्रांस की लागी, चोली चीर चुनर भइ दागी॥ शेख रहीम : भाषा प्रेमरस ।

विरोध श्रीर साम्य दोनों ही स्वरूपों का परिचय कवि एक ही पंक्ति में बड़ी सफलता से करता है:—

पिय विनु जिय हिंडोल ग्रस मूले, पड़े फुहार बान ग्रस हूले।

चित्रावली को प्रकृति के कार्य व्यापारों में, श्रपने प्रति सहानुभृति दिखाई देती है। वन श्रौर पर्वत उसके विरद् के माज्ञी हैं। कोयल श्रौर पपीहे की पुकार उसके हृदय को पुकार है:—

जो न पसीजिह जिउ मोरं माली, पूछ देखु गिरि कानन साखी। करें पुकार मंजोरन गोत्रा, कुहिक कुहिक बन कोकिल रोत्रा। गयो सीखि पणीहा मम बोला, श्रजहूँ घोकत बन बन बोला। उड़ा परेवा मुनि मम बाता, श्रजहूँ चरन रक्त सम राता। बनमपती मुनि विथा हमारी, वरहें माम होइ पतकारी। दारिम हिया फाट मुनि पीरा, पे पिय नोर न दया सरीरा।

### । २४५ ।

रोय रक्त धुमची भई दुखी, तजी न बोल रही करमुखी॥ अगहन जाड़ घटे तन मोरा, जिड काँपै ह्यौ लेय हिलोरा। शेख रहीम: भाषा प्रेमरस।

प्रकृति की वही वस्तुयें जो संयोग में सुखद होती हैं वियोग में दुखद हो जाती हैं। वर्षा की फ़हार बिरहारिन में बी के सहश हैं :--

> दूभर ऋतु जब पायस लागी, घन बरसे घिउ हम तन लागी ॥ नूरमुहम्मद: इन्द्रावती

ग्रीष्म ऋतु में, हर स्थान का जल शुष्क होगया किन्तु जुलेखा के नेत्रों का पानी प्रवाहित हो रहा है। फागुन के पतक्कड़ को चैत में नवीन पत्राविलयां प्राप्त हुईं, किन्तु चित्रावली का मौभाग्य न जागा:---

> फागुन हते जो तरु पत्रभारी, ते सब भये चैत हरियारी! मोहे पतभार जो भा बिनसाई, सो न सस्वी भोला अवताई ॥ उसमान : चित्रावली

> सुखि समंद्र गये रिब तेज, सूखि गये सरिता जलधारी। सुखि गये पुहमी पति मदिल, सूखि गये जल मेघ सुखारी ॥ सूखिं कृप तड़ाग लता द्रम, वेलि बली बन श्री फुलवारी ॥ मुखहिं निसार अम्बुनल, नाहिन ये अखियान दुखारी॥

निसार: यूसुफ जुलेखा

ग्रीष्म में प्रकृति एवं विरह दोनों की तपन का त्रानुभव करके इन्द्रावती त्राभिलाषा करती है कि:--

होत भलो होतिंउ जरि छारा । देह चढावत राखु प्यारा ॥

चित्रावली भी इसी प्रकार प्रकृति के उल्लासमय स्वरूप एवं सुखद वातावरण को देलकर ऋभिलापा करती है कि उसका प्रिय भी प्रेम के वशीभत होकर घर लौट आये तो चित्रावली के वर भी मंगलचार हो :-

> हिमरितु यह विरहानल बाढा, कंन बाजु दुल नाव न काढा। व्यधि न रही सुधि सब गई, जीव सहे दुख केत । मोरे मंगलचार नब पिउ त्रावे करि हेन ॥

प्रकृति के इस उद्दीपन स्वरूप के अतिरिक्त वियोग की दशाओं एवं अवस्थाओं का उल्लेख भी सुन्नी काव्य में यथास्थान मिलता है। यद्यपि इन कवियों ने जिस प्रकार पटऋतु एवं बारहमासे की चर्चा अपने काव्य में अनिवार्यतः की है, उसी प्रकार इन वियोग दशात्रां एवं त्रवस्थात्रों का उल्लेख निश्चपपूर्वक नहीं किया है। विरह की व्याप्ति का वर्णन करना इन्हें त्रभीष्ट था, किन्तु उसकी शास्त्रीय विवेचना नहीं। वियोग शंगार की मान्य दस दशायें इस प्रकार हैं:—

श्रभिलापा, सुचिन्ता, गुण्कथन, स्मृति, उद्देग, प्रलाप। उन्माद, व्याधि, जङ्गा भये, होत मरण पुनि जाय।।

### ग्रभिलाषा:

त्र्यभिलापा वियोग दशा की प्रथम श्रेगी है। प्रिय मिलन की इच्छा को त्र्यभिलापा कहते हैं। इसका बहुत ही संन्निप्त वर्णन किव न्रमुहम्मद ने किया है:—

चित्तध्यान प्रीतम वर राखा, प्रेम बढ़ेउ अभिलाखा,'

#### चिन्ता :

चिन्ता में विरह की मात्रा एवं दर्शन लालमा बढ़ जाती है:—
चिन्ता कथन बीच धन परी, चिन्ता करें घरी छौ घरी।
केहि उपकार दरम बह पावउं, केहि उपकारी के ढिग जावउं॥
न्रमहम्द : इन्द्रावती

### गुराकथन:

मिलनेन्छा पूर्ण न होने पर, प्रिय के गुणों का कथन ही जीवन का ब्राधार बन जाता है । गुण्कथन ब्राभिलापा का व्यक्षक है :—

धन कहं ग्रान्तरपट भयेड, गगन ऊँच महि नीच।
छाँडि सकल धंधा कहं, परि गुनकत्थन बीच॥
वह रावल जग बीच नेवेला, मन परान कहँ कीन्हा चेला।
वह विदग्ध सुकुमार पियारा, रूप गगन सविता उजियारा॥
इन्द्रावनी: न्रसुहम्मद

### स्मृति:

स्मृति में श्रीर सब कुछ भ्लकर केवल प्रिय का स्मरण श्रीर ध्यान श्रवशेष रह जाता है। इंस जवाहिर के विरह में इसी प्रकार स्मृति निमम्न हो गया था:—

> कहाँ सो वह शीतल कैलासा, कहाँ सो मेज मुरत वह बासा। कहाँ सो मीठे ग्रधर श्रमोला, कहाँ सो शब्द मुहावन बोला॥ कहाँ हाथ जिन्ह टीन्ह उचारा, कहाँ सो गात मोबामक धारा।

### [ २४७ ]

कहाँ ललाट दुइज उजियारा, कहाँ वैन निज चाटक डारा ॥ कहाँ मो व्याह कहाँ वह भोगू, य्यव वह पंथ चल्ं केहि योगू। कामिमशाह : हंमजवाहिर

### उद्वेग :

उद्देग की त्रवस्था में मुखद वस्तुएँ भी दुखद प्रतीत होने लगती हैं :—
हित जो ग्रहे त्राहित होइ गये, विरहानल त्र्यव वैरी भये ।
सीतल हुत समीर तुम संगा, त्र्यव सो त्र्यनल होइ लागे त्रंगा ॥
सेज सो त्राहि हेमंचल पूरी, त्र्यव सो जरै लाग जनु होरी ।
पुहुप भये कर्यक त्रीर सूत्र्या, देखि न जाय हाथ को त्रूत्र्या ॥
चन्दन जो धनसार मिलाया, जनु करवार सान पर लावा ।
उसमान : चित्रावली

#### प्रलाप:

प्रलाप में मानसिक उद्देश वचनों के द्वारा व्यक्त होता है, इस अवस्था का उल्लेख सुफी काव्य में कम मिलता है।

#### उन्माद:

प्रलाप में जो **उद्रे**ग वचनों द्वारा व्यक्त होता है वही उन्माद में क्रिया द्वारा व्यक्त होता है :—

> उन्नमाद सों रोवई हंमई, श्राँसू धरती मोती खसई। उममान: इन्द्रावती

### व्याधि :

व्याधि में मानसिक उद्देग, शरीर पर अपना अधिकार जमा लेता है। अङ्ग का वर्ग विवर्गा हो जाता है:—

इन्द्रावित सुकुमार कुमारी, भार वियोग परा तेहि भारी। प्रेम मरीर वेयाध ब्रह्मवा, दूबर पीत भयेउ धन काया। पान न खाय न पीवे पानी, भूख पियास मुलायेउ रानी। व्याकुल भई रात दिन रोवे, वदन करेज रकत सों धोवे। प्रेम स्थाग तन काठिय जारा, मारे चाहा मन को पारा।

भइउ दूवरी रानी, भै विवरन तन रंग। वैरिन होइकै लागेउ, व्याध त्रंग के संग॥

नूरमुहम्मद : इन्द्रावती

#### जड़ता :

जड़ता में प्राय: त्राशा ख़ूट ही जाती है; सुध बुध विस्मृत हो जाती है, स्थिरता त्रा जाती है:—

> बैरागिन कीन्हा वैरागू, त्रानुरागिन कीन्हा त्रानुरागू। सुमिरे सोवत वैठी ठाढ़ी, मन त्रासमर्थ त्रावस्था वाढ़ी। प्रेम भकोर भयेउ तेहि सीसू, वैरी वृक्ते निस रजनीस्।

> > मुख भयेउ दुखदायक, मुध मित रहेउ न नाथ। परी जगत पानेसरी, जड़ता करी हाथ।।

#### मरएा:

श्चन्तिम श्चवस्था है, रस विच्छेद की सम्भावन। के कारण केवल मरणासन्न दशा का उल्लेख मात्र किया जाता है:--

> जियत रहे धेयान के बाहां, ना तो हौत मरन पल माहां। न्रमुहम्मद: इन्द्रावती

बहुत से ब्राचार्य मरण के पूर्व 'मून्र्छा' की एक ब्रौर ब्रावस्था मानते हैं, इन्द्रावती में इसका भी उल्लेख है:—

> उड़ा बयार सन्देश मुनावा, इन्द्रावित कहं मृच्छी त्रावा। सुरंग मुपेती ऊपर रानी, मुरुछी छाई मिल्य स्थानी॥

> > भयेउ न चेत रतन कहं, किहेन अनेक उपाय। जीव हाथ नहिं जाके, की तेहि सकै जगाय॥

इन दशात्रों के त्रातिरिक्त कुछ, सञ्चारी भावों का विशेष उल्लेख सूकी साहित्य में भिलता है जैसे ग्लानि; शंका, त्रास्या, श्रम, दीनता, चिन्ता, जड़ता त्रोर गर्व त्रादिक।

#### ग्लानि :

पी रस भानु सो चन्द कर, निकस गयो भिंसार।
सेज फूल फुलवार पर, चटक नखत मब हार॥
ब्राई सखी चंद के तीरा, उठि विहान धन चेन शरीरा।
कंत की सेज जाग निश नारी,उठी उनींदी मस्त खुमारी॥

#### शंका :

यह समुद्र मों बीच ना कोई, का राजा का जोगिय होई। सखी मोहिं समुभाविह, धीरज बाँधि न जाइ। ग्रव कैसे प्रियतम मिले, दीन्हा समुद्र बहाइ।

### असुया :

कों लिह जानि मौंरि संग लटा, चित्राविल जिउ खरके कांटा। बरजी सखी सहेली सोई, सेज कौंल दरसौ जिन कोई। ऋौ पुनि कहिंह जो मोरे गाऊँ, रहै न सरवर कौंल क ठाऊँ। रस पंडित मुख नांव जो लेई, ऋम्बुज निरज वारिज किंह देई॥ कौंल चितेरा जो लिखै, ततस्वन कलपो हाथ।

#### श्रम :

सैद थंभ रोमंच तन, त्रांसु पतन सुरमंग प्रथम समागम जो कियो शिथिल भा सब त्रांग ॥

मुख परगासे नाऊँ, रसना खोउ त्रकत्थ ॥

### चिन्ता :

प्रीतम प्रीत पियर भइ गाता, शोक भरी मुख त्राव न बाता। दिन दिन त्रांग जो सूखन लागी, भोग विलास भयो सब त्रागी॥ परघट करें न बोलें बयना, दुःख हृदय जस बरसें नयना॥

### दोनता:

कौंल खोलि मुख बचन हुमासा, ऐ दिनकर साई जग त्रासा। त्रव जो जग जाना में तोरी, का जिय जानि रहहु मुख मोरी। सचन निमिर हिय काटै मोरा, मुख देखाउ जग होइ ऋंजोरा। पिता संकलप दीन्ह साज तोहीं, कस न मय कार हेरहु मोहीं। तोरे मया वनस्था मोरी, जो ऋादरहु तो में हीं तोरी। पिता राज सब भया परावा, तोरे मया एक चित लावा। मोहिं बिनु ताहि नहिं कुछ छूछा, तोहि बिनु मोहि कोउ बात न पृंछा॥

मव श्रीगुन गुन एक नहिं, का परगासी श्रानि। मोहि निरगुनहिं मानि लै, श्राप बड़ाई जानि॥

### गर्वे :

त्रधरन मों मुमुकानी रानी, होइ त्रिभमानी बोली बानी। है मोहि रूप विमल उजियारा, बस महँ रहे सो प्रीतम प्यारा॥

ऐगुन भये न रूठे देऊ, तन मुसकाय हाथ कै लेऊ। ऋंगन होय करउँ ऋम मान्, प्रीतम देइं हाथ महँ प्रान्। पाहन समां कठोर जो होई.करऊँ सिंगार होइ जल साई॥

त्रव कुछ चिन्ता है नहीं, प्रीतम भा मोहि हाथ । त्रांमन कवहु न त्राइहै, नित रहिहै मोहि साथ ॥

श्रंगार रस के ऋतिरिक्त जिन श्रन्य रसों का उल्लेख इन प्रेमाख्यानों में मिलता है वे हैं वीर, करुण, एवं हास्य।

वीर रस की चर्चा के द्वारा, किव वा अभीष्ट अपने नायक की महानता का प्रदर्शन ही है। नायक अपने प्रतिद्वंदी को परास्त करके विजयी होता है। यहां किव का उद्देश्य उसकी वीरता के साथ ही सद्वृत्तियों की विजय प्रदर्शित करना भी होता है; जहाँ कहीं भी नायक पराजित होता है वहाँ किव को ऐतिहासिक सत्य की रक्षा करनी पड़ती है, या उसका दुखान्त प्रेमाख्यान-परम्परा-पालन का आग्रह ही उसे ऐसा करने को बाध्य करता है कहीं कहीं नायक को मार्ग के विद्नस्वरूप देवों आदि से युद्ध करना पड़ा है, जैसे 'मधुमालत' एवं 'भाषा प्रेम रस' आदि में। इसके अतिरिक्त नायक को कहीं कहीं केवल अपने क्विय धर्म पालन के हेतु, गौ, ब्राह्मण एवं अवला की रक्षा के हेतु भी युद्ध करना पड़ा है, जैसे वित्रायली में सुजान को करना पड़ा था। केवल 'इन्द्रावती' में राजकुंवर की पूर्वपत्नी, ने युद्धविजय प्राप्त की है। कालिंजर के राजा कामसेन ने उसके सतीत्य अपहरण के हेतु आक्रमण किया, तो सुन्दर ने युद्ध में उसे परास्त कर दिया। ऐसे युद्ध वर्णन मधुमालत, इन्द्रावती, चित्रावली, भाषा प्रेमरस, कुंवरावन, इंसजवाहिर, ज्ञानदीप आदि में आये हैं। युद्ध की सज्जा, गित एवं वीभत्सता के कुछ, चित्र देखिये:—

### युद्ध सञ्ज

वरन वरन त्रौ वानिह वानी, सानौ द्वीप त्रुरे सब त्रानी। वारहु कुल सब चलै फिरंगी, सानौ गोरे जहाँ लौ जंगी। विदा भयो मुलनान से, जोर जो कटक त्रपार।

वजे नगाड़े दुन्दुभी, काँपा स्वर्ग पतार ॥ चित्र वजाय जो कीन पयाना,भानु त्रालीपा इन्द्र सकाना । हाली भुइं, भुधर थर्राय, डोले गढ़ गढ़पति डरपाये॥

कारिमशाह: हंसजवाहिर।

### युद्ध-गानः

भयेउ वटा ढालंन सों कारी, खरगन भये बीज चमकारी। गेंदा सीस खरग चौगान्, खेलहिं वीरहिं चिंह मैदानू। हाल ख्रापनो ख्रापनो चाहें, ख्रिर को शस्त्र चलाव सराहें। भाला खरग हनें सब कोई, वोडन खरग ठनाठन होई। गगन खरग सों ठन ठन गयऊ,हिनहिन ख्रौ धुन हनहन भयेऊ॥

> वोनई घटा धूर सो, दिनमिन रहा छिपाय। तहाँ महाभारत भा. सबद परेउ हू हाय॥

> > नूरमुहन्मद : इन्द्रावती ।

### युद्ध का बोमत्सताः

गा रज बीति खेत उठि जागा, वहीं मो जूम हाय पुनि लागा। किहें तो रुगड मुगड तन धावें, कहीं तो मार मार गोहरावें। कहीं घायल लोटें मधुमाते, कहीं तो सूम रक्त रॅग राते। कोइ तो धाय धाय लिपटाही, कहीं तो रोय रोय कहराही। कोइ तो रटे पियासे पानी, कोइ तो रक्त पियें ज्यों पानी। कोई तो लूटें छार चढ़ाई, कोइ शिरऊपर चॅवर डोलाई॥

का समशाह: हंसजवाहर।

#### करुण रसः

इसका प्रसंग ऋघिकांश उन स्थलों पर ऋाया है जहां नायक का निधन हो जाता है। नायक के योग या साधना के हेतु विदा होते समय ऐसे दृश्य नहीं हैं कारण कि ऋधिकांश विवाहित नायकों ने ही प्रवास किया है। 'इन्द्रावती' में विवाहित राजकुंवर की रानी सुन्दर इतनी संकोची एवं सद्भावपूर्ण है कि न वह पित को रोक सकी ऋौर न ऋनिष्ट की ऋगशंका से रो ही सकी।

सुनिते मूर्न्छि पड़ी मुंइ नारी, जानो स्वर्ग ते काठ पिठारी। टूटा तन पिन्जर जिव छूटा, उड़ा सो टान प्रेम गढ़ लूटा॥ पिव पिव करत गई पिव साथा, सखी लाग पुनि कल्पे माथा॥ कुमुदिन छार भई संघ पीऊ, कंवल उठी पिव सुनिबन जीऊ॥

> कंवल हने दरपे तुरत, सरवर नीर भुरान। निकमी पिव पर देन का हाथ लिये जिय प्रान॥

देखन लोथ पड़ी नंह धाई, छाड़ डफारि लिए लिपटाई ॥ खोले शीश श्रौ छिटके बारा, नन बावर गरै लटके हारा॥

### [ २५२ ]

नैन रक उमड़ें उल्थाहीं, भंवर फिरें बूड़ें उतिराही।। कासिकशाह : हंसजवाहिर

### ह्रास्य रस :

यद्यपि हास्य के हेतु कित्यों के पास अवकाश अधिक थे किन्तु ऐसे स्थलों पर किवयों का पाणिडत्य एवं चमत्कार बाधक होगया है। इन्द्रावती में विवाह के पश्चान् जब राजकुंबर 'इन्द्रावती' के पास जाता है तो इन्द्रावती की सिखयां उसके सौन्दर्य की प्रशंसा करते हुये परिहास करती है:—

जानि परत भगिनि तुम्हारी, होइहि पियारी त्र्यति त्र्यधिकारी। तिरछी चितवन सौं धन सोई। न जानहिं कतिक हरे मन होई॥

नूरमुहम्मद : इन्द्रावती

ऐसे स्थलों पर गारी की लोक परम्परा सुरिच्चत है।

### वात्सल्य एवं रौद्र रसः

वात्सल्य एवं रौद्र (कोघ) के वर्णन भी कहीं कहीं त्राये हैं। वात्सल्य का वर्णन स्वभावतः उन स्थलों पर श्राया है जहां नायक गृहत्याग करके साधना की त्रोर उन्मुख होता है श्रौर उसकी माता व्यग्र होकर पुत्र की कुशल कामना करती है, या उसकी व्यथा देखकर शोक पीड़ित हो जाती है। चित्रायली में मुजान की माता इसी प्रकार श्रपनी ममता का परिचय देती है:—

उठि श्रकुलाई मात दुख भरी, कुंवर पास श्राई एक सरी।। सीस लाइ के बैठी कोरा, पूछे बान देखि मुख श्रोरा। नैन उघार पून कहु पीरा, केहि कारन भा पीन सरीरा॥ काहे पीन भयो मुख राना, कहहु बात बिलहारी माना॥ नृटी एक दिनमिन कुलकेरा, नेन मृदि कम करिह श्रिथेरा। हम सब घट नुइ जीव सनेही, कस कुमिलाइ देसि देख देही॥ पुन पीर कहु कस जीउ नोरा, नैन खोलु कर जगन श्रंजीरा॥

तोरे पीर कि श्रौपद जो एहि जग मंह होइ। श्रर्थ द्रव्य जिउ देइ के, वेगि मगावीं तोइ॥

घाट भले तब रानी रोई, मुनत लोग धावा सब कोई राजा रोवे डारि सिर पागा, जन परिजन सब रोवे लागा ॥ कोध का वर्णन भी किव ने अनीति के विरोध में दिखाया है। कुंवरावत में राज-कुंवर से जब मुहम्मद गोरी ने कर मांगा तो इसे उमने अपना अपमान समभकर कोध पर्दाशित किया। 'चित्रावली' में जब सोहिल नरेश ने सागरगढ़ नरेश से उसकी कन्या मांगी और इस मांगने के पूर्व ही वह सेनासहित नगर तक आ चुका था तो वीर चित्रय ने अपना अपमान समभ अनीति के बिरुद्ध कोधावेश में दूत को उत्तर दिया:—

सुनि राजा होइ सिंह बईठा, कहेिस गरव जनु बोलु वसीठा।
एहि किल मह स्रौतरे जा स्राई, कोऊ न संतत स्रमर रहाई।
वूढ़े केन जिउन का हेरों, त्वरग नाउँ सुनि का मुख फेरों।
भलेहिं जो सोहिल राउ कुलीना, महूं नाहिं स्रपने कुल हीना।
स्राज्ञा राउ परिछ सिर लेतेउँ, बूभि विचारि उतर तब देतों।
वे मोपर कीन्हेउ कटकाई, स्रव जो मानों कौन वड़ाई।
कहब जाय स्रब मोर संदेसा, राजा पलिट जाहु सो देसा।

उसमान: चित्रावली।

### ग्रलंकार-विधान:

श्रलंकारों का महत्व काव्य में दो रूपों में मान्य है। कुछ विद्वान श्रलंकारों की काव्य में श्रीनवार्यता तथा कुछ श्रलंकारों को काव्य में केवल शोभा-वृद्धि का उपकरण मानते हैं। एक मत के श्रनुसार श्रलंकार बाह्य श्राभूषण मात्र है, श्रीर श्रनलंकृत काव्य सम्भव है। दूसरा भाव श्रलंकार के श्रनस्तित्व में काव्य स्वरूप की कल्पना भी निर्धिक समभता है। इन साहित्य शास्त्रियों के श्रनुमार श्रलंकार ही काव्य का मापदरण्ड बन गया श्रीर किव कौशल केवल श्रलंकारों की विविध योजना तक ही सीमित रह गया। यह सत्य है कि काव्य-विधान का सम्बन्ध श्रलंकार से है, श्रलंकार भावों को स्पष्टता तथा रूपमत्ता प्रदान करता है परन्तु इनका श्रीत श्राग्रह काव्य के प्रभाव को नष्ट कर देता है श्रीर पाठक की दृष्टि इन श्रलंकारों में ही उलभ कर रह जाती है। व्यापक रूप में श्रलंकारों का तात्पर्य शोभाकारी धर्म श्रीर चित्रमत्ता से ही है।

किया श्रीर पाठक की सांस्कृतिक चेतना ही श्रालंकारों के स्वरूप का निर्माण श्रीर नियंत्रण करती है, श्रिधकतर श्रालंकारों का विधान सादृश्य के श्राधार पर होता है। सूफी किवयों ने भी श्रिधकांश सादृश्यमूलक श्रालंकारों का प्रयोग ही किया है। सादृश्य की योजना दो दृष्टियों से की जाती है—स्वरूप वोध के लिए श्रीर भाव तीज करने के लिए।

श्रिकांश कविगण भावतीत्रता को ही लच्य में रखते हैं किन्तु श्रगोचर तत्वों एवं तथ्यों के स्पष्टीकरण के लिये तथा स्वरूप बोध के लिये सादृश्य योजना श्रावश्यक हो जाती है। स्यरूप-बोध के लिये काव्य में प्रयुक्त सदृश वस्तुश्रों में भावोत्तेजित करने की भी यदि शिक्तहों तो काव्य-स्वरूप की प्रतिष्ठा हो जाती है। सादृश्य के इस स्वरूप-चित्रण की

स्मना का विचार हम चित्रमत्ता के ब्रान्तर्गत करेगे। यहा हम ब्रलंकार विधान में ब्रालंकत एवं भावोत्तेजित करने की स्मता पर ध्यान देंगे। इस प्रकार की साहश्य योजना के पूर्व इस बात का ध्यान रखना ब्रावश्यक है कि जिस वस्तु व्यापार एवं गुए के सहश वस्तु की योजना की जा रही है, उनमें उस वस्तु-ध्यापार या गुएगोद्दीपन के द्वारा ब्रभीष्ट रस के ब्रालम्बन बनने की स्मता है या नहीं। सुन्दर नेत्रों के लिये कमल की पंखुड़ियों खजन या मृग के चपल नेत्रों की समना, कोई चमत्कार या किसी सहानुभूनि का सञ्चार नहीं करती। साहश्य के इसी योजना के ब्राधार पर तो सूफियों के 'रक्त के ब्राँसू', 'कलेजा निकालना', हथेली की ब्रार्शणमा के लिये 'रुधिररिक्षत' कल्पना में वीमत्सता का ब्रारोप होता है, जो रित भाव के पूर्णतः विपरीत है। इसी प्रकार नायिका की किट को ब्रांत सूद्म प्रदर्शित करने के लिये लौकिक नेत्रों से दिखाई न देने की बात कहना तो ठीक है, किन्तु उसके लिये सिंह की कमर की उपमा देना, वर्र की कमर के समान कहना ब्राधिक उपयुक्त नहीं जात होता। साहश्य योजना करने समय प्रस्तुत एवं ब्राप्रस्तुत दोनों के सम्बन्ध में किव को केवल रूप का ध्यान न रखकर, गुए एवं स्वभाव का ध्यान रखना भी ब्रावश्यक है। तात्वर्थ यह कि साहश्य-योजना में भावपेषरए की समना होना ब्रावश्यक है।

इन स्की किवयों ने अपने अपस्तुत विधान में अधिकांश परम्परागत सादृश्य योजनायें की हैं तथा रसात्मक प्रसंगों में अधिकांश भाव के अनुरूप अनुरङ्गनकारी अपस्तुत की ही योजना की है। इन परम्परागत उपमानों में कुछ अवश्य ऐसे हैं जिनसे भावोत्तेजना में बाधा उपस्थित होती है, जैसे गले की स्क्लमता के वर्णन में उसके अन्तर्गत पीक का सञ्चार दिखाई देना, मांस, रक्त एवं मजा के द्वारा दुख प्रदर्शित करना, जांघों की उपमा कदली बुच से न देकर हाथी की सुंह से देना।

किसी-किसी सूफी किव ने अपने पुरातन आग्रह या मजहवी आग्रह के कारण भारतीय जीवन और साहित्य से परिचित उपमानों की योजना न करके, फारसी का अनुकरण किया है। हम पीछे कह आये हैं कि छलंकारों की योजना में किव एवं पाठक दोनों की सांस्कृतिक चेतना योग देती है, अत: ऐसे उषमानों की योजना जिसका परिचय पाठक को न हो किव को न करनी चाहिये। किव न्र्मुहम्मद ने अपने काव्य में नेत्र के उपमान स्वरूप नरिगम का ही प्रयोग किया है। भारतीय साहित्य परम्परा एवं प्रकृति उपकरणों में ऐसी अनेक वस्तुयें हैं जो नरिगस की अपेन्ना नेत्र के सौन्दर्य, आकर्षण एवं दीर्घता को सफलता से पाठक तक प्रेरित करती हैं। 'नरिगस' पुष्प से अधिकांश भारतीय पाठक का परिचय नहीं है, भारत में 'नरिगस' ऐसी गोल आँखें होतों भी नहीं।

श्रंगाशितात्वलंकाराः भन्तव्या फटकाद्वित्

ध्वन्यालोक

श्रंगीकरोति यः काष्यं शब्दार्थावनलंकृती । श्रमो न मन्यते कस्मात्नुःशामनलं कृतो ॥ इन भूकी कवियों ने, वाक्वैदग्ध्य दिन्वाने वाले अलंकारों का प्रयोग अधिक नहीं किया है, न ही इन कवियों को काव्य के द्वेत्र में चमत्कार प्रदर्शन की इच्छा ही थी। सूकी दङ्गलों में करामात का अपना विशेष स्थान है, यही कारण है कि इनके काव्य में अर्थालंकारों की प्रधानता है। शब्दालंकारों की और उनकी यह निरपेद्यता खटकने लगती है। शलेष, अनुपास ऐस साधारण शब्दालंकारों का प्रयोग अधिक हुआ है। अर्थालंकारों में उत्येद्या, रूपक उपमा, उल्लेख, सन्देह, परिकरांकुर, अतिशयोक्ति, अनन्वय आदि अलंकारों का ही प्रयोग अधिक है। शब्द की लाद्यालंकारों का ही प्रयोग अधिक है। शब्द की लाद्याणक एवं व्यंजना-शक्ति का प्रयोग इनके काव्यों में प्रचुर है, इनकी यह व्यंजना परमार्थ तत्व की ओर है और समासोक्तियों की सफलता में महायक है।

#### उपमा :

त्रर्घचनद्र सम भाल सोहाई, रेखा तीनि दिध मोहि त्राई।

### तद्रुप:

जोगी भेप न मकहुँ सराही, गोपीचन्द दूसरी ग्राही।

### हेतूत्प्रज्ञाः

दिर्गन हरा मान मृग केरा, मन लजाइ बन लीन्ह वसरा। चाल गयन्द देखि मन हारा, तेहिं ते शीश चढ़ावें छारा। शुक सों नासिक देखि लजाना, का परवत पर कीन्ह पयाना।

इन्द्रावित हम लिखत कै, मा विरंच मतवार। मिस लागेड, लेखनी गिरेड, सोमा मैं ऋधिकार॥ खड्ग बान पे खड्ग न होई, वह सों कमल सर<sup>े</sup>र न कोई।

कही-कहीं सादृश्य विधान में वीभत्सता भी त्रा गई है, जैसे हाथ त्रौर त्रंगुलियों के विवरण में मृंगफली एवं हृदय निकालने का प्रसङ्ग :—

कंवल फूल तम दोनों हाथा, श्रौ मेहदी रांची रङ्गराता। श्रंगुरी पहिरत कनक श्रंगूठी, जग का प्राण लीन्ह तेहि मूठी। भय तेहि से श्रंगुरी रतनारी, मनहुँ रकत महं बोर निकारी।

मूंगफली त्रंगुर सबै, रक्त जोड़ रतनार। जानो हियरा खोल के, लीनेप्ति प्राण निकार।।

इसी प्रकार कमर की उपमा में, सिंह एवं चीते की कमर की साहश्य योजना भी परम्परागत होते हुये भी हृद्यग्राही नहीं है:—

### [ २५६ ]

बीच ते जान है दुइ श्राधी, केहि विधि चलै ठाढ़ सत बांधी।। केहिर सिंह हारि पुनि चोता, सबकी लंक नारि वह जीता।। लंक मृग केरी जस कीन्हीं, तेहि में श्रिधिक दई वह दीन्हीं।।

इन सादृश्य योजनात्रों के त्राधार पर सूकी काव्य को केवल रूढ़िवादी नहीं कहा जा सकता। कहीं कही उपमानों की सफल संयोजना सारा त्र्यन्तर्भाव स्पष्ट करने में समर्थ है।

समुद्र में पड़ी साप बराबर ऊपर मुंह किये स्वाति बृंद की प्रतीक्षा करती है। वर्षा की प्रत्येक बृंद उसमें मोती वनकर नहीं समा सकती, उसी प्रकार 'जवाहिर' रानी हंस की प्रतीक्षा में है:—

मग जोवत बीते दिन राती, समुद्र मांफ जल सीप सुवाती।
एकात्मा का कितना हृदय ग्राहक वर्णन इन पंक्रियों में है:—

गई सो लाग हिये सिमटाई, जेहि विधि फूलन बास सुहाई।

कहीं भी अप्रचिति अलंकारों का प्रयोग नहीं हुआ है। किवयों का आग्रह, अलंकार भरती की ओर न होकर भाव प्रदर्शन करने का है। जिन अलंकारों का अधिकांश प्रयोग हुआ है वे हैं:—

### रूपकातिशयोवितः

जैहि ने मृदि गई विकसाऊँ, सो तुमते में वरिण सुनाऊँ।

#### रूपकः

जोवन सिन्धु मांह तन, भाजल कली समान। खिन बिलात खिन प्रगटत, व्याकुल रहत परान॥

### व्यतिरेकः

है मनोरमा जगत कर सोई, है सिंस जौ सिंस बोलत होई।

### हेतूत्प्रेक्षाः

इन्द्रावित हम लिखति के, मा विरंच मनवार। मिस लागेउ लेखिन गिरेड, सोमा मैं ऋधिकार॥

### श्रनुप्रासः

पैठिहु जब जल भीतर रानी, पानिपु पायउ नारा पानी ।
भुलनी भूलेहु करत नहानू, लहिक चहेउ चुम्बै अधरान् ॥
इन्द्रावती

### सन्वेह :

दसन बीज दाड़िम को, की मोनी लर होई। की हीरा की नपत है, चमक बीज अप होय॥

#### यमकः

जो मर्जिया सो भा मर्जिया, मोती लिया दिया भा दिया।

### दृष्टान्तः

दिये बहुत दुख सन्त कहं, करें बहुत उद्घार । जैसे कंचन कीजिये, खरा ऋगिन महँ डार ॥

#### उल्लेख:

कोउ कहै ऋहै तम राजा, सोहै तहवां जोत विराजा ॥
कोउ कह ऋहै दिनेस सोहावा, गरत हेत कालिन्दी ऋावा ॥
कोउ कहै कि नागिन कारी, दीन्ह छांड़ि मन सों उजियारी ॥
कोउ कहै स्याम ऋलि मोहा, पृहप पराग ऋाय तेहि सोहा ॥

### प्रतीप :

बदन जोति केहि उपमा लावों, सिसहर पटतर देन लजावों ॥ सिस कलंक पुनि खरिडत होई, है निकलंक सपूरन सोई॥

### छन्द विधान :

सूफी किवयों ने लगभग अपने सभी प्रेमास्यानों में दोहा-चौपाई छन्द का प्रयोग किया है। केवल किव नूर मुहम्मद ने दोहे के स्थान पर बरवे का प्रयोग किया है। किव नसीर ने षटऋतु वर्णन के अपन्तर्गत किवत्त सवैये का प्रयोग किया है, इन थोड़े से छन्दों के अतिरिक्त मुक्तक काव्य में भूलने, कुराडलिया एवं फ़ारसी वजनों पर लिखे गये पद पाये

जाते हैं। 'कथा कामरूप' प्रेमास्थान की रचना मित्र छन्द में हुई है, त्र्यादि से अन्त तक पूरा अन्थ एक ही छन्द में लिखा गया है।

जान किव ने यद्यपि प्रेमाख्यानों में तो दोहे, चौपाई या चौपई पद्धति का ही अनुकरण किया है किन्तु इसके अतिरिक्त उन्होंने प्लवंगम, सवैये, भूलना, बरवै आदि का प्रयोग भी किया है।

भारतीय प्रबन्ध काव्यों में त्र्यनेक प्रकार के छन्दों का प्रयोग होता रहा है। साहित्य-दर्पण-कार ने प्रबन्ध काव्य के एक सर्ग में एक ही छन्द के प्रयोग का नियम बनाया है। श्चन्त का छन्द श्रवश्य भिन्न होना चाहिये। श्रौर यदि कवि श्रपनी बहज्ञता प्रदर्शित करना चाहता है तो वह एक सर्ग में कई प्रकार के छन्दों की योजना कर सकता है। इन सफ़ी किषयों ने चरितकाव्य-परम्परा के अनुसार दोहे चौपाई के क्रम में ही अपने प्रबन्धों की रचना की। दोहे, चौपाई के कम में साहित्य रचना की परम्परा अपश्रंश कालीन है। सहजयानी सिद्धों, सरहपाद एवं कृष्णाचार्य के प्रत्थों में दो दो या चार चार चौपाइयों के बाद दोहा लिखने की प्रथा पाई जानी है। श्रपभंश काव्य में दस बारह अर्घालियों के बाद धत्ता, उल्लाला श्रादि लिख कर प्रवन्ध लिखने का नियम था। ग्राप्रश्रंश के पज्मिटिका या त्राहिल्ल में यह त्रान्तर है कि चौपां के ब्रान्त में दो गुरू होने चाहिये। किन्तु ब्राहिल्ल या पिक्मिटिका के अन्त में मात्रा लघ ही होती है। अतः दोहे चौपाई में चरित या प्रबन्ध लिखने की पद्धति सुफ़ियों को परम्परा से प्राप्त हुई है। इन सूफ़ी कवियों ने चौपाई को द्विपदी ही समभा था, यही कारण है कि इनके प्रबन्धों में पांच, सात या नौ ऋदां लियों के बाद दोहा मिलता है, किंत कवि शेख रहीम में यह दोष नहीं पाया जाता, ये चौपाई के चार पद मानते हैं। यही कारण है कि शेख रहीम ने भाषा प्रेमरस में चार चौपाइयों के बाद दोहा प्रयुक्त किया है। कुछ किव हैं जिनकी श्रद्धालियों में कोई क्रम नहीं है, जैसे 'त्रलीमुराद' कवि निसार, शाहनजफ त्रली सलोनी, त्रादि कवियों के प्रन्थों में दोहे के मध्य श्रद्धालियों की संख्या घटती बढती रही है।

सूफी प्रेमाख्यान शंगार-रम प्रधान काव्य हैं, यद्यपि इनमें कहीं कहीं वात्सल्य, वीर, एवं करुए रस का संयोग भी हुआ है, किन्तु उसकी सांगोंपांग प्रक्रिया नहीं है।

त्रालंकारों की योजना स्वाभाविक है, कहीं भी श्रातचमत्कार या बहुजता का प्रदर्शन नहीं है, एकाध स्थलों पर फ़ारसी उपमानों का प्रयोग भी हुआ है, तथा कहीं कहीं साम्य प्रदर्शन में श्राति हो गई है, किन्तु ऐसे स्थल कम हैं, श्रीधकांश सादृश्य मूलक श्रलंकारों का ही प्रयोग है।

छन्द प्रयोग में जान किव ने बहुजना का परिचय दिया है। प्रेमाख्यानों में लगभग सभी ने दोहे चौपाई का क्रम निवाहा है। नूर मुहम्मद ने केवल श्रानुराग बाँसुरी में दोहे के स्थान पर वरवें का तथा जान किव ने चौपाई के स्थान पर चौपई का प्रयोग किया है। किव नमीर ने पट्सुतु वर्णन में, किवत्त, मवैया एवं सोरठे का प्रयोग किया है, स्फुट काव्य में पद, साम्वियां, भूलना एवं कुरुडिलियों का भी प्रयोग मिलता है।

# 33

## भाषा तथा शैली

काव्य-रचना का उद्देश्य तभी पूर्ण होता है जब उसका सम्मान पाठक एवं श्रोतावर्ग मं हो। अत्येक युग-दृष्टा किव एवं विचारक अपने समय के समाज एवं काव्य परम्पराओं हा ध्यान रखता है। किव की रचना समाज के जिम वर्ग में प्रिय होती है, वह तदनुकूल भाषा प्रयोग करने का प्रयास करता है। विद्यापित का पाठक नागर, एवं तुलसी के प्रवन्ध का आदर करने वाला पाठक बुध हैं। सूफ़ी किवयों की विशेष शिच्चा-दीचा का उल्लेख यद्यपि उनके काव्य में नहीं मिलता फिर भी उनके काव्य को पढ़ने से यह स्पष्ट हो जाता है कि ये किव साहित्यिक परम्परात्रों से परिचित होते हुये भी अपनी रचना जन साधारण के लिये करते थं। उनके 'इश्क हकीकी' को हृदयगंम करने वाला पाठक साधारण वर्ग का होते हुये भी बुद्धि में साधारण नहीं है, यह हो सकता है कि वह विशेष शास्त्र पारंगत न हो फिर भी है वह पिण्डत ही रे।

संस्कृत के स्थान पर, भाषा की प्रतिष्ठा १२वीं १४वीं शताब्दी में ही प्रारम्भ हो गई थी। श्रमीर खुसरो ने व्यावहारिक प्रयोगों के श्रतिरिक्त, मनोरज्जन एवं मनोविनोद क

भो बिनती पंडितन सन भजा, दूट सँबारहु, नेरवहु सजा॥

जायसी : पद्मावत ।

बालचन्द विज्ञावद्द भाषा दुहु निह लग्गइ दुज्जन हासा ।
 जे परमेश्वर सिर सोहद्द, ई शिच्चइ नागर मन मोहद्द ॥
 विद्यापति : कीर्तिलता ।

जे प्रबन्ध नहि बुध ग्रादरहों, ते श्रम वृथा बादि कवि करहीं। तुलसीदास : रामचरित मानस।

२. में एहि श्ररथ पंडितन्ह बूक्ता, कहा कि हम्ह किछु श्रोर न सूक्ता। तथा जायस नगर धरम श्रस्थान, तहां श्राइ कवि कीन्ह बखानू।

िये 'भाषा' की उपयुक्त समका। विद्यापित ने भाषा की साहित्यिक प्रतिष्ठा प्रदान की। कबीर आदि निर्गृतिये सन्तों, एवं सूर तुलसी आदि सगुण भक्तों को जनभाषा में काव्य रचना अभीष्ट थी। तुलसी ने स्षष्ट ही 'भाषा भनिति भूति भिल सोई, सुरसिर सम सबकर हित होई' कहकर इसी सर्वहितकारिणी भाषा या व्यावहारिक बोली की सराहना की है। जान किव ने अपने प्रनथ 'कंवलावती' में जनबोली की महत्ता प्रतिपादित की है। उनका कथन है कि संस्कृत भाषा दुरूह है। भाषा या जनबोली अपनी बोधगम्यता एवं सरलता के कारण रसचर्वणा में सर्वाधिक सहायक है। स्वाभाविक रूप से किवमुख द्वारा नि:सृत होने वाली भाषा ही काव्य भाषा का स्वरूप है।

जन भाषा के अभ्युदय के साथ ही देवनागरी, मैथिली आदि स्थानीय लिपियों का प्रयोग भी होता रहा है: फिर भी फ़ारसी लिपि या नस्तालेख में अपने प्रन्थों की रचना करना इन कवियों की सुविधा का ही द्योतक है। इसके आधार पर यह कहना कि आलोच्य काल में फ़ारसी लिपि ही प्रधान थी, निर्थक है।

हिन्दी के सूफ़ी साहित्य की भाषा का रूपनिर्धारण करने में कुछ कठिनाइयाँ हैं। उनमें से अधिकांश का कारण इन काव्यों की रचना फारसी लिपि में होने के कारण है। फारसी लिपि भारतीय भाषाओं के लिये सर्वथा अवैज्ञानिक घोषित कर दी गई है, यही कारण है की अधिकांश अन्थों का अभीतक सम्पादन नहीं हो सका। अन्थों की ठीक-ठीक प्रतिलिपि करना भी सहज नहीं है। साधारणतः प्रतिलिपिकार सूफ़ी प्रेमाख्यानों के विषय एवं परम्पराओं से क्रमशः अपरिचित होते गये; अतः उनके द्वारा भूलें होना स्वाभाविक था।

सम्पूर्ण सूफ़ी साहित्य उपलब्ध नहीं है। एक ही किव की सभी रचनायें प्राप्त नहीं हैं, ख्रत: उस किव की भाषा का क्रांमक अध्ययन नहीं हो पाता। इतना होते हुये भी भाषा सम्बन्धी एक सुविधा अवश्य है कि इन किवयों ने अपने समय का स्पष्ट निर्देश कर दिया है। लगभग सभी प्रेमास्थान जन भाषा अवधी के ठेठ बोली रूप या ब्रज भाषामिश्रित स्वरूप में लिखे गये हैं। 'कथा कामरूप' की रचना अवश्य खड़ी बोली में की गई है जिसका स्वरूप भी लोक भाषा का है

जान कवि : कंवलावर्ता।

<sup>9.</sup> मुष श्रानी जो जिय में श्राई, भाषा जो श्रानी सो श्रानी। रहवी वागर भाउ, किम भाषा श्रावे भली। पै दिन दिग ज्यों सांक तेसी भाषा उकति दिग। उकति विसेष सांचु के जानहु, भाषा जो श्रावे सो मानहु। संसक्तित ग्वाररे मिलायों, मध विलायके साज बजायो। यह कंवल वामें करिनाई, नाने कहु यहु जुगति जनाई।

इन सूफी किवयों ने या तो भाषा मरलता के कारण अवधी के शुद्ध बोलचाल के स्वरूप का प्रयोग किया है, या प्रेमकथा को भाषा में कह कर उने सर्वजनग्राह्म बनाने के उद्देश्य से प्रेरित होकर। वचन का मूल्य इन सूफी किवयों की दृष्टि से बहुत है। ये वचन की अमरता में ही विश्वास करते हैं एवं और इस लिये भाषा में प्रेमकथा के महत्व एवं अमरत्व की चर्चा करके अमर होना चाहते हैं, यशलाभ करना चाहते हैं। कहा भी है कि 'किविहि अरथ आखर बल सांचा', मूफियों का अर्थ उनकी सरल भाषा में पूर्ण सुरिह्त है।

श्रपश्रंश की साहित्यिक परम्पराश्रों पर दृष्टिनिच्चेप करने से यह स्पष्ट हो जाता है कि दो प्रकार की परम्परायें उत्तर भारत में प्रचलित थीं, पूर्वी श्रौर पश्चिमी श्रपश्रंश को मागधी का पूर्व रूप कहना श्रिषक उपयुक्त होगा। राहुल ंस्कृत्यायन के विचारानुसार बारहवीं तेरहवीं शताब्दी में द्रिवड़ भाषा भाषी श्रान्ध्र, नामिल, केरल श्रौर कर्नाटक को छोड़कर, भारत के सभी प्रान्तों की एक सम्मिलित भाषा थी । पूर्वी एवं पश्चिमी श्रपश्रंश का भेद बना रहने पर भी पश्चिमी श्रपश्रंश की यही परम्परा श्रिषक प्रचलित हुई, तथा पूर्वी श्रपश्रंश की परम्परा विरल होनी गई। इसका स्वरूप बोलियों एवं लोक साहित्य में सुरिच्चित रहा। इन सूफी साधकों ने पौराणिक श्राख्यानों के बदले इन्हीं लोक प्रचलित कथानकों का श्राश्रय लेकर ठेठ श्रवधी में जनता तक श्रपनी बान पहुँचाने का प्रयास किया है। श्राख्यानों की यह परम्परा 'श्रवधी' भाषा की एकान्त निधि है किन्तु मानस की श्रवधी एवं सूफी कियों की श्रवधी में श्रन्तर है। एक में साहित्यिक परम्पराश्रों एवं स्वरूप का पालन है दूसरी में साधारण जनजीवन की बोली का प्रतिनिधित्व है।

श्रिकांश हिन्दी के सूफ़ी किव श्रवध प्रान्त के रहने वाले थे, श्रव: काव्य में श्रवधी का प्रयोग उनके लिये स्वाभाविक था। श्रवधी का श्रथं होता है श्रवध या श्रवध-विषयक, किन्तु साहित्य या भाषा के चेत्र में जब श्रवधी का प्रयोग होता है तब इस शब्द का श्रथं होता है श्रवध प्रवेश के श्रवन्तर्गत बोली जाने वाली बोली या विभाषा। हिन्दी की प्रादेशिक बोलियों में श्रवधी का विशेष स्थान रहा है।

भाषा सर्वे के त्राधार पर त्रवधी, फैजाबाद, सुल्तानपुर, प्रतापगढ़, लखनऊ, उन्नाव, लखीमपुर, खेरी त्रादि जिलों में बोली जाती है। 'लिंग्विस्टिक सर्वे त्राफ इन्डिया' के त्रान्तर्गत सर जार्ज ग्रियर्सन ने सबसे ऋधिक त्रावनी बोलने वाले व्यक्तियों की संख्या का उल्लेख किया है। डा० बाबूराम सक्सेना ने 'इवाल्यूशन त्राफ त्रावधी में त्रावधी की परिधि निर्धा-

बचन श्ररथ है वास समाना, किव खोता है भैवर समाना।
नृरमुहम्मद् ः इन्द्रावर्ता पृ० २।

वचन समान सुधा जग नाहीं, जेहि पाए कवि ग्रमर रहाहीं। उसमान : चित्रावली ए० १२

२. हिन्दी काच्य घारा : राहल सांकृत्यायन।

रित करते समय इक्के उत्तर में इसे नैपाल की भाषात्रों, पूर्व में भोजपुरी, दिस्ण में मराठी, पश्चिम में पछाही हिन्दी कन्नौजी एवं बुनदेलखरडी भाषात्रों की स्थिति मानी है।

कालकमानुसार अवधी अर्धमागधी प्राकृत से विकसित जन-भाषा मानी गई है। अर्धमागधी, जैसा कि शब्द विशेष स्पष्ट करता है, शौरसेनी प्राकृत की अपेद्धा मागधी प्राकृत के अधिक निकट थी, परन्तु तत्प्रसूत अवधी धीरे धीरे शौरसेनी की पुत्रियों, बज एवं खड़ी बोली से प्रभावित होती गई और इसी प्रभाव की दृष्टि से अवधी दो भागों में विभाजित की जा सकती है:—

- १. पश्चिमी अवधी (वैसवाड़ी): भौगोलिक दृष्टि से ब्रज, खड़ी बोली के निकट होने के कारण इन बोलियों का पर्याप्त प्रभाव अवधी के इस स्वरूप पर पड़ा है। तुलसी के रामचरित मानस में अवधी के इसी रूप के दर्शन होते हैं।
- २. पूर्वी अवधी: पश्चिमी हिन्दी से दूर होने के कारण एवं बिहारी बोलियों के मिलिट होने के कारण यह पश्चिमी हिन्दी, साहित्यिक व्रज्ञभाषा से कम प्रभावित है। मंस्कृत एवं तत्कालीन साहित्यिक बोली के पिण्डत न होने के कारण, जायसी आदि सूकी किवयों में अवधी के इसी प्राकृत पूर्वी स्वरूप के दर्शन होते हैं। यह स्वाभाविक भी था, क्योंकि अधिकांश सूकी किवयों की जन्मभूमि यहीं थी। जायसी का जायसनगर, कासिमशाह का दिराबाद, किव निसार का शेखपुर, ख्वाजा अहमद का बावूगंज तथा शेख रहीम वा जरवल गांव सभी अवध प्रान्त में है। उसमान एवं किव नसीर का गाजीपुर तथा नूरमुहम्भद का जौनपुर जिले से सम्बन्ध है।

'मानस' श्रीर स्फ़ी किवयों की भाषा का तुलनात्मक श्रध्ययन करने से एक श्रन्तर श्रीर स्पष्ट होता है। तुलसी की कृतियां पौराणिक कथाश्रों पर श्राधारित हैं तथा स्वयम ब्रजभाषा एवं संस्कृत के प्रकांड पिरुडत होने के कारण श्रीर साहित्यिक परम्पराश्रों का पालन करते रहने से तुलसी की भाषा जनवोली का प्रतिनिधित्व नहीं करती है।

भारतीय आर्य भाषाओं ने संस्कृत काल में ही भूतकाल क्रियाओं के साथ एक कृदन्त प्रयोग अपना लिया था। कर्नु प्रयोग में क्रिया कर्म के बचन एवं लिङ्ग के अनुसार बदलती थी। इस कर्म प्रयोग को पश्चिमी भारतीय आर्य भाषाओं ने कृदन्त रूप में ही अपनाया है, जबकि पूर्वी भाषाओं ने, जिसमें अवधी, बिहारी बोलियाँ तथा बङ्गाली उड़िया आदि आती हैं, इस प्रयोग को पुरुषवाची प्रत्यय जोड़कर तिङन्त के रूप में बदल लिया है। अवधी का यह विशिष्ट प्रयोग रामचिरतमानम में पश्चिमी हिन्दी से प्रभावित है, जबिक पूकी काव्य में लगभग पूर्णत: सुरिच्न है। इन रचनाओं में स्थान विशेष की कुछ शब्दावली तथा ब्याकरण सम्बन्धी विशिष्ट प्रयोग भी मिलते हैं।

जनभाषा का स्वरूप तद्भव शब्दों के बहुल प्रयोगों पर विशेष रूप से ऋाधित है। इन किवर्यों की भाषा में तद्भव शब्दों का प्रयोग ऋधिक हुआ है, केवल किव न्रमुहम्मद ने संस्कृत का प्रयोग बहुलता से किया है। न्रमुहम्मद ने भी संस्कृत शब्दों का प्रयोग तत्सम शब्दों में न करके उच्चारण सरल रूप में किया है। इस प्रकार ये ऋर्ष नत्सम शब्द, लोकरुचि के नायक होकर ही ऋष्ये हैं।

कुछ अर्ध तत्सम शब्द :--

परसुन (प्रसून) सरब (सर्व) सिरेयस् (श्रेयस्) दिस्टि (दृष्टि)

पर इन कवियों की प्रवृत्ति अधिकांशत: तद्भव शब्दों की ख्रोर रही है जैसे :--

कमला कंवला कौंल सुमिरत सौंरत सामने सौंह

संयुक्त व्यञ्जनों के शुद्ध उच्चारण में कठिनाई पड़ती है, ऐसे व्यञ्जनों के स्थान पर भी इन कवियों ने ऋर्घतत्सम रूपों का प्रयोग किया है:—

> इस्तरीन (स्त्री), दिर्गन (हगन) बरती (त्रती), परतिहारि (प्रतिहारी) सासतर (शास्त्र) त्रादि।

इस प्रकार के प्रयोगों से जहाँ भाषा लोकरुचि की अनुकूलता प्रह्ण करती है, वहीं कुछ अस्त व्यस्त भी हो जाती है। एक हो 'हृदय' शब्द को किव उसमान ने हिरदै, हिरदय, हिय, हिअ, हियर कई रूप में लिखा है। इसी प्रकार नूरमुहम्मद ने इन्द्रावती में 'तपी' के लिये तिप, तपा, तिपय, तपिस, तिपसी एवं तप शब्द का प्रयोग किया है।

इसी प्रकार सुपन, स्वाप तथा सप का प्रयोग 'स्वप्न' के लिये तथा दिवस, देवस, दोसा का प्रयोग 'दिवस' के लिये हुन्ना है।

कही-कहीं यह उच्चारण मुलभता, ऋर्थ क्लि॰ता भी उत्पन्न कर देती है, जेसे 'चिना' तथा 'चिन्न' दोनों के लिये 'चिन' का प्रयोग :—

कुमुम सेज जानहु चिन जोरी (चिना)
(चित्रायली: उसमान ए०५०)
चित श्रमुलाइ चलन कहं चाहा (चित्र)
(चित्रायली: उसमान ए०५०)

इनमें से कुछ प्रयोगों का उत्तरदायित्व तो फारमी लिपि पर भी हो सकता है।

### संज्ञा तथा विशेषरा पद:

हिन्दी की पश्चिमी बोलियों में संज्ञा तथा विशेषण पद दीर्घ रूप में मिलते हैं, जबिक ग्रावधी की प्रवृत्ति हुस्य पदों की ग्रोर है:

त्रवधी में 'य' एवं 'व' लगाकर एक लम्बा पद भी बना लिया जाता है : नारिया, श्राहरवा, घोड़वा त्रादि ऐसे ही शब्द हैं। ऐसे प्रयोग सूफी काव्य में ऋधिक नहीं मिलते हैं। सर्वनाम में ऋवश्य जहंतहं के स्थान पर जहवां तहवां का प्रयोग पाया जाता है। विशेषण पदों में निरर्थक प्रत्यय 'क' एवं 'र' लगाकर भी वृद्धि की गई है:

श्रपभ्रंश में संस्कृत के श्रास्तान्त पद कर्ता एवं कर्म के रूप में उकारान्त हो गये थे। प्राचीन श्रवधी तथा ब्रजभाषा में भी सम्भवतः इसीलिये श्राधुनिक उकारान्त पद कभी-कभी उकारान्त रूप में प्रयुक्त हुये हैं।

विशेषण पदों में, एक विशिष्ट प्रयोग भी मिलता है, जहाँ बलाघात प्रत्यय 'ही' का योग भी शब्द में रहता है :

- १. का जो बहुतै हिन्दी भाखेउं। ( ऋनुराग बाँसुरी; पृ० ८६ )
- २. इहै समुभि में रोइउं। (इन्द्रावती)
- सबद पाइ इन्द्रावती ऋधिकौ रही तवाइ ।
   चिन्ता मन्दिर कीन्हा ऋपने मन्दिर ऋाइ ।

( इन्द्रावती पृ० ६५ )

जायसी की भाषा का विश्लेषण करते हुये आचार्य गुक्ल जी ने लिखा है कि 'पारना श्रीर 'श्राछना' किया के रूप, जा कि श्रव केवल बंगल में ही सुनाई देते हैं जायसी के काव्य में प्राप्त होते हैं। श्रव्य स्की कवियों ने भी 'पारना' का प्रयोग किया है, किन्तु ऐसे प्रयोग विरल हैं। 'श्राछना' का प्रयोग केवल नाममात्र को है।

- १. सीषक एक कहै नहिं पारइ। ( इन्द्रावती )
- २. तब गढ़ ऊंच बलाने पारै। (इन्द्रावनी पृ०८)
- ३. कहत न पारौँ कुंवर बखानूं। ( त्रानु० बाँसुरी पृ० ६२ )

#### सकना का भी प्रयोग मिलता है:

- १. बरनि न सर्को भीत निर्मलाई। (इन्द्रावती पृ० ८)
- २. राखि न मके कोउ एक घरी। (पृहपावती)

निश्चयार्थक शब्द 'पैं' भी जिसका त्राचार्य गुक्ल जी ने निर्देश किया है यत्र तत्र मिलता है:

> जो विधि करें होय पें सोई। ( कुंवरावत: त्राली मुराद)

संस्कृत की विभक्ति बहुलता का धीरे-धीरे लोप होता गया। विभक्तियों के लोप से पदों में एकरूपता आती गई जिससे कहीं-कहीं अर्थ स्पष्टता में बाधा पड़ती थी। फलस्वरूप प्राकृत काल से ही इन एकरूप पदों में विशेष शब्दों के योग से अर्थ स्पष्ट किया जाने लगा। आधुनिक आर्य भाषाओं के कारक चिन्ह अधिकांशत: इन्हीं प्राकृत काल में खड़े हुये शब्दों के अविश्वष्ट हैं। वैसे भी संस्कृत की मूल विभक्तियों के धिसे रूप भी लगे लिपटे भाषा में चले आ रहे हैं। इस प्रकार अवधी के कारकों को दो भागों में बांटा जा मकता है:

- १. संस्कृत की विभक्तियों के संश्लिष्ट रूप ।
- २. प्राकृत काल से जुड़े शब्दों के घिसे रूप।

प्रथम के ऋन्त्रगत संस्कृत से विकसित मध्ययुग की 'हि' विभक्ति है। इस 'हि' के विभिन्न रूप 'हिं' या 'ह' कारकों में पाये जाते हैं। कर्ता कारक को छोड़कर, सब कारकों में तुलसी की भाषा में तथा ब्रजभाषा कवियों में यह प्रयोग पाया जाता है, किन्तु कर्ता में इस विभक्ति का प्रयोग इन कवियों की ऋवधी का विशिष्ट प्रयोग है:

- १. राजे कहा जहां मुख होई। (चित्रावली पृ० ४३)
- २. विधिनै अपने हाथ जो लिखा होइ तो होइ। (चित्रावली ४८ पृ०)
- ६. कौलै राना चीर उनारा। (चित्रावली पृ० १३३)
- ४. धर्मस्प विधिनै उपराजा। (चित्रावली पृ० १८)

इस 'हि' का संश्लिष्ट रूप विधिनाहि > विधिनाइ > विधने, त्रादि रूप में स्पष्ट हुत्रा है। श्रन्य कारकों में भी इसका प्रयोग मिलता है:—

कुंबर त्रानि राजिं जिहरावा (कर्म)
एहि विधि त्रहिनिस कौंलिहिं जाई (सम्बन्ध) (चित्रावली पृ० १३४)
संक संकोच न एकौ हियें (ऋधिकरण)
जोतिहिं मिलि जोति ठहरानी (ऋपदान)
सर्वनामों में भी यह 'हि' रूप पर्याप्त मिलता है।

कारक चिह्नों के प्रयोग इस सूफी साहित्य में श्रम्णव्यस्त मिलते हैं। पूर्वी श्रवधी की प्रमुख विशेषता 'कर्तृ त्व प्रत्यय' 'ने' का सर्वथा श्रमाव है, क्योंकि पूर्वी हिन्दी की सभी कियायें तिङन्त रूप में प्रयुक्त हुई हैं। एकाध स्थलों को छोड़कर 'ने' का प्रयोग नहीं मिलता। यह 'ने' छापे या प्रतिलिपिकार की श्रशुद्धि भी हो सकती है।

'विधि ने ऋपने हाथ जो लिखा होइ तौ होइ'

'विधि ने' के स्थान पर 'विधिनै' पाठ सम्भव है, जो युक्तिसंगती ज्ञान हता है, क्योंकि पुरानी 'हि' विभिन्न का योग कर्ना में भी होता था, वैसे यह 'हि' विभिक्त सभी कारकों में प्रयुक्त की जाती थी। इस प्रकार विधिनाहिं>विधिनाइ> विधिनै कर्ता में इस 'हि' का प्रयोग कई स्थलों पर हुआ है:—

- १. देवहि मन महं परा विचारा। (चित्रावली पृ० २७)
- २. राजै राजकाज निज दीन्हा। (इन्द्रावती पृ० ११)
- ३. धर्भ रूप विधिनै उपराजा। (चित्रावली पृ० १८)

हिन्दी भाववाचक क्रिया के कर्म के साथ जो 'की' कारक चिह्न रहता है ( उसने राम को देखा ) वह भी पूर्वी अवधी में प्राप्त नहीं होता, (ते देखे दोउ भ्राता ) 'रामायण' तथा ( धर्म रूप विधिन उपराजा ) किन्तु इन कवियों ने यत्र तत्र इसका प्रयोग भी किया है।

- १. जो वहि मुख को परगट देखा। ( इन्द्रावनी पृ० १८ )
- २. सो दीन्हा जिउ को वह दोसू।

त्राधिनक त्रवधी में इस 'को' एवं 'ते' का प्रयोग होने लगा है:-

'जेहि ने वहि मुंह का देखा'

बहुत सम्भव है कि यह पश्चिमी हिन्दी का प्रभाव हो।

सम्बन्ध कारक चिह्नों में यह प्रभाव स्पष्ट दृष्टिगोचर होता है। आचार्य शुक्ल जी के यमुतार पुलिंग सम्बन्धकारक का चिह्न 'कर' स्त्री लिंग का 'के' है। अधिकांश स्थानों पर यही चिन्ह प्रयुक्त हुये हैं जैसे:

- १. श्राया मान तपी कर।
- २. रक्तके धारा।

पर 'िततु के राज्' ऐस प्रयोग भी उपलब्ध हैं, साथ ही पश्चिमी हिन्दी के प्रभाव स्वरूप स्त्रीलिंग 'की' का प्रयोग भी पर्याप्त हुन्ना है।

१. ते सुबहान ग्रली 'की' भाखा । ( त्रानुराग बाँसुरी पृ० ८६ )

त्रीर पुलिंग में 'का' तथा 'को' भी प्रयुक्त हुये हैं। दूसरे रूप 'कर' 'केरा' ( पुलिंग ) त्रीर 'केरी' (स्त्रीलिंग ) भी प्राप्त होते हैं। मात्रा का ध्यान रखने के कारण पुलिंग 'को' का एक लघुनम रूप 'क' भी मिल जाता है। तुलसी ने भी त्रापनी भाषा में इसका प्रयोग किया है। सर्वनामों में इस प्रकार का प्रयोग विशेष नहीं खटकता (जेहिक, तेहिक त्रादिक) जब प्रश्नवाचक मर्वनाम 'का' (हिन्दी 'क्या') के लघु रूप 'क' के माथ मिलकर ज्याता है नव त्रार्थ में अम उत्पन्न कर देना है।

- १. हस्ति क भार क गदहा लेई। (चित्रावली पृ० १६)
- गंग क सपन भयो मोर लेखा। (चित्रावली पृ० ४०)

लघु करने की प्रवृत्ति न केवल सम्बन्ध कारक तक ही सीमित है वरन् ग्राधिकरण कारक चिह्न 'मों' को 'म' ग्रार ग्राव्यय 'नो' का 'न' भी हुन्ना है।

- १. श्रंक म गहो जो हिय सियराई। ( चित्रावली ए० १५५)
- २. नगर म होत धरम को काजा। इन्द्रावती पृ० १५)

ऊपर उदाहरण 'हस्ति क भार क गदहा लेई' में दूसरा 'क' 'कि' भी हो सकता है। इन किवयों द्वारा प्रयुक्त कारक चिह्न निम्न प्रकार से हैं। 'हि' का प्रयोग नो सभी कारकों में हुआ है जैसा कि स्नाचार्य शुक्त जी ने भी निर्देश किया है कि यह प्रयोग अपभंश काल से ही चला स्ना रहा था जो स्नब नष्टप्राय है शेष:—

कर्ता:

कर्म: कहं (कां) के, को।

करण : सन् से, सों, सेनीं।

सम्प्रदान: कहं (का) लागि (विद्या लागि) हुते, (मरन हुते)

त्रपादान: से, ते तें, (चनद्रहुते तें )

सम्बन्ध : कर, कै, की, क, को, केर, केरा केरी।

श्रिधिकरण: महं ( मां) पट, पे, ( मो, में )।

घरिह, परदेसे, हिएं, हियरें में भी ऋधिकरण का कारक चिह्न लुप्न रहता है।

सर्वनामों के प्रयोग में उल्लेखनीय बात यह है कि एक ही सर्वनाम के कई रूपों का प्रयोग एक ही स्थान के लिये पाया जाता है।

उत्तम पुरुष एक वचन में 'मैं' 'हम' तथा बहु वचन में 'हम' 'हमह' ।

एकाध स्थल पर त्रजभाषा का हों (में) भी प्रयुक्त हुआ है जैसे :-

हों त्राखर होइ चली न साथा। चित्रावली पृ० १७५।

हों तो वही चित्र कर मारा । चित्रावली ए० ५५ ।

मध्यम पुरुष: एक वचन ( तुई, तैं )

मध्यम पुरुष: बहु वचन ( तुम, तुम्ह )

प्रथम पुरुष: ( स्रो, वह, उन, उन्ह, सो )

प्रथम पुरुष: ( ता; इह, तिन, इन, इन्ह, यह )

- १. श्रोहि मुरत कां चीन्हा।
- २. सो निर्प को भूपित नाऊँ।
- ३. ता मुख केरा।
- ४. तिन मग कीनहिं।

बलाघात (Emphatic Particle) के साथ मिलकर मध्यम एव उत्तम पुरुष फर्ता के रूप भी त, म रह जाते हैं जैसे तहीं ( तूने ही ), महीं ( मैंने ही )।

- १. तहीं सरग सिस सूर बनावा।
- २. कहेसि महूँ निकसकै जाऊँ। चित्रावली ए० १३०।

कहीं कहीं पर प्रयोगों में अन्तर भी है जैसे : जिउ लेइ कीन्हेंसि हो रोगी । यहाँ पर 'हों' के स्थान पर 'मोहि' उचिन था । एक बचन के 'हम' का प्रयोग बहुबचन में हम लोग होने लगा था :

'ममता भरे कहाँ हम लोगें '

कार्रक चिह्नों के लोप हो जाने के उदाहरण प्रचुर मिलते हैं:

- १. धरमसाल एक जोगी त्रावा , में ) चित्रावली पृ० ५८।
- २. महादेव हम परसन ग्रहा (पर ) चित्रावली पृ० १८।
- ३. जागत बरस एक दिन जाई। (सम) चित्रावली पृ०५०।
- ४. वसन सोहाइ ऋंग जो ऋाहा । ् में ) चित्रावली पृ० ४३ ।

### क्रियाः

क्रिया के व्याकरणगत रूपों पर भी पड़ोसी बोलियों का प्रभाव स्पष्ट है। इन किवयों के प्रन्थों में ऋवधी की ही सहायक क्रियाओं के रूप नहीं बहिक ब्रज, कन्नौजी तथा भोजपुरी के भी रूप स्थान स्थान पर मिल जाते हैं।

### सहायक क्रिया (होना)

होना क्रिया के वर्तमान काल के रूपों के आदि में 'श्र' अत्तर पाया जाता है जोिक खड़ी बोली हिन्दी में नहीं है। अवधी में 'है' के स्थान पर 'श्रहें' बोलते हैं। सूकी काव्य में 'है' रूप भी कही-कहीं मिल जाता है जो सम्भवत: खड़ी बोली का प्रभाव है और अधिकांशत: मात्राश्रों के कारण उसका लोप भी पाया जाता है। यह 'श्रहें' बुन्देली में 'श्राय' रूप में वर्तमान है। इसके भूतकालिक रूपों का प्रयोग भी इन कवियों ने किया है। बहुत सम्भव है ये इसी रूप में उस समय प्रचलित रहे हों।

#### वर्तमान काल

- १. बूड़त ब्राहों समुंद मंभ नीरा ( उत्तमपुरुष एकवचन पुर्ल्लिंग )
- २. रूप समुद्र ऋहै वह प्यारी ( अन्यपुरुष एकवचन स्त्रीलिंग )
- ३. ग्रहिस तुही ग्रव मेरी साखी ( मध्यमपुरुप बहुवचन पुल्लिग )
- २. प्रगट होसि वैरागी भ्या ( मध्यमपुरुष बहुवचन पुल्लिंग )
- ५. भेद त्रालख के त्राहें संवारे ( त्रान्यपुरुप बहुवचन पुर्लिग ) वदन त्रारुण हिय हुलसन त्राहहीं ( त्रान्यपुरुप बहुवचन पुल्लिग )
- ६. जहं तहं मढ़ी गुफा वहु ग्राई ( ग्रन्यपुरुप वहुवचन स्त्रीलिंग )
- फ्रांस के संग जो ब्राहें त्राई ( ब्रान्यपुरुप बहुवचन स्त्रीलिंग )
   कोउ कह ब्राहि कोउ कह नाहीं ( ब्रान्यपुरुप एकवचन पुल्लिंग )
- ८ नैं कह सत को हिस का नाऊं ( मध्यमपुरुष एकवचन स्वींलिंग )
- ६. हहु अन्तरजामी तुम्ह देवा ( मध्यमपुरुष एकवचन पुल्लिंग ) उपर्युक्त उदाहरणों में पाँच बार्ने दृष्टव्य हैं :

- राट्रभापा हिन्दी की ये कियायें तिङन्त रूप में है अर्थात् पुरुष, वचन, भेद के अनुसार बदलती हैं किन्तु पुल्लिंग या स्त्रीलिंग के अनुसार नहीं।
- २. 'है' के पूर्व 'ख्र' कभी मिलता है कभी लुप्त रहता है।
- ३. 'सि' मध्यम पुरुष के अन्त में लगता है।
- ४. 'ब्रहै' 'हैं' 'ब्रहि' 'ब्रहई' स्त्रादि अनेक मात्रा भेद के कारण उपलब्ध होते हैं।
- ५. 'नाहिं' शब्द में सम्भवतः 'न त्र्याहिं' का योग है, इसिलये नहीं है के ऋर्थ में सर्वत्र प्रयुक्त है।
- ६. यह 'ब्राहै' रूप संस्कृत की 'ब्राम्' थातु में मिलता है : ब्रामित, ब्रासह, ब्राहइ ब्राहै। भूनकाल में इस 'ब्राहै' के रूप सम्भवत: ब्रावधी की ब्रापनी विशेषता है। यह रूप भी राष्ट्रभाषा हिन्दी के समान कृदन्त नहीं है ब्राब्धीन् यह पुरुष भेद के ब्रानुसार परिवर्तित होते रहते हैं।
  - कुमुदिनी नाउं सखी एक ब्रही ( ब्रान्यपुरुप एकवचन स्त्रीलिंग )
     चित्रावली पृ० १३४ ।
  - २. नेहि कुल मुर्मान पूत एक ऋहा ( ऋन्यपुरुष एकवचन पुर्क्षिग ) चित्रावली पृ० ३६ ।
  - ३. सोवत भाग ऋहे सो जागे ( ऋन्यपुरुष बहुवचन पुर्ल्लिग )
  - ४. इहै घरी हम जोगवत ग्रहहीं ( उत्तमपुरुष बहुवचन स्त्रीलिंग )

इस प्रकार पुरुष के त्र्यनुसार भी रूप परिवर्तित हुये हैं। पुल्लिङ्ग तथा वचन के त्र्यनुसार तो बदले ही हैं। हिन्दी में 'वे थे' -हम थे' पुरुष के त्र्यनुसार रूप नहीं बदलते।

ध्यान देने की बात यह भी है कि अपन्य पुरुष बहुवचन का रूप 'अहे' कहीं कहीं 'अहा' के रूप में भी प्रयुक्त मिलता है:

- १. ऋथिति सहस एक बैठे ऋहा ( थे ) चित्रावली पृ० ५८।
- २. वसन सोहाइ ऋङ्ग जो ऋाहा (था ) चित्रावली पृ० ४३!

इसी 'था' के ऋर्थ में प्राकृत कृद्धन्त 'हुत' का भी प्रयोग इन कवियों ने किया है।

१. सोहिल सेन जहाँ हुत राजा ( श्रान्यपुरुष एकवचन पुर्ल्लिग ।

चित्रावली पृ० १३४।

- २. कहेंसि राति रानी हुत त्राई ( मध्यमपुरुष एकवचन पुर्ल्लिग )
- ३. जो संग हुते सयान ( अन्यपुरुष बहुवचन पुह्निंग )

ब्रज एवं बुन्देली में 'हती, हती, हते' के रूप श्रब भी व्यवहृत होते हैं।

'था' के ऋर्थ में भूतकालिक कृदन्त 'रहा' पाया जाता है। राष्ट्रभाषा में जिन ऋथों में 'रहा' का प्रयोग होता है वह भी पूरी तरह से सुरिक्ति है। 'था' के उदाहरण में भिन्न प्रयोग दृष्टव्य हैं:

- मैं का रहेउं रहीं बहुनरी ( इन्द्रावती ए० ६५ )
- २. रहा सो निर्फ को भूपति नाऊं (था ) इन्द्रावती पृ० ७।

- ३. त्राठों मों मन्त्री एक रहा, राजा मानै ताकर कहा । इन्दावती पृ० ११२ ।
- ४. रहित रही इन्द्रियपुर नाऊं। ऋनुरागबाँसुरी ५० १२।
- ५. बुद्धसेन रह ताको नाउं ( था ) इन्द्रावती पृ० १२।
- ६. पंजी रही तइस मैं लीन्हा (थी) इन्द्रावती पृ० ३०।
- ७. त्रांगन बीच रहा जो सोवा।

सम्भव है कि इस प्रकार के बोलचाल का प्रयोग पहले 'रहता था' से प्रारम्भ हुआ हो पर अब 'था, थी' का ही अर्थ सुरुष्ट है। 'वह आवा रहा' आधुनिक अवधी में इसका प्रयोग पाया जाता है।

यहाँ पर इन किवयों के वर्णलोप की चर्चा करना ऋसङ्गत न होगा। किवयों के कुछ प्रयोग अमपूर्ण है:

१. 'कुंबर ऋंधेरे हा जहं परा'

(वहाँ अंधेरा था जहाँ कुंवर जा पड़ा )

२. 'में जस हा तस कीन्ह गुसाई'

'हा' के पहिले निश्चय ही 'ऋ' ऋथता 'ऐ' रहा होगा क्योंकि दोनों ही 'था' के ऋथें में प्रयुक्त हो सकते हैं। प्रारम्भिक 'र' का लोप ऋनुमान प्रमाण के ऋाधार पर ठहरता नहीं है ऋत: 'ऋ' का लोप मानना ही न्यायसङ्गत है।

'हा' तथा 'ही' का प्रयोग ब्रजभाषा में हुन्ना है। स्रत: इन ग्रन्थों में 'हा' का प्रयोग ब्रजभाषा का प्रभाव हो सकता है।

(१) ग्रकर्मक भ्तकाल में हिन्दी कियायें इदन्त हैं श्रौर ये कर्ता के श्रनुसार लिंक, वचन, भेद रखती हैं। पुरुष भेद नहीं रहता है।

जैसे राम गया, सीता गई ( लिङ्ग भेद )

राम गया, राम ऋाँर सोहन गये ( वचन भेद )

राम गया, में गया, तू गया ( पुरुष भेद नहीं )

पूर्वी हिन्दी की बोलियों की भाँति इन किवयों की भाषा में ख्रकमक भूतकाल की कियायें कृदन्त नहीं रह गई है, प्रत्युत तिङन्त में परिण्त हो गई हैं। इस प्रकार किया कर्ता के लिङ्ग वचन भेद के ख्रनुसार तो बदलती ही है, पुरुष भेद के ख्रनुसार भी बदलती है।

- १. गौरी पेम सों बौरी भई ( भएउ ) अनुराग बाँसुरी पृ० ६१।
- २. एक सखी ऋाएउ धन ऋोरा । इन्द्रावती पृ० ३६ ।
- ३. चले भवानी ग्रौर महेनू । चित्रावली पृ० १७ ।
- ४. लगीं साथ त्रागमपुर बारीं । इन्द्रावती पृ० १८ ।
- ५. में फ़ूल चुनै पर ग्राएउं ? इन्द्रावती पृ० ६ ।
- ६. श्राएउं भलो लाभ फुलवारी।
- यहाँ १२ एवं ३४ में लिङ्ग मेद है।

१३ एवं २४ में वचन भेद है।

२ और ५ में पुरुष भेद है।

(२) सकर्मक भूतकाल में हिन्दी क्रियायें हैं तो कृदन्त ही पर कर्म के अनुसार लिङ्ग वचन भेद रखती हैं। कर्ता के अनुसार नहीं।

किन्तु पूर्वी बोलियाँ यहाँ भी तिडन्त रूप धारण करती हैं। ग्रार्थात् पुरुष ग्रोर बचन के ग्रानुसार बदलती हैं पर लिंग भेद के त्रानुसार नहीं। कर्ता के त्रानुसार ही इनका रूप बदलता है तथा कर्म के त्रानुसार नहीं:

श्राली खोलेउ द्वार । कर्म के श्रानुसार किया का रूप का
 सपन कहानी कहेउ न कोई । पिरवर्तित नहीं हुन्ना ।
 गाएउ होरिय विरहिन गोरी । १, २ में लिंग मेद नहीं है ।
 भोर होत धन सिखन हंकारी । ३, ४ में वचन मेद नहीं है ।

भूतकाल में प्रथम पुरुष स्त्रीलिंग में दो प्रयोग रूढ़ पाये जाते हैं।

प्रथम द्वितीय

एक वचन भई, हं गरी भयेउ हं कारेउ

बहु वचन भई भइहि

१. गौरी प्रेम सों बौरी भई

२. एक सखी अ.एउ धनि ओरा

१. लगीं साथ आगमपुर बारी

२. चले भवानी और महेय

पहले रूप श्राधुनिक हैं श्रीर यही श्रधिक प्रचलित भी हैं। कर्ता के श्रानुसार तिडन्त रूप में जहाँ क्रियायें बदलती हैं वे रूप इस प्रकार हैं:

प्रथम पुरुष: दोष न पाइस कुंवर सरीरा । पुरुष एक वचन

रहांस रानि जब देखिसि चेतू । स्त्रीलिंग एक वचन

मध्यम पुरुष: त्राजु त्रास तें पुरएसि मोरी।

किन्तु पश्चिमी बोलियों की भाँति कुदन्त रूप भी क्रियात्रों के मिलते हैं :

१. नेगिन्ह साजी वेगि रसोई। कर्म के ब्रानुसार एक वचन है, कर्ता के ब्रानुसार बहुवचन नहीं।

२. भाववाच्य में क्रिया की गति प्रधान होती है। हिन्दी में भाववाच्य के समान प्रयोग की तटस्थ क्रिया (Impersonal Construction) कहना उचित है।

मैंने राम को देखा } लिंग भेद नहीं है। मैंने सीता को देखा } मैन लड़कों की देखा } वचन भेद हमने रमेश की देखा पुरुष भेद

इसी प्रकार इन किवयों में भी भूतकाल में एक सामान्य आकारान्त रूप पाया जाता है जिसका प्रयोग तीनों पुरुषों दोनों लिंगों एवं वचनों में समानरूप से होता है। कर्ता एवं कर्म की भी उपेद्धा हो जाती है।

| कर्मानुसार {          | १.<br>२.<br>३.<br>४.       | दीन्हा नैन पन्य पहिचानौं।<br>दीन्हा रसना ताहि बखानौं।<br>कीन्हा रात्रि मिले सुख तासौं।<br>कीन्हा दिन कारज है जासौं।                 |
|-----------------------|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| कर्मानुसार {          | १.<br>२.<br>३.<br>४.<br>५. | राजकुंवर छांड़ा सुखभोगू।<br>रानी फूज चढ़ावा।<br>सुवा रस रसना खोला।<br>ऋाठ मित्र राजा के पहिरा जोग दुकूल।<br>कालिञ्जर के लोग जो रहा। |
| पुरुष के त्र्यनुसार } | શ.<br>૨.<br>૨.<br>૪.<br>૫. | प्रेम चकोर सिंस नेही कीन्हा।<br>त्र्यालश्रेणी ने देखा।<br>सोवत जमल उपत मैं देखा।                                                    |

इसके त्रांतिरिक्त किहिस, दिहिस, कीन्ह, भूलिस, पाविस, त्राविस त्रादि प्रयोग भी मिलते हैं किन्तु कीन्हेंसि, दीन्हेस त्रादि प्रयोग विरल हैं।

भूतकाल में कुछ 'न' वर्णान्त कियात्रों का प्रयोग हुन्ना है जो कभी ब्रादर के न्नौर कभी बहु यचन के त्र्यर्थ में प्रयुक्त हुई हैं।

- १. पूछेन कहाँ परान तुम्हारा।
- २. कहेन बहुत त्रागम म्भा।
- ३. गइन सखी चंता चिल ऋ।ई।
- ४. बोलिन राजदीप की नारी।

व्रजभाषा के 'गयो भयो, चिल ऋायों' रूप भी जैसे के तैसे मिलते हैं।

गइल, रहिल एवं होला ऋादि रूप भोजपुरी के हैं जिनका प्रयोग भी कहीं कहीं हुआ है। नूरमुहम्मद ने 'इन्द्रावती' में ऐसे प्रयोग ऋधिक किये हैं।

- १. गइल जहाँ इन्द्रावनी रानी।
- २. रहिल रतन दर्पन में प्यारी।

- ३. रहिल ऋचत भइल सुधकारी।
- ४. रहिल एक तौ अलप अहारी।

भविष्यत् का 'व' वर्णान्त रूप है जो कि उत्तम तथा मध्यम पुरुष के साथ प्रधान रूप से ख्रौर यत्र तत्र ख्रन्य पुरुष के साथ भी ख्राता है।

| उत्तम पुरुष    | { | होत्र में जोगू ।<br>काढ़ि देव हम एकसरी ।                                                                  |
|----------------|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मध्यम पुरुष    | { | कहे न पाउब बात कछु।<br>रहब मरोरत हाथ।                                                                     |
| त्र्यन्य पुरुष |   | चलिंह न कोऊ साथ ।<br>मरम हमार जनाइहै, जाइ वसीठ तुम्हार ।<br>कोला परिहै होइ त्रकाजा ।<br>सब मरिहैं बौराइ । |

प्रथम पुरुष एक वचन 'होइहि' का आधुनिक रूप 'होई' हो गया है। उसका प्रयोग इन पंक्तियों में अधिक पाया जाता है जैसे

'जब कीरात नाभी कटि लेई।'

एकाध स्थल पर वर्णान्त शिलष्ट रूप उत्तम पुरुष के एक वचन के साथ में भी मिल जाता है।

'होइ निरास मरिहों बौराइ।'

#### त्रियार्थंक संज्ञाः

भविष्यकाल की ही भाँति कियार्थक संज्ञा में भी 'ब' वर्णान्त रूप पाया जाता है।

- तिरबो एकै बार न त्रावै। (कर्ना) त्रानुराग बाँसुरी पृ० १०६।
- २. ऋँहै गुलिक काढ़िवो गाढ़ा । ( कर्म ) इन्द्रावती पृ० २० ।
- रूप भेद पावे के कारन (सम्प्रदान) इन्द्रावती पु० ६६।

इनमें तिरबो एवं काढ़िबो रूप ब्रजभाषा का प्रभाव है। जबिक 'पावे' अवधी का ही है। रामचिरत मानस में भी 'मैं तव दसन तोरिवे लायक' पंक्ति में 'वे' वर्णान्त कियार्थक संज्ञा का प्रयोग है। अवधी की यह विशेषता है कि कियार्थक संज्ञा में कारक चिह्न जोड़ने के पहले किया को प्रथम पुरुष एक वचन वर्तमान काल का सा रूप दे देते हैं—जैसे 'भाषे' कंह'; पर पश्चिमी हिन्दी की बोलियों में पृथक चिन्ह – जैसे करने के लिये 'करन खां' का प्रयोग होता है।

'कन्या दान दिहै सों'। 'फिर हिन्दी भाषे पर ऋावा'।

## े २७४ ]

किन्तु हिन्दी के ये सुकी कवि अधिकांशत: बिना कारक चिह्नों के ही इसका प्रयोग करते पाये जाते हैं।

- १. कहां लिखें त्रावें वह नारी (में)
- २. खेलैं गये ऋहेरा (खेलने के लिये)
- ३. एक मनुष भेजैं जो जाऊं (भेजने से)

कहीं कहीं पर अन्त में अनुनासिक ध्वनि भी पाई जाती है।

- १. दुइ बसीठ जब पूछे ग्रावे ।
- २. पाप न रहे छिपाएं छिपा।
- ३. पुछैं कहेन बैन।
- ४. गएं विदेस।

संयुक्त कियायों में भी कियार्थक संज्ञा का कहीं कहीं कारक चिन्ह विज्ञुप्त रूप में पाया जाता है:

- १. श्रस गढ उन्नत तजै न चाही। इन्द्रावती पृ २३।
- २. 'कामयाव' रस भारते लागा । ऋतुराग बाँसरी पृ० ८५ ।
- ३. खेलै लागिन तारा मांहां। इन्द्रावती प्र०६३।

पर कहीं कहीं 'राज काज पुनि पूछा चाही' भूतकालिक कुदन्त रूप में भी कियार्थक संशा प्राप्त हो जाती है ऋौर कहीं कहीं पर

'लाग लोग घर ग्रावन छावै' मिलता है।

संयुक्त कियात्रों का प्रयोग उपलब्ध सूकी काब्य में बहुत ही कम पाया जातः है। उन कियात्रों के प्रयोग भी इन कवियों ने स्वतंत्र रूप से किया है जिसका प्रयोग पश्चिमी हिन्दी में सहायक कियात्रों के बिना होता ही नहीं।

- १. वरनों राजमंदिर की सोभा। (वर्णन करता हूँ) इन्द्रावती पृ० ८।
- २. भूलहिं मनुष देषि से बाटा । (भूल जाते हैं) इन्द्रावती पृ० १५।

संज्ञा एवं विशेषणों से भी बहुत सी कियाये इन कवियों ने बनाई हैं जिससे मंयुक्त कियात्रों का प्रयोग बच गया है।

> सपनाएउ, रहंसाए, मिरतहिं, लंगवें, पियराना, श्रिधकाना श्रादि । 'ना' वर्णान्त क्रियार्थक संज्ञा का भी प्रयोग मिलता है।

१. खेलब हंसन सोई पे लहना।

#### सर्वनाम :

मर्वनाम शब्दों के रूपों में भी बहुलता है। इन प्रयोगों में न केवल पश्चिमी हिन्दी के प्रयोग माम्मिलित हैं प्रत्युत मात्रा के फेर के कारण ब्रान्य नवीन रूप भी गढ़ लिये गये हैं: एकवचन बहुवचन ए० मैं, हों हम, हम्ह

उत्तम पु० मैं, हों हम, हम्ह कर्म मोहि, मो हम, हम्ह कहीं-कहीं 'हमें भी!'

सम्बन्ध मोर हमार

मेरा, मेरो आदि प्रयोग भी मिल जाते हैं। सर्वनामों पर प्रमुखतः पश्चिकी हिन्दी का प्रभाव है। कर्ता के लिये 'हौं' रूप का भी प्रयोग हुआ है।

'हों त्राखर होइ चली साथा।'

'मौं' प्रातिपदिक शब्द में 'हि' विभक्ति का योग सब कारकों में सज्ञा की ही भांति हुआ है।

भाषा की इन व्याकरण्गत विशेषतात्रों का निर्देश सम्पादित ग्रन्थों चित्रावली (जगन्मोहन वर्मा द्वारा ) इन्द्रावती (श्यामसुन्दर दास द्वारा ) अनुराग बांसुरी (त्रा० रापचन्द्र शुक्ल एवं अ। चन्द्रवली पान्डे ) के आधार पर किया गया है। हस्तिलि त ग्रन्थों की भाषा के स्वरूप का निर्धारण सम्पादन के अभाव में सम्भव नहीं है ग्रतः उनसे अधिक उद्धरण नहीं लिये गये हैं।

त्राधिकांश प्रेमाख्यानों की रचना श्रवधी भाषा में ही हुई है। जान कि एवं हुंसनश्रली के ग्रन्थों की भाषा पर ब्रज का प्रभाव कुछ श्रिधिक हैं। नूरमुहम्मद की 'इन्द्रावती' की भाषा भी साहित्यिक ब्रजभाषा से प्रभावित है तथा इसमें भोजपुरी शब्दों के प्रयोग भी श्रिधिक हैं जबिक 'श्रनुराग बांसुरी' में संस्कृत के तत्सम शब्दों का प्रयोग प्रचुरता से किया गया है।

केवल 'कार रूप की कथा' की भाषा खड़ी बोली का ब्रारम्भिक स्वरूप ज्ञात होती है। कथा के ब्रारम्भ में फारसी शब्दों का प्रयोगबाहुल्य है किन्तु वर्णनात्मक भाग में भाषा सरल ब्रोर बोधगम्य है।

इन किवयों की भाषा बड़ी समर्थ है, इन्होंने संज्ञा एवं विशेषण पदों से भी कियापदों का निर्माण किया है जो भाषा में सरलता के साथ ही ऋर्थव्यापकता का समावेश भी करते हैं। जैसे पियराना, सपनावा, विरधाहीं, उपनेड, रिसयाना च्रादि। कहीं कहीं ऐसे शब्दों का प्रयोग भी है जो किव-कल्पना, स्वरूप एवं वस्तुविशेष के गुण्-पिरचायक हैं जैसे तोने के लिये 'त्राप्त का। संस्कृत के तत्सम शब्दों का प्रयोग ऋषेचाकृत कम है। केवल नूरमुहम्मद ने ही ऐसे कुछ प्रयोग किये हैं जैसे हुनासन, कलभ, पनच, निमस्त्रा च्रादि।

इसके साथ ही विदेशी त्रारबी, फ़ारसी शब्दों का प्रयोग भी हुत्रा है, ऐसे शब्दों में सीना, फीव्यारा, वाहिद, लाशरीक, माबूद, कारसाज, क़ादिर, मुख्त्यार, रब, वेनियाज़, मुनाज़ात, लाजबाल, दराद, त्राल, हाज़िर, नाज़िर, सदके, यारगर, यारगनी, उस्ताद, खुद गाज़ी, वनन, त्रालिम, खाम, त्रामहाव, साकी, नलब, जुल्म, त्रादल, जोखम प्रमुख है। इन कवियो की भाषा में कुछ स्थानीय शब्दों का प्रयोग भी मिलता है भाषा प्रेमरम'

के रचियता शेख रहीम ने बहराइच में प्रयुक्त शब्दों एवं मुहाविरों का प्रयोग किया है। बाद के प्रन्थों में कुछ अंगरेजी के शब्दों सीन, डबल आदि का भी प्रयोग मिलना है।

मुहाबिरों का प्रयोग भाषा में प्रवाह ला देता है साथ ही भाव भी सुगमता से स्पष्ट हो जाता है। इन किवयों की भाषा में मुहाबिरों का ऐसा ही सजीव प्रयोग है, कहीं भी चमत्कार के लिये इनका प्रयोग नहीं हुआ है। लोकोिक यों एवं सूक्तियों का सहज प्रयोग भाषा की विशेषता है। नित्य जीवन में प्रयुक्त लोकोिक यों और मुहाबिरों का ही प्रयोग अधिक मिलवा है:

- १. टर गई पांव तरे से धरती।
- २. जैसे कञ्चन पाइ सहागा।
- ३. सूलन सेज कांट त्रास खरके, नींद कहां तुम बिन हिया दरके।
- ४. त्राजु सिरान हिया दुख जरा, मुए धान जनु पानी परा।
- ५. पुनि मन कहु गियान उपराजा, जांघ उघारे मरिये लाजा।
- ६. कौन मुनै त्रम को मित देई, हस्ति क भार क गदहा लेई।
- ७. धोवहु वेगि त्राहि जो लोना, कान टूट का करिये सोना।
- त्र विन घर नाहिन बनै, ज्यों मोती बिन सीप।
- भई है बात छुळुन्दर नाग।
- १०. हमहूँ दूध पान सों नाहीं, जो कोई ऋँचै जाय पल माहीं।
- ११. पेट पचे नहिं पान ।
- १२. जो जहिक जस लिखा लिलारा।
- १३. मारु न छीर भात मी लाता।
- १४. बातहिं हाथी पाइये, बातहिं हाथी पान ।
- १५. दिवस चार की चांदनी, फिर श्रंधियारो पाख ।

मुहाविरे भाषा को सङ्गठित श्रौर सुलभ बनाते हैं। भाषा की लान्तिशिकता का चमत्कार बहुत कुछ इन प्रयोगों पर निर्भर रहता है।

कुछ स्कियों का प्रयोग भी है:

- सत्य समान पूत जग नाहीं, सत सीं रहे नाउं जग माहीं।
   कीखि पूत एक देस बखाना, सत्य पूत चारौ खगड जाना।
- २. सील बिना कवि जान कहि, घर घर रूप बिकाइ।

यं सूक्तियां, लोकोक्तियां एवं मुहाबिरे भाषा की लोकरुचि को श्रौर श्रधिक स्पष्ट कर देते हैं। विभिन्न संस्कृतियों के सम्पर्क के कारण इन सूकी किवयों की भाषा में श्रद्रवी, फारसी एवं संस्कृत शब्दों का प्रयोग होना स्वाभाविक है। ऐसे मिश्रगों को स्वीकार कर लेना भाषा की शक्ति तथा सजीवता का परिचायक है।

#### शैली :

प्रत्येक प्रकार के काव्य की ब्रात्मा रस होते हुये भी भावों को सुष्ठु, क्रमबद्ध तथा प्रभावोत्पादक बनाने के लिये एक विशिष्ट शैली की ब्रावश्यकता होती है। बुद्धि, राग ब्रीर कल्पना के ब्रितिरक्त जिस तत्व का महत्व काव्य में है, वह शैली या रूपचमत्कार ही है। इन सूफी प्रेमाख्यानों की कथावस्तु, पूर्ण रूप से चिरत काव्य के उपयुक्त होते हुये भी इन प्रेम गाथाब्रों की रचना भारतीय चिरत काव्यों की सर्गवद्ध शैली पर न होकर, फ़ारसी की मसनवियों के ढङ्ग पर हुई है। मसनवी की कथावस्तु के लिये महाकाव्य की भांति ऐतिहासिक होना ब्रावश्यक नहीं है। मसनवी को सीधे-सादे शब्दों में हम प्रेमाख्यान कह सकते हैं। इन प्रेमाख्यानों की कथावस्तु ब्रध्यात्म एवं रहस्यवाद से सम्बन्धित भी हो सकती है ब्रीर शुद्ध प्रेम की व्यञ्जना भी इसका लच्च हो सकता है। मसनवी के विद्वानों का कहना है कि भारत में मसनवी की रचना, प्रारम्भ में रहस्यवाद से सम्बन्धित होती थी, जैसे 'बहरी' की 'मनलगन' ब्रादि, किन्तु बाद में सामन्तीय प्रभाव के कारण केवल प्रेमव्यञ्जना के हेतु प्रेमाख्यानों की रचना भी हुई। ऐसे ही शुद्ध प्रेमाख्यानों के ब्रन्तर्गत 'ख्लाबोख्याल' की गणना होती है।

हिन्दी के सूफी प्रेमाख्यान में इन दोनों ही प्रवृत्तियों का परिचय पाया जाता है। आरिम्भक प्रेमाख्यान रहस्य भावना से ऋनुप्राणित हैं, जबिक बाद के कुछ प्रेमाख्यानों में शुद्ध प्रेमव्यञ्जना ऋधिक मुखरित है। जान किव के ऋनेक प्रेमाख्यान, किव निसार का 'यूसुफ जुलेखा' तथा नसीर का 'प्रेमदर्पण' ऐसी ही कृतियाँ हैं।

इसके ऋतिरिक्त मसनवी के सम्बन्ध में ध्यान देने की बात यह भी है कि मसनवी की रचना किसी एक छन्द या बहर में होती है, ऋनेक छन्दों का प्रयोग वर्जित है। इन सूफ़ी किवर्यों ने इस द्वेत्र में फारसी बहरों या छन्दों को नहीं ऋपनाया प्रस्युत ऋपभंशाकालीन चरित काव्यों की पद्धति पर लगभग सभी ने दोहा, चौपाई छन्दों में ऋपनी कथा कही है। किसी-किसी किय ने, जैसे नूरमुहम्मद ने ऋपनी 'ऋनुराग बाँसुरी' में दोहे के स्थान पर बरवें का प्रयोग किया है। किन नसीर ने पट्ऋतु वर्णन में ब्रजभाषा के प्रिय छन्द किन का प्रयोग किया है।

कथा के त्रारम्भ में परमेश्वर की वन्दना, मुहम्मद साहब का गुण्गान भी मसनवी की परम्परा है। इसके बाद सुन्नी किवयों के द्वारा मुहम्मद साहब के चार मित्रों, एवं शियात्रों के द्वारा मुहम्मद साहब की पुत्री उनके पित एवं पुत्रों का यशोगान रहता है। शाहेवकत की प्रशंसा भी एक त्रावश्यक द्यंग है। सभी मूफी प्रेमास्यानों में मसनवी की इस परम्परा का पालन किया जाता है, केवल जान किव के उन प्रेमास्यानों को छोड़कर, जहाँ किव केवल किसी भाव विशेष की व्यास्या एवं महत्व प्रदर्शित करना चाहता है।

किव श्रपना त्रात्मपरिचय देने के साथ ही, कथा रचना का उद्देश्य भी कहता रहता है। गुरु-परम्परा का निर्देश भी इन प्रेमाख्यानों में उपलब्ध होता है। कथा का विभाजन सर्गों या अध्यायों में विस्तार के अनुसार न होकर स्थान-स्थान पर घटनाओं या प्रसंगों के अनुसार रहता है। यह उल्लेख भी किसी-किसी मसनवी में केवल संकेतात्मक और किसी में विस्तृत होता है। किन्हीं मसनवियों में कथा सीधे-सादे ढंग से आरम्भ कर दी जाती है और किसी में कुछ पंक्तियाँ वस्तु निर्देश करती हुई पाई जाती हैं।

सूफी प्रेमाख्यानों में यह सभी लज्ज् यथास्थान प्राप्त होते हैं।

सूफियों का उद्देश्य परमप्रेम की प्राप्ति था श्रौर उसी के हेतु लोकजीवन में प्रेम की पीर जगाना उनका साधन था। इन्होंने श्रपने इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए खरुडनात्मक पद्धित की श्रोर विशेष ध्यान नहीं दिया। यदि कहीं ऐसा किया भी है तो वहाँ दृष्टान्त . श्रालंकार का श्राधार लेकर अपने खरुडन को भी साधु बना दिया है। ऐसे स्थल मूर्तिपूजा या पापाण पूजन के विरोध में ही श्रिधिक श्राते हैं, श्रान्यथा इन स्फी कवियों की कथन शैली खरुडनात्मक नहीं है।

फारसी मसनवियों को कुछ लोग चार वर्गों में विभक्त करते हैं — १. लम्बे-लम्बे महाकाव्य २. प्रेमाख्यानक काव्य ३. साधारण त्याख्यानक काव्य ४. किसी विशेष दृष्टिकोण से लिखी गई छोटी-छोटी कहानियाँ जिनका संकलन किसी सूत्र के त्याधार पर कर दिया जाता है।

हिन्दी के सूक्षी प्रेमास्यान, प्रेमास्यानक मसनवी काव्य की भाँति ही हैं। उनकी कथन शैली भी वर्णनात्मक ऋधिक है। इन प्रेमास्यानों में विषय-प्रधान शैली का स्वरूप ही दृष्टिगोचर होता है। विषय प्रधान शैली में विषय वर्णन ही प्रधान होता है, कृतिकार की स्वकीय वैयक्तिता प्रथक लांचत नहीं होती।

त्रात: शैली की दृष्टि से ये प्रेमाख्यान फारसी मसनवी पद्धति पर लिखे गये हैं जिनमें भारतीय काव्य के तत्वों का भी सिन्नवेश है। इनमें वर्णन शैली की मार्मिकता एवं प्रभाव स्पष्ट लिन्नत होता है।

भाषा की दृष्टि से संद्येप में ये काव्य लोकभाषा में लिखे गये। ऋधिकांश प्रेमाख्यान ऋवधी में लिखे गये हैं। जान किव एवं हुसेन ऋली के ग्रन्थों पर ब्रजभाषा का प्रभाव है तथा 'कथा कामरूप' की रचना खड़ी बोली में हुई है।

# १२

## सुफ़ी-काव्य की सामान्य प्रवृत्तियां

सूफी प्रेम-कथात्रों की रचना विशेष लह्य-सिद्धि के हेतु की गई। लौकिक प्रेमाख्यानों की भांति केवल प्रेम या रित का वर्णन इनका ध्येय नहीं रहा। इन किवयों को काव्य के माध्यम से त्रपने सिद्धान्तों को प्रसारित करना था। इनका लच्य जनजीवन में श्रपनी साधना का स्थान बनाना, तथा लोकमत को त्रपनी क्रोर त्राकृष्ट करना था। श्रतएव उन्होंने सिद्धान्त प्रतिपादन के हेतु त्राकर्षक कथानक चुना तथा उसे रस, श्रलंकार, छन्द एवं प्रचलित भाषा से समन्वित करके मनोहर रूप प्रदान करने का प्रयास किया इस प्रकार त्रपनी भावाभिव्यक्ति को काव्य का सरस परिधान इन किवयों ने पहनाया।

कथानक ऋधिकांश भारतीय हैं। बहुत सम्भव है कि लोक प्रचलित कहानियों को जैसे का तैसा इन किवयों ने ग्रहण किया हो, ऋत: स्वाभाविक रूप से पात्र भी भारतीय हो गये हैं। हिन्दू देवी देवताओं का अवतार तथा उनके प्रति श्रद्धा प्रदर्शित करना, भारतीय वातावरण एवं संस्कृति, भावों तथा परम्पराओं के सम्यक् निर्वाह के द्वारा एक ऋोर तो कथानक में स्वाभाविकता का समावेश हुआ है तथा दूसरी श्रोर किव का लच्य सिद्ध हो कर, उसका काव्य जन-जीवन की वस्तु बन गया है।

कुछ सूफी कवियों ने इसके त्रातिरिक्त भी त्रापनी मनीवृत्ति प्रदर्शित की है, कथानक को शामी परमपरा से चुनना एवं कथा प्रसंग के व्याज से हिन्दू मूर्तियों एवं हिन्दू मान्यतात्रों की त्रवहेलना करना तथा स्वयं को कट्टर मुसलमान त्रौर इस्लामानुयायी घोषित करना त्रादि इसी के त्र्यन्तेगत हैं। त्र्मुहम्मद ने 'श्रनुरागं-बांमुरी' में स्पष्ट रूप से त्रपनी कट्टरता की घोषणा की है। उन्होंने इस्लाम की बांमुरी के सम्मुख हिन्दू देवी देवतात्रों को मूर्छित होते दिखाया है। किव नसीर एवं निसार ने प्रेमदर्पण, तथा यूमुफजुलेखा का कथानक शामी परम्परा से ही चुना। मूर्तियूजा का विरोध नो लगभग सभी कवियों ने किया है; मंभन, उसमान, जान, कासिमशाह, शेख रहीम, श्रलीमुराद, किव नसीर एवं निसार, किमी ने भी इस विषय को नहीं छोड़ा है। ये किव सम्भवतः बहुदेवोपासना के स्थान

पर एकदेवोपासना की स्थापना करना चाह्ते थे ख्रौर साथ ही पाषाणमूर्तिपूजन के किसी ख्रादशीत्मक स्वरूप को स्वीकार नहीं करते थे। सूकी कवियों की इस मनोष्टित का संद्यित परिचय देने के बाद उनके काव्य की सामान्य प्रवृत्तियों की चर्चा उपयुक्त होगी।

#### प्रेमकथाएं :

भारतवर्ष में प्रेमाख्यानों की परम्परा बड़ी प्राचीन है। ऋग्वेद के यम यमी, पुरुखा उर्वशी त्यादि कथा के बीज उपनिषत् काल में कथा के रूप में व्यक्त हुये, संस्कृत के लित साहित्य में कुमार सम्भव, मेबदूत, कादंबरी, त्राभिज्ञान शाकुन्तल त्यादि प्रमुख प्रेमाख्यान उपलब्ध हैं। इसके पश्चात् ऋपभंश कालीन जैन एवं बौद्ध साहित्य में प्रेमाख्यानों के द्वारा नीति त्यौर धर्मापदेश देने का प्रयास दिखाई देता है। ऋन्त में हिन्दी साहित्य में प्रेमाख्यानों की एक पृथक परम्परा ही हिष्टो निचर होती है जिसकी चर्चा 'सूकी काव्य की पृष्ठभूमि' ऋष्याय में हो जुकी है।

सूफियों के प्रेमाख्यान, उपिमित कथा के समान, योरीप की धार्मिक मुखान्त कथाओं (Religious comedies) की कोटि में त्राते हैं। ऋषिकांश भारतीय प्रेमाख्यान योरीप के प्रेम महाकाव्यों (Love Epics) तथा धार्मिक सुखान्त कथाओं के समान हैं। प्रेम व्यंजना को छोड़कर भारतीय और विदेशी प्रेमाख्यानों में कथानक-संगठन लगभग एकसा है। इन दोनों में राजकुमारों और राजकुमारियों की प्रेम कहानी वर्णित रहती है, किन्तु सूफी प्रेमाख्यानों में वर्णित प्रेम, पाश्चात्य प्रेमाख्यानों की भाँति सामन्तीय प्रेम नहीं है। पाश्चात्य अद्भुत एवं प्रेमतत्व पूर्ण कथाओं में जिस प्रकार जादू की शिक्तयों एवं अपसराओं का वर्णन रहता है, उससे कहीं अधिक सूफी प्रेमाख्यानों में, दैत्य दानव, अपसराओं, वनदेवियों, अदृश्य संत ख्वाजा खिल्ल एवं इिलयास तथा गुरु की अदृभुत चमत्कारिक शिक्तयों का समावेश रहता है।

लगभग सभी सूफ़ी प्रेमकथायें प्रबन्धकाव्य की कोटि में आती हैं। इन प्रेमकथाओं का कथानक किसी राजपरिवार से सम्बन्ध रखता है। कथानकों के जुनाव में तथा प्रमुख घटनाओं के यथासम्भव स्वाभाविक चित्रण में किवयों ने बड़ी सतर्कता प्रदर्शित की है। बीच बीच में ऐसे प्रसंगों का समावेश किया गया है जिनसे पूरे प्रबन्ध में रोचकता आ जाती है। परिस्थितियों के संयोजन में विश्वज्ञलता नहीं है प्रत्युत कार्यगरण सम्बन्ध है। ऐतिहासिक कथानकों के विकास में कल्पना का भी विश्वेष योग है। कथानिर्वाह की इस स्वाभाविकता के साथ ही कवियों को सदैव यह भी ध्यान रखना पड़ा है कि घटनायें तथा परिस्थितियाँ किसी प्रकार से उनके कथारूपकों और अध्यात्मिक उद्देश्य के विरुद्ध तो नहीं पड़ती, वे किसी भी प्रकार से कथारूपक के आदर्श की विकृत या अंगहीन तो नहीं कर देतीं।

सारी घटनात्रों को स्वाभाविक स्वरूप प्रदान करना तथा त्रान्त में घटनात्रों को एक रूपक का त्रांग बनाकर उससे त्राध्यात्म की व्यंजना करना सरल काम नहीं था। इस दोहरे

प्रयत्न में हर सूफी किंव सफल नहीं हो सका। स्वयं जायमी भी इम प्रयत्न में सफल नहीं हो पाये हैं। उन्हें अपने कथारूपक की व्याख्या करने को बाध्य होना पड़ा ख्रीर फिर भी कहीं कहीं घटनात्रों में विरोध लिंदत होता है। जायमी अपने कथारूपक के निर्वाह में पूर्ण सजग है, किन्तु जान ऐसे सूफी किंव हैं जिन्हें अपनी प्रेमकथा को रूपकात्मक स्वरूप देने की अधिक चिन्ता नहीं जात होती, फलस्वरूप उनकी कथायें प्रेमकथायें ही जान पड़ती हैं तथा सूफियों का अपितम लद्य 'वस्ल' इन प्रेम कथाओं से पूर्णत: सिद्ध नहीं हो पाता। हिन्दी सूफी प्रेमकथाओं में घटनात्रों की संयोजना भारतीय चरित काव्यों की भाँति ही है, किन्तु कथारूपकों की इस पद्धति पर जैनचरित काव्यों के साथ ही साथ फारसी की मसनवी परम्परा का भी प्रभाव है। सूफियों का सिद्धान्त प्रचार के हेतु प्रेमकथाओं को ही प्रअय देना इन दोनों ही कारणों से सम्भव है। जामी की 'यूस्फ-जुलेखा' में इसी प्रकार प्रेम के अध्यात्मीकरण का प्रयास किया गया है।

### चरित्र चित्रगः

प्रबन्ध काव्यों में चिरित्र चित्रण का विशेष महत्व है। पात्रों के चिरित्र और श्रम्नेक कार्यों से उत्पन्न समताओं और विषमताओं के मध्य पात्र का उत्थान पन्न प्रदर्शित करने में किवयों को जहाँ एक ओर कथा में संगति बैठाने का प्रयत्न करना पड़ता है, वहीं दूसरी ओर उन्हें अपने अध्यात्मिक उद्देश्य को भी सिद्ध करने का प्रयास करना पड़ा है। कथा के अन्त में इन सूफी किवयों ने अपने चित्रित पात्रों को कथारूपक के अनुसार प्रदर्शित करने की चेष्टा की है। यहीं पर किव-कथन तथा कथा की स्वाभाविकना पर विचार करने का अवसर पाठक की प्राप्त होता है।

ऐतिहासिक कथानकों से सम्बन्धित प्रेम कथात्रों में किव ने ऐतिहासिक पात्रों के साथ साथ काल्पनिक पात्रों की त्रावतारणा की है। इन पात्रों की त्रावतारणा किव ने केवल प्रधान पात्र के चिरत्र को उत्कृष्टना देने या घटनात्रों में स्वामाविकता का समावेश करने के लिये ही नहीं की है, प्रत्युत वे किव के त्रान्तिम उद्देश्य त्रध्यात्मिक तत्व की व्याख्या में भी सहायक हैं। जायसी के पद्मावत में तोते की त्रावतारणा कथा प्रवाह की स्वामाविक गित में सहायक होने के साथ ही 'गुरु सुत्रा जेंद्र पन्थ देखावा' की दृष्टि से सूफी मत के सिद्धान्त विशेष की व्याख्या करना है। ऐसे पात्रों के लिये, प्राय: सभी प्रेमकथात्रों में, परी परेवा, तवी या ब्राह्मण् त्रादि की त्रावतारणा सूफी कवियों ने की है, तथा ऐसे कुछ पात्रों का समावेश भी हुत्रा है जिनकी त्रावश्यकता केवल कथा की स्वामाविक गित के हेतु है, जैसे राज्य, दूनी, मालिन, जोगी, बनचर त्रादि।

चित्रित चित्रण की दृष्टि से जायसी, नूरमुहम्मद त्रादि किव जितने सफल हुये हैं उतने त्रान्य किव नहीं हो सके। इसका प्रधान कारण सम्भवत: इन किवयों का शामी परम्परा से अनुप्राणित त्रालिफ लैला त्रादि मसनवियों की त्रानुकरण प्रदृत्ति है, जिनमें परियों, मिहों, त्राजारों, दानवों और त्रान्य त्रालोंकिक तत्वों की भरमार मिलती है। इन त्रालोंकिक

नत्वों के समावेश से घटित ऋस्वाभाविक घटनात्रों को केवल कल्पना की सहायता से ही सत्य समभकर, कथा-कौत्हल को जायत रक्खा जा सकता है।

कुछ सूकी किवयों ने पात्रों का नामकरण अपने अध्यातिमक उद्देश्य के आधार पर ही किया है। इस अवस्था में कथा की स्वामविकता तथा किव का अभीष्ट 'इश्क हकीकी' का स्पष्टीकरण भी सरल हो जाता है। किव न्रमुहम्मद ने 'अनुराग वाँसुरी' में पात्रों की योजना इसी प्रकार की है। राजा 'जीव' का पुत्र 'अन्तःकरण' है, तथा पुत्र के सखा हैं बुद्धि, चित्त एवं अहंकार आदि। इस प्रकार किव को एक सुगमता प्राप्त हो जाती है, और वह कथा की मनोरज्ञकता के साथ-ही-साथ अध्यात्म का भी स्पष्टीकरण सरलता पूर्वक करता जाता है, किन्तु इस प्रयत्न में चिरत्रचित्रण की उत्कृष्टता लिख्त नहीं होती। व्यक्तित्व एवं चिरत्र की दृष्टि से किसी काव्य अन्य की आलोचना करना आधुनिक प्रणाली है। पुरानी परिपाटी के इन कियों का ध्यान भी चिरत्र का सूद्म विश्लेषण करने की ओर नहीं था।

#### भाव-व्यंजनाः

चित्रण में कहीं कहीं श्रसफल होने पर भी भाव-व्यञ्जना में सूफी किव श्रिषकांश सफल हुये हैं। सूफी प्रेमकथा की प्रचलित परम्परा के कारण इन किवयों की भाव-व्यञ्जना श्रिषकांश रूढ़िगत ही है। उसमें किसी मौलिकता का समावेश करने का श्रवसर किव को नहीं मिल पाना। ऐसी रचनाश्रों के प्रमुख पात्र एक परिस्थित विशेष में जन्म लेते हैं। एक ही ढङ्ग के प्रेम में पड़ते तथा श्रातुर होकर मार्गप्रदर्शक के श्रमुसार प्रेममार्ग में श्राप्रसर होकर विरह वेदना सहते हैं, श्रीर श्रन्त में संयोग हो जाता है। नायक के जीवन की श्रिषकांश बानें परम्परागत ज्ञात होती हैं। नवीन घटनाश्रों का समावेश, विरोध की भयंकरता, प्रेम-व्यञ्जना की उत्कृष्टता श्रादि सहायक कथा की मौलिकता में ही प्राप्त हो सकती हैं श्रन्थथा प्रेमियों का प्रेमभाव श्रातशयता की कोटि में पहुँच कर, पारस्परिक मिलन के श्रभाव में, विरह पीड़ित रहना श्रीर फिर उसी के चिन्तन में दुलघुल कर कालयापन करना इन कथाश्रों का प्रधान विषय हैं। ऐसे विषयों का वर्णन करते समय किवयों ने श्रिकांश ईरान तथा भारत की रूढ़िगत परम्पराश्रों का ही श्रनुसरण किया है।

विरहदशा का वर्णन करते समय किव यदि कहीं नवीनता का ममावेश कर पाता है तो या तो वह उहा के छाधार पर नवीन उत्पेचा छौर छत्युक्तियों का छाश्रय लेता है, या कहीं-कहीं गृढ़ भावों के यूच्म विश्लेषण में प्रवृत्त होता है। प्रेम और विरह के छातिरिक्त इंध्यां, उत्मुकता, सहानुभूति, विवशता छादि भावों की व्यवना भी उपलब्ध होती है। भावों का सफल निरूपण केवल उन्हीं किवयों से सम्पन्न हो सका है जिन्होंने चरित्रचित्रण का महत्व, घटनाप्रवाह से छिक ममभा है।

## वस्तु एवं घटना वर्णन :

इन सूकी किवयों के वस्तु तथा घटना वर्णन में भी कोई नवीनता दृष्टिगोचर नहीं होती। सिरता, समुद्र, उद्यान, महल आदि के रूढ़िगत वर्णन ही इन काव्यों में उपलब्ध होते हैं। इन वस्तुवर्णनों में किव को अवसर प्राप्त होता है कि वह अपनी नवीन कल्पना और पिरिस्थिति से लाभ उठाकर सजीव वर्णन करे, किन्तु अधिकांश किवयों ने इस आरे विशेष ध्यान नहीं दिया है। कहीं-कहीं वर्णन इतना विस्तृत है कि उनसे किवयों के वस्तु आन के अतिरिक्त कीत्इल, आकर्षण या प्रभावशीलता में किञ्चित भी वृद्धि नहीं हो पाती। जायसी का बारहमासा प्रसिद्ध है तथा लगभग सभी सूकी प्रेमकथाओं में बारहमासे वर्णित हैं, परन्तु अधिकांश किवयों ने परम्परा का पालन किया है। नवीनता या मौलिकता का दर्शन विशेष नहीं होता।

इसी प्रकार प्रेममार्ग या साधनामार्ग में प्रवृत्त साधक की कठिनाइयों के प्रति सहानुभूति उभन्न होने के पूर्व ही एक निश्चित उद्देश्य ग्रौर वर्णनसाम्य के कारण जिज्ञासा शान्त हो जाती है। प्रतिनायक या विरोधी दैत्य दानव ग्रादि से युद्ध वर्णन लगभग सभी कथात्रों में उपलब्ध हैं, किन्तु वहाँ भी नायक के प्रभुत्व एवं शौर्य को प्रकट करने की शीव्रता ने वीरस का सम्यक परिपाक नहीं होने दिया है।

## भाषा एवं शैली :

सूफी किवयों ने त्रापने काव्य में त्राधिकांश स्रविधी भाषा का ही प्रयोग किया है। प्राप्त कथात्रों में केवल कथा 'कामरूप' की भाषा खड़ी बोली है। इस च्रेत्र में जायसी, किव जान, उसमान ख्रीर नूरमुहम्मद ऋधिक सफल हुये प्रतीन होते हैं, यद्यपि जान किव के काव्य में ब्रजभाषा ख्रीर पञ्जाबी का पुट ऋधिक है। जायसी द्वारा शुद्ध लोक भाषा ख्रबधी का मुहाविरेदार प्रयोग तथा नूरमुहम्मद का संस्कृत ज्ञान विशेष उल्लेखनीय है। जायसी की भाषा में जहाँ सादगी ख्रीर स्वाभाविकता ऋधिक है, वहीं ऐसे प्रीट स्थल भी हैं जहाँ ख्रलंकारों की छटा तथा शब्द योजना दर्शनीय है।

कवि उसमान की भाषा में भोजपुरी के शब्द तथा मुहावरे भी प्राप्त होते हैं, फलस्वरूप इनकी उक्तियों में सरसता ऋधिक है।

जान कवि का भाषा पर सर्वाधिक श्रिधकार है। भाव तथा पात्र के श्रनुकूल भाषा का मंयोजन, श्रवध श्रौर बज दोनों ही भाषाश्रों का प्रयोग तथा श्रलफ खां की पैड़ी श्रादि में राजस्थानी श्रौर पंजाबी का मिश्रित प्रयोग उल्लेखनीय है। हुसेन श्रली कृत 'पुह्पावती' की भाषा पर भी बज भाषा का प्रभाव है। त्र्मुहम्मद का संस्कृत ज्ञान उच्च कोटि का जान पड़ता है। वे बहुज किव थे जिनके काव्य में यमक बाहुल्य पाया जाता है। सूफी किवयों द्वारा प्रयुक्त फारसी, श्ररबी एवं तुर्की श्रादि भाषा के शब्दों श्रौर

हुइविरों का प्रयोग स्वाभाविक रूप से हुआ है। सरमता तथा सहुदयता का समावेश सर्वाधिक कवि मंभन के वर्णनों में प्राप्त होता है।

छंद योजना में इन सभी कवियों ने दोहा चौपाई की प्रचलित पद्धति को ऋपनाया है। कवि नूरमुहम्मद ने ऋनुरागवांसुरी में चौपाई श्रोर वरवे क्रम रक्खा है।

इन काव्यों में द्यधिकांश शृंगार रम का परिपाक हुत्रा है, जिसमें संयोग तथा विम्रलम्म दोनों का यथास्थान वर्णन है। शृंगार रस प्रधान इन काव्यों में नायक के उत्कर्ष को त्रांकित करने के लिये कहीं करीं, वीर, वीमत्स त्रीर भयानक रसों का वर्णन भी हुत्रा है, किन्तु उनसे शृंगाररस-चर्वण में किसी भी प्रकार का व्यवधान उपस्थित होता नहीं जान पड़ना।

अलंकार योजना में अधिकांश इन किवयों ने रूपक, अनन्वय, अतिशयोक्ति, उत्प्रेत्ता, उपमा, यमक या अनुप्रास का प्रयोग किया है, किन्तु अन्य अलंकारों का भी अभाय नहीं है।

सभी प्रेमाख्यानों की रचना मसनवी पद्भित पर हुई है।

## सूफ़ी प्रेम कथात्रों की प्रमुख विशेषतायें

यद्यपि हिन्दी साहित्य में सूनी प्रेमकथा छों के पूर्व भी प्रेमाख्यानों की परम्परा प्रचित्तत थी किन्तु सूनी किवयों ने इन प्रचित्त प्रेमाख्यानों के स्वरूप को ज्यों का त्यों ही ग्रहण नहीं किया, प्रत्युत इन प्रेमगाथा छों की विशेषना छों को ग्रहण करते हुए उनमें विशेषना एवं नवीनता का समावश कर दिया है। सूनीमन के इश्क से संबन्धित विचारों के प्रचार के हेतु इन किवयों ने छपने प्रेमाख्यानों को कथा- पक का रूप दे डाला है।

इस प्रकार के प्रेमाख्यानों में पौराणिक आख्यान केवल भारतीय होतों से ही न आकर इस्लामी एवं शामो परम्परा के यूसुफ जुलेखा ऐसे उपाख्यानों के रूप में भी आते हैं। इन प्रेम कथानकों के वर्णन में भी भारतीय वातावरण तथा संस्कृति का चित्रण रहता है। भारतीय पौराणिक आख्यान में 'नल एवं दमयन्ती' प्रेमोपाख्यान विशेष प्रिय रहा है। इसी प्रकार सूकी कहानियों में चित्रदर्शन, स्वप्नदर्शन, साज्ञातदर्शन तथा सौन्दर्य-कथन के आधार पर उनके प्रेम के चित्रण में उस शुद्ध एवं नैसिर्गक प्रेम व्यव्जना का आभास मिलता है जो भारतीय लोक गीतों की अपनी विशेषता है।

ऐतिहासिक कथानकों के रूप में मूकी किवयों ने रवसेन एवं पद्मावती, तथा देवलदेवी एवं पिद्मखां की प्रेमकथा का वर्णन अधिक किया है। अन्यकथाओं के मध्य भी इन किवयों ने ऐतिहासिक घटनाओं का वर्णन किया है। किव जान एवं अलीमुराद इन कला में सर्वाधिक निपुण अतीन होते हैं। ऐतिहासिक घटना के स्थान पर कहीं कहीं केवल ऐतिहासिक नाम ही मिल जाता है। जैमें 'छीता' प्रेमोपाख्यान में अलाउद्दीन का नाम ऐतिहासि ना का परिचायक है किन्तु उसका चरित्र ऐतिहासिक न होकर कविकल्यन

है। इसी प्रकार ख्वाजा अहमद की 'नूरजहां' का ऐतिहासिक नाम होते हुये भी रचना पूर्णरूपेण काल्पिनिक है। अधिकांश सूफ़ी कथायें, मधुमालत, चित्रावली, इन्द्रावनी,अनुराग बांसुरी, नूरजहां, हंसजबाहर, भाषा प्रेमरस, पुहुपावती, कुंवरावन, ज्ञानदीप, आदि कल्पना प्रसूत हैं।

इन कथारूपकों का वास्ताविक उद्देश्य 'इश्क मज़ाजी' के द्वारा 'इश्क हक्नीकी' का प्रतिपादन करना रहता है, जिनमें प्रेम भावना की उत्पत्ति स्वप्रदर्शन, चित्रदर्शन गुण्अवण् या साज्ञात दर्शन से होती है। नायक नायिका के सीन्दर्य पर विमोहित होकर, मिलन के लिये शातुर हो जाता है और फिर लच्य प्राप्ति के हेतु सर्वस्व त्याग, कठिन तप बाधाओं को सहर्ष सहने को समद्ध हो जाता है। विध्न बाधाओं को फेलता हुआ वह अपसर होता है और सफलता प्राप्तकर पुनः अनेक अड़चनों को पार कर वह स्वदेश प्रत्यावर्तन करता है।

ऐसी प्रेमगाथात्रों के रचियतात्रों ने इसी मूलसूत्र के आधार पर लगभग सभी रचनात्रों का ढाँचा खड़ा किया है तथा यह पुष्ट करनेका प्रयत्न किया है कि प्रेमका भूखा साधक किस प्रकार सर्वप्रथम प्रेम-तत्व का संकेन पाता है तथा उससे प्रभावित होकर विभिन्न साधनात्रों में प्रवृत्त होता है ! साधक अपनी सिद्धिप्राप्ति के हेतु अड़चनों की भयंकरता एवं दुरूहता पर ध्यान नहीं देता त्रौर न किसी प्रलोभन में पड़ता है तथा अन्त में सफलता प्राप्त कर ही लेता है । प्रस्तुत कथानकों में प्रेमी का पथ सहायक कोई परी, देव अथवा पत्ती आदि रहते हैं जो किठनाई के समय मार्ग का विवरण देकर सहायता करते हैं । इसी प्रकार साधक का मार्ग प्रदर्शन कोई गुरु या पीर करता है । मार्ग में आने वाली विध्न बाधाओं से, साधना में विध्न उपस्थित करने वाले प्रलोभनों का संकेत इन प्रेमकथाओं में प्राप्त होता है । विकट दुर्गों पर विजय प्राप्त करना अथवा घोर युद्धों में सफल होना साधक की शारीरिक एवं मानसिक वृत्तियों के विरोध में उसकी सफलता होने का सूचक है तथा प्रियमिलन से ईश्वरोपलिध्य का आभास होता है ।

कथारूपक के इस प्रकार के रहस्य का उद्घाटन कभी-कभी किव स्वयं कर देता है। जायसी, कासिमशाह तथा किव नसीर ने ऐसा ही किया है। नूरमुहम्मद ने 'त्रानुराग बाँसुरी' में पात्रों का नामकरण गूढ़ार्थ स्पष्ट करने के लिये किया है।

प्रेम ख्रौर रूप का द्यानवार्य सम्बन्ध इन कहानियों की एक ख्रन्य विशेषता है। ख्रिषकांश प्रेमारम्भ का मूल कारण रूप सीन्दर्य ही है जो वस्तुत: 'खुदा के नूर' की ख्रोर संकेत करता है। ईश्वरीय सीन्दर्य की ख्रवतारणा ख्रिधकांश सूफी कवियों ने ख्रपनी नायिकाओं में की हैं। यह सीन्दर्य ही साधक को साधना की ख्रोर प्रेरित करता है ख्रौर ख्रन्त में उस ख्रनन्त सीन्दर्यशाली परमेश्वर में वह साधक ख्रवस्थित हो जाता है। उपलब्ध प्रेमकथाओं में 'यूसुफ' ही एक ऐसा नायक है जो उस खुदा के नूर का प्रतीक है। किय निसार तथा नसीर ने इस प्रकार इन भारतीय प्रेमकथाओं में एक नवीन प्रयोग किया जो धूर्णत: शामी परम्परा से प्रभावित है। ख्रन्य प्रेमकथाओं में भी कवियों ने ख्रपने नायक को नायिका के रूपगुण के ख्रनुसार ही चित्रित करने का प्रयास किया है जिससे

सम्भवत: यह स्पष्ट होता है कि मनुष्य खुदा के न्र का प्रतिबिम्ब है। नायक का सुन्दर एवं त्राकर्षक होना इस धारणा को भी बल प्रदान करता है कि सच्चे साधक के प्रति इंश्वर स्वयं त्राकृष्ट होता है।

प्रेम कथात्रों का नायक ऋधिकांश ऋपने सांसारिक सम्बन्धों के प्रति उदासीन रहता है। उसे पारिवारिक बन्धन नहीं बांध पाते। नायक तथा नायिका दोनों ही ऋपने माता पिता या किसी निकट सम्बन्धी के प्रति ऋषकिपत प्रतीत नहीं होते। उनके लिये सम्बंधियों की सलाह की ऋबहेलना करना साध।रण सी बात है, सम्भवतः कविगण इस प्रकार के व्यवहार द्वारा 'इश्क हकीकी' के सम्मुख 'इश्क मजाजी' को हेय प्रदिशत करना चाहते थे।

उपरोक्त विषयगत विशेषतात्रों के त्रातिरिक्त सूफी प्रेमकथात्रों की रचना शैली भी कुछ विशेषतायें लिये हुये है। सूफी प्रेम कथा का रचियता त्रारम्भ में ईश्वरवन्दना करता है। वह उसकी सृष्टि रचना के कार्य की चर्चा करके उसकी महानता के सम्मुख नत होता है, फिर कमशः रचियता मुहम्मद साहब तथा उनके चार साथियों एवं प्रारम्भिक चार खलीफ़ा, की प्रशंसा करना है। इस प्रकार के परिचय में 'शाहेवक्त' या तत्कालीन शासक की प्रशंसा त्राना भी त्रानिवार्य है, त्रीर त्रान्त में लेखक त्रापना व्यक्तिगत परिचय भी देता है।

रचना के त्राकार के त्रनुरूप ही परिचय त्रादि भी छोटा-बड़ा होता है त्रीर कहीं कहीं किसी किसी का परिचय छूट भी जाता है। कथा प्रधान पात्रों के परिचय से प्रारम्भ होती है। नायक का जन्म त्रानेक पूजा, दान एवं यत्न के परचात् होता है त्रीर त्राधिकतर वह एकलोता ही रहता है। स्वप्न दर्शन, साचात् दर्शन त्रादि के बाद कमशः नायक त्रीर नायिका का प्रेमभाव जाग्रत होता है। गाम्भीर्य के हेतु उनकी लगन त्रीर विरह का वर्णन वड़ा विस्तारपूर्ण रहता है।

लगभग सभी ग्रन्थों में बारहमासे का समावेश होता है। वस्तु वर्णनों में हाटवर्णन, समुद्र-यात्रा वर्णन तथा जलकीड़ा वर्णन विशेष हैं।

कथा का त्रान्त संयोग हो जाने पर भी ऋधिकांश दुखान्त होता है। इस प्रकार सम्भवत: किव संसार की श्रिनित्यता की श्रोर संकेत करना है। इसके विपरीत कुछ रचियता कथा को दुखान्त करने की परम्परा पर खेद प्रकट करते हैं श्रोर श्रपनी रचना को सुखान्त बनाते हैं। ऐसे किवयों में किव मञ्भन, किव जान, उसमान, नूरमुहम्मद, ख्वाजा श्रहमद एवं शेख रहीम का नाम उल्लेखनीय है।

भाषा के विचार से सूफी किवयों ने अवधी का प्रयोग किया है, सम्भवत: इस कारण कि इनका निवासस्थान अधिकांश अवध का कोई स्थान या पूर्वी उत्तर-प्रदेश ही रहा। दोहा, चौपाई छन्दों की परिपाटी का विशेष महत्व अवधी में ही था और उनका प्रयोग क्रमश: फारसी तथा उदू की मसनवी के स्थान पर, परम्परानुभार किया जा रहा था। छुत्वन एवं मञ्भन के निवासस्थान के विषय में अधिक ज्ञात नहीं किन्तु इनना अवश्य

प्रतीत होता है कि ये दोनों भी अवध प्रदेश के किसी नगर से ही सम्बन्धित थे। मिलक मुहम्मद जायस नगर के, कासिमशाह दिरयाबाद के, किन निसार शेखपुर के, ख्वाजा अहमद बावूग तथा शेख रहीम जरवल ग्राम के निवासी थे। उपरोक्त स्थान अब भी अवध में वर्तमान हैं। किन उसमान एवं नसीर गाजीपुर जिले से तथा नूरमुहम्मद जौनपुर से सम्बन्धित थे। किन जान ही सुदूर जययुर के अन्तर्गत फ़तेहपुर के निवासी ज्ञात होते हैं। जान किन ने अजभाषा का प्रयोग अधिक किया है। किन निसार ने भी 'यूसुफ जुलेखा' में विरह वर्णन के अन्तर्गत किनत सवैयों का प्रयोग जजभाषा में किया है।

सूफ़ी-काव्य रचितात्रों ने ऋधिकांश दोहा चौपाई के क्रम से काव्य-रचना की है, तथा चौपाइयों के क्रम में विशेषकर पाँच चौपाइयों से लेकर सात या नौ तक के अन्तर में दोहा रक्ला है। चौपाई का प्रयोग भी एक ऋद्वाली के समान हुआ है जिसके अन्त में दोहे का प्रयोग है। जान किन ने बरवें, किन्दर, चौपई श्लादि छन्दों में भी अपनी काव्य रचना की है। किन निसार ने बारहमासे के अन्तर्गत किन्द और सबैये प्रयुक्त किये हैं, अन्यथा उपरोक्त विशेषतायें लगभग सभी प्रेमगाथाओं में समान हैं।

प्रेमाख्यानों की विषयगत एवं शैलीगत इन विशेषतात्रों के अतिरिक्त कुछ और प्रवृत्तियाँ सूफी प्रेमकथात्रों में लिच्त हैं। किवगण बहुधा अपनी बहुजता का परिचय देने के लिये, दान, च्रमा, दया, शौर्य आदि भावों का विस्तृत वर्णन यथास्थान करते हैं। संगीत-सभात्रों, भिन्न राग रागिनियों की विशेषता एवं समय का निर्देश भी ये किव करते हैं।

इनके ऋतिरिक्त कामशास्त्र खराड नाम से कवि उसमान ने एक पूरा ऋध्याय ही रच डाला है। नायक नायिका भेद की चर्चा भी कम नहीं, जिसमें रूपर्गार्वता, स्वाधीनभर्तिका, मध्या, मुग्धा एवं प्रोपितपतिका ऋादि के वर्णन विस्तार से है।

माता पिता की सेवा, स्त्री का समाज में स्थान, श्वसुरगृह का भय त्रादि सामाजिक समस्यात्रों पर भी कवियों ने ऋपने विचार प्रकट किये हैं। तूरमुहम्मद ने राजधर्म का वर्णन विस्तार से किया है।

हिन्दी के प्रायः सभी सूफी किवयों की लोकदृष्ट बड़ी सज्ग थी। ऋपने श्रास पास के विस्तृत वातावरण से कहीं पर ऋदृश्य की निराधार कल्पना इन किवयों ने नहीं की, वरन् इनकी रचनाओं में भारतीय जीवन एवं संस्कृति का बड़ा सजीव चित्रण हुआ है। प्रकृति चित्रण के ऋन्तर्गत भी भारतीय प्रकृत छटा के ही दृश्य हैं। षट्ऋतु एवं बारहमासे के वर्णन में भारतीय गाईस्थ्य जीवन की समस्यायें एवं प्रकृति के उपकरणों का चित्रण है। उपवन, वाटिका एवं ऋमराइयों का वर्णन इन सूफी किवयों के द्वारा बड़ा सजीव हुआ है। नूर्मुहम्मद ही ऐसे किव हैं जिनको विदेशी उपमान, 'नरिगस' ही आँख के लिये भाया, किन्तु ऋलंकार योजना में ऋधिकांश साधारण जीवन से सम्बन्धित प्राकृतिक उपकरण ही ऋन्य किययों के ममान न्रमुहम्मद ने भी उपमान के निमित्त लिये हैं। भारतीय सामा- जिक जीवन में ऋगनन्दोल्लाम एवं मर्यादा के प्रतीक त्योहारों, उत्सवों एवं रीतिनीतियों का वर्णन भी इन प्रेमाख्यानों में यन तम प्राप्त होता है। छठी, नामकरण, लग्न विचार,

पाटी पूजन, सगाई, व्याह ( भांवर, लहकौर एवं सुहागरात ) तथा अन्त में निधन तथा सती होने का उल्लेख तक इन किवयों ने यथास्थान बड़ा ही सजीव एवं मार्मिक किया है। ज्ञात होता है कि इन किवयों को हिन्दू जन्मान्तरवाद पर भी विश्वास था। 'मधुमालत' का नायक 'मालती' से प्रथम मिलन पर अपने पूर्वजन्म की प्रीति की चर्चा करता है।

प्रेमाख्यानों के त्रातिरिक्त सूफी किवयों ने स्फुट रचनायें भी की हैं जिनमें से कुछ का मम्बन्ध सिद्धान्त सम्बन्धी विषयों के प्रतिपादन एवं नीतिकथन से है, तथा त्रान्य कुछ प्रन्थ किवयों का बहुज्ञान भी प्रदर्शित करते हैं। श्रपनी स्फुट रचनात्रों में किवगण स्पष्टरूप से चितावनी देने में सजग ज्ञात होते हैं।

स्फुट रचनात्रों की भाषा भी ऋषिकांश ऋवधी ही रही है। पंजाबी एवं राज-स्थानी मिश्रित खड़ी बोली का प्रयोग स्फुट रचनात्रों में पर्याप्त है। प्रेमास्थानों में दोहा, चौपाई या बरवे का प्रयोग ऋषिक हुऋा है किन्तु स्फुट काव्य में सवैया, कवित्त, सिंहाव-लोकन, पद, दोहे एवं फारसी की वजनें ऋादिक समानरूप से प्रयुक्त हुये हैं।

स्फुट रचनात्रों में भाषा की सफाई एवं कथन शैली की सजीवता दर्शनीय है। इनमें निजी त्रानुभव की गम्भीरता के साथ साथ स्वाभाविक उद्गारों की सरलता भी है जो किंव तल्लीनता के कारण चित्ताकर्षक एवं तन्मय कर देने वाली है। सूफी साहित्य का यह अंग व्यावहारिकता की दृष्टि से बड़ा महत्वपूर्ण है। नीति तथा सिद्धान्त सम्बन्धी गम्भीर विषयों के साथ ही 'रोटी' के महत्व तक की चर्चा इस काव्य में मिल जाती है। गुरु के महत्व एवं सम्मान में लिखे गये पद अधिक हैं।

जान किन ने सूकी प्रेमाख्यानों के ऋतिरिक्त शुद्ध प्रेमाख्यान एवं भावविशेष के स्पष्टी-करण के हेतु भी प्रेमकथार्ये लिखी हैं।

यहाँ १ फी प्रेमास्यानों एवं स्फुटकाव्य की वस्तुगत तथा शैलीगत विशेषतात्रों का संत्रेष में निर्देश हुत्रा है। वास्तव में जीवन की भाँति ही सुफ़ी काव्य भी विस्तृत है।

# १३

## सुफ़ी कवियों की बहुज्ञता

सूफी प्रेमाख्यान रचियतात्रों ने त्रापने प्रबन्धों में इतिवृत्त एवं रसात्मक स्थल दोनों का अम्यक् निर्वाह करते हुये भी कहीं कहीं कथा की गित को त्रावरुद्ध सा कर दिया है। विराम के लिये ऐसे पाणिडत्यपूर्ण स्थल केवल किव की बहुज्ञता का परिचय मात्र देते हैं। इन किवयों की बहुजुली प्रतिभा सराहनीय है। काव्य-मर्मज्ञ होने के साथ ही साथ इनका साधारण-ज्ञान, ज्योतिप-ज्ञान, संगीत-ज्ञान, कामशास्त्रज्ञान, पुराण्ज्ञान एवं त्र्यौषधिज्ञान भी उच्चकोटि का था।

साधारण ज्ञान के अन्तर्गत हम उनके दान, नम्रता, वचन-महिमा, उपकार, थाती, साहस, द्रव्य, परदेश गमन ऐसे विषयों पर प्रकट किये गये विचार ले सकते हैं। दान प्रसंग की चर्चा इनके साधना-पच्च के अन्तर्गत भी आती है। ऐसे प्रसंगों को रुचिकर बनाने के लिये कविगण या तो उनके प्रति अनुराग, अद्धा, विरक्ति आदिक भाव व्यञ्जित करते हैं या केवल चमत्कार की सृष्टि करते हैं। भावविशेष के उत्कर्ष या अपकर्ष प्रदर्शन के हेतु किव को अधिकांश अत्युक्ति का सहारा लेना पड़ा है, साथ ही स्कृति-रूप में भी इन किवयों ने अपने विचारों का प्रदर्शन किया है।

### दान-महिमाः

दियं बिना कञ्च काहुन पावा, दिया ऋसि सब इन्छ पुरावा।
दिया घरे तप करें श्रंजोरा, दिया हुते घर मुसेन चोरा।
एहि जग मांह सार है दीश्रा, जेन दिया ते श्रमिरत जीश्रा।
दिया हुते निसि श्रागे सूमा, दिया हुते पर श्रापन बूमा।
उसमान: चिन्नावली।

## धचन-महिमाः

यचन समान मुपा जग नाहीं, जेहि पाये कवि श्रमर रहाहीं। श्री जो यह श्रमिरित सों पागे, सोऊ श्रमर जग भये सभागे।

#### [ 280 ]

पींड़ गुनि देखा मान कवि, वैठि खोइ संसार। ऋौर जगत सब थोथरा, एक वचन पै सार॥

उसमान : चित्रावली ।

#### सत्य-प्रशंसाः

सत्य समान पूत जग नाहीं, मत सों रहें नाउं जग माहीं। कोखि पूत एक देस बखाना, सत्य पृत चारों खरड जाना। उसमान: चित्रावली।

#### मित्र-चर्चा :

मीति होई मीत की चिन्ता, चारि भाँति जग किह्ये मित्रा।
नैन मीत एक जग त्रावा, नैन देखि के मीत कहावा।
मुख फेरत भा त्रीरे लेखा, गयो भूलि जनु सपना देखा।
इच्छा मीत होइ एक दूजा, तौ लहु मीत इच्छ जब पूजा।
हींछा पूजी गई मिताई, बहुरि बार निहं भांके त्राई।
बैन मीत बैन रस रसा, बैनिह लागि रहै मन बसा।
मान मीत वहि कहिन है, पर न सके निरवाहि।
सो दुख त्रावे त्राप जिय जा महं सुख हो ताहि॥

#### विदेश-गमन:

उत्तर दीन्ह परदेशी जोभा, जिप्णु पराज दच्छ जनु सोभा। जनम भूमि सों जब लगि कोई, तब लगि गुनी विदग्ध न होई। सुमन तोरि जब बाहर ऋावे, उन्नत ठौरि पाग तब पावे। नूरमुहम्मद: ऋनुराग बांसुरी।

## काल-महिमा:

अपनी समय पपीहा बोले, सुनि ता वचन बहुत मन डोले। अपनी समय मेंघ जल डारा, हरित होय धरती संसारा। समय पाय जोबन तन आये, सुन्दरता छवि देह बढ़ावे। समय पाय जव मालित फुने, तब मधुकर मन तापर भूले।

न्रमुहम्मद : श्रनुराग बांसुरी।

#### थाती-चर्चाः

जो थाती काहू सों नासे, त्रापुद त्राप न ताही ग्रामे । जो थाती थाती लें धरई, नासें उतर ताहि को करई। जो थाती दूसर घर माहीं, डर सो डारा कर तेहि नाहीं। हंसजबाहिर: कासिमशाह।

### द्रव्य-महिमाः

दरबहिं ते यह राज पसारा, दरब लागि जग श्राइ जोहारा । उसमान : चित्रावली ।

#### लालच :

लालच बांधा सब संसारा, लालच सों मृदु होइ पहारा। ालच हस्ती कर बल हरा, लालच सों हरनाकुस धरा। उसमान: चित्रावली।

## भूगोल-ज्ञानः

उत्तर दिसा दीप त्राति भला, घौलागिरि पर्वत कंह चला। प्रथमिह नगर कोट कर फेरी, काशमीर पुनि तिब्बत हेरी। हरद्वार पे गंग नहावा, मांगी हींछा सिंसु मनावा। सिरी नगर गढ़ देखि कुमाऊं, खिसया लोग बसेह तेहि गांऊं। पुनि बदरी केदार सिधारा, द्वंढ़ा फिरि फिरि सकल पहारा।

इसके ऋतिरिक्त काबुल, बदस्शां खुरासान, रूम, मक्का, मदीना, बगदाद इस्तम्बोल, मिश्र, लद्दाख, गुजरात, सेतुबन्ध-रामेश्वर, लंका, बरार, देविगिरि, चित्तौर, मथुरा, वृन्दावन, दिल्ली, ऋगरा, प्रयाग, काशी, रोहिताश्वगढ़ ऋगदि का वर्णन कम से किया गया है। विभिन्न स्थलों में पाई जानी वाली जातियां, उनकी विशेषता, एवं स्थल विशेष से सम्बन्धित ऋगचार विचार का वर्णन भी कवि उसमान ने किया है।

बलंदीप देखा श्रंगरेजा, जहां श्राइ नहिं कठिन करेजा। ऊंच नीच धन सम्पति हेरा, मद बराह भोजन जिन केरा।

त्रंगरेजों का भारत में त्रागमन सम १६०० में हुत्रा सन १६१२ में सूरत में कंपनी के गुदामों की स्थापना हुई। चित्रावली का रचना काल सन १६१३ है। काव्य में उनकी विशेषता के साथ ग्रंगरेजों का वर्णन किव की सजगता का सूचक है।

वंगाल प्रदेश के अन्तर्गत अंग्रेजों के नगरों और वन्दरगाहों का वर्णन भी मिलता है। विलीवन्दर की चर्चा ऊपर हो चुकी है, इसके अतिरिक्त पोर वन्दर, सोनारगांव, मलुआ, चटगांव, सोनादीप, मनीपुर, कूचकछार, आदि का वर्णन भी मिलता है। वंगालियों की भोजन विशेषता का उल्लेख भी कवि उसमान ने एक ही दोहे में पूर्णरूप से कर दिया है।

सब कंह श्रमरित पांच हैं, वंगाली कंह सात। केला, कांजी, पान, रस, साग, माछरी भात॥

मगहर प्रदेश की वर्जित यात्रा, एवं तिरहुत के प्रसिद्ध किव विद्यापित का उल्लेख करना भी किव नहीं भूला है।

'मग्गह देखि फिरा सिर धुनी, तिरहुति में विद्यापित सुनी'। प्रयाग ख्रोर काशी की धार्मिक विशेषताख्रों का किव ने उल्लेख किया है।

ऋाइ पयाग कीन्ह तिरवेनी, करवट देखी सरग निसेनी। कासी मांह विसेसर पूजा, जाहि देव सर ऋाहि न दूजा।

इसी प्रकार किव उसमान, जहां श्रपने भूगोल-ज्ञान का पूर्ण परिचय देते हैं वहीं दूसरी श्रोर हंसजवाहिर के रचियता का मन कथा के इतिहृत्त में श्रीधक रमा है, वे चीन से बलख देश तक का वर्णन करने में भी श्रपने भौगोलिक ज्ञान का विशेष परिचय नहीं देते।

#### पौराशिक कथा-ज्ञानः

कथा के मध्य, विशेष भावों की पृष्टि के हेतु दृष्टान्त रूप में इन कियों ने कई पौराणिक श्राख्यानों का उल्लेख किया है, जिनमें नल दमयन्ती, उपा-श्रानिस्द्ध, श्रार्ज न-द्रोपदी, समुद्र एवं त्रागस्य, राघव-सीना, कृष्ण-बहेलिया, रित एवं निलोत्तमा का उल्लेख है। फ़ारसी के प्रेमाख्यान लेला-मजन्, शीरी-फरहाद, मेहरशाह श्रौर दिलाराम, एवं पौराणिक प्रेमाख्यान युसुफ जुलेखा का भी उल्लेख श्राया है। लोक कथाश्रों में, विक्रम, भोज श्रौर हरिश्चन्द्र की दानशीलता श्रोर सत्यवादिता का उल्लेख है। साधना सम्बन्धी महान व्यक्तियों, गोपीचन्द, मानिकचन्द, गोरखनाथ, मत्यस्येन्द्रनाथ श्रादि का भी वर्णन है।

## मनोविज्ञान : (स्वप्न विश्लेषग्)

स्वाप श्राप नींह राखत काया, है वह जाग लोक के छाया। स्वाप नगर मीं है परछाहीं, काया मूल तहां है नाहीं।

न्रमहम्मद : श्रनुराग बांस्री।

#### षट ऋतु:

ऋतु वर्णन के अन्तर्गत इन किवयों ने अपने नक्षत्र-ज्ञान का भी परिचय दिया है। वर्षा काल के अन्तर्गत कई नक्षत्रों की चर्चा होती है। किब न्रमुहम्मद ने आद्रा, पुनर्वस, अगस्तय, स्वाती, पुष्य, मघा और हथिया का वर्णन किया है।

पुख्य नज्जत्र त्रास धन भरलाई, चला सरेखा सेज नहाई। बरसे मधा त्रावनि भर लाई, बूड़ा वूड़ जगत जल छाई। हथिया बरसे पवन भकोरी, नैंन चुवें जिमि छपरा त्रोरी। नूरमहम्मद : इन्द्रावती।

इन किवयों को प्रचलित रोग श्रीर उनके निदान का भी ज्ञान था। किव तूरमुहम्मद श्रीर उसमान का इस श्रोर विशेष भुकाव ज्ञात होता है। उसमान ने मूच्छी के जिस उप चार की चर्चा श्रापनी 'चित्रावली' में 'चित्र धोवन' प्रसंग के श्रान्तर्गत की है वह श्राधुनिक है।

सुन न कल्लू कहै जो कोई, जनु मिन खोई भुन्न गिनि सोई। कोई सिख दसन खोलि जल नावे, कोउ गहै नािक सांस जेहि स्नावे। कोई स्रञ्जल गिह पौन इलावे, कोइ करतल पातल सहरावे। कोइ चंदन घिस पोने काया, बरत स्रागन जाने घिउ नाया।

घरी चारि बीते बहुरि, भयो चेत कछु तासु। नैन उघारि निहारि तब, कहेसि ऊभि लैसांसु॥

उसमान : चित्रावली ।

न्रमुहम्मद ने 'इन्द्रावती' के य्यन्तर्गत एक पृरा खगड ही 'त्रौषधिखगड' रक्खा है। इसके त्रितिरक्त त्र्यमी कथा में जहाँ कहीं भी उन्हें य्यवकाश मिला है वहाँ त्र्यमित दोनों ही रचनात्रों 'इन्द्रावती ग्रौर त्रमुराग बाँसुरी' में किव ने रोगों ग्रौर उनकी ग्रौषधियों की चर्चा की है। जान किव ने एक पृथक ग्रन्थ 'वैदिक सत' के नाम से रोगों पर लिखा हैं।

वायु-पित्त त्र्यसलेखन स्त्रोनित, रोग उपजावैं झन्छद जो नित । न्रमुहम्मद : त्रानुराग वाँमुरी ।

पित्त बहै तो त्रौलट पावै, चन्दन त्रौर गुलाब मिटावै। जो मारुत तन दुख उपजावै, मृगमद केसर ताहि नसावै। जहं त्रसलेखन व्याधि सरीरा, ग्रंथि मागधी नासै पीरा।

> त्रजा दुग्ध महं माती, पीसि पिये जो कोइ। मासे चार तीन दिन, सबल तेहिक मन होहि।

#### [ २६४ ]

स्वाद नजें जा रसना, बात न सुधरें जाहि।
भृंज सोंठ ख्रों हरदी, मिर्च पीस मल ताहि।

इस प्रकार किव नूरमुहम्मद ने अपनेक रोगों की औषिष का वर्णन बड़े विस्तार सं किया है। बहुत सम्भव है कि नूरमुहम्मद का वैद्यकशास्त्र में प्रवेश हो। इसके अपिरिक्त ज्योतिष शास्त्र की चर्चा भी इन सूफ़ी किवयों ने मनोयोग से की है।

#### ज्योतिष-ज्ञानः

मिथुना लगन ग्रंस ग्रोंनीसी, उदै पुनर्वसु ग्रित सुभ दीसी। तिसरे सुर्ज चन्द्रमा नएँ, दुसरे बुद्ध सुक्र संग लएं। सनमुख सूर ससी पुनि देखा, चौथ चरन सतिभपा सरेखा। राहु जनम दसएं पुनि सनी, जिउ एगारहैं जासौं धनी। भौम एगरहै पुनि सुख देखा, गढ़पति हनै विट गढ़ लेखा। राहु केतु दोड ग्रुपने ऊँचा, सीस छन्न गए सर्ग पहूँचा।

मीन माथे हरदे नषत, गिन गुन कीन्ह बखान। होड़ा चक विचारि के, राखी नाउ सुजान।

उसमान : चित्रावली ।

इसके त्रातिरिक्त कवि न्रमुहम्मद ने सामुद्रिक शास्त्र की भी चर्चा की है।

वाम कपोल मसा जेहि होई, सुखी सोहागिन नारी सोई। भोंह दुइज के चांद सम, लयु ऋंगुली सम नाक। प्रीत बहुत तेहि कन्त सों, सुख संपति को ऋांक।।

नूरमुहभ्मद : इन्द्रावती ।

## विशाशूल-विज्ञान:

देखें पिष्डत वेद विचारी, श्रादित श्र्क पिछम दिशि मारी।
मङ्गल बुध उत्तर दिशि गाढ़ा, समहुँ काल कटक लिये ठाड़ा।
सोम सनीचर पूरव हीना, वेक दलन सो श्रोगुन चीना।
जोरे उताहिल चहे सिधाव, श्रोपघ खाय मिय सुख पाव।
बुध दिध श्रो वेक गुड़ मीठा, रिव तांवृल खाय मुख दीठा।
राई खाय श्र्क पग धार, दर्पण देख सो सोम सिधार।
बायविडंग शनीचर मृरी, मङ्गल धनियाँ खा दुख दूरी।

कासिमशाह: हंमजवाहिर।

#### राशि-चर्चा:

मेष सिंह धन पूरब शशी, सुता मकर बृष दिक्खन लसी। तुला मिथुन घट पश्चिम में बस, कर्क मीन बृश्चिक उत्तर बस। धनो मकर सांकर दुख लिये, देखे पाप जो पाछे दिये। चले बिदेश श्रौ गिरह बतावे, समहूँ चाँद महासुख पावे। उत्तरकाल श्रदित कहं रहै, सोमकाल बायब फल कहै। पश्चिम निरतकाल भव माहां, दिक्खन श्रिगि शुक्र गुरु ताहां। सोम काल पूरब मा रहै, काल पीठ दे चल सुख लहै।

छीजै निर्मल चन्द्रमा, हुये बली ऋौतार। ऐसे बिन लच्चण कहे, धनी करे करतार॥

कासिमशाह: हंसजवाहिर।

## ग्रहगा-विचार :

पहिले सखी िपयारी, रिवसिस गहन विचार।

फेर कहानी भाषेउ, चाहा जीव हमार॥

कहा भेष के बीच िपयारी, जो रिव गहन होइ श्रंधियारी।

श्रिमिन टरें पसु मरें बहूत, घटें सुफल श्रमपढ़े श्रक्ता।

बाढ़ें विग्रह मानुष माही, मिलन भीत रहें कछु नाहीं।
जो सिस गहन भेष में होई, दुख के फांद परें सब कोई।

सिंहासन पित जीत न पांचे, तापर जो रिपुता पर श्रावे।

नूरमुहम्मद: इन्द्रावती।

इसी प्रकार प्रत्येक राशि के मध्य सूर्य और चन्द्र ग्रहण की चर्चा की गई है।

#### योगिनि-चक्र:

सत्ताइस उन्निस बारह चारी, योगिनि पश्चिम चली विचारी। इन नो सोरह चौविस माही, पूरव दिखन कोण बिच माही। छुब्बिस ऋठारह गयारह तीन; योगिनि देखें पाँच प्रवीन। दुइ पचीस सत्रह दस होई, दिखन पिछम विच जानों सोई। चौदह सात उनीस ऋौ वाइस, योगिन पूरव सहुँ जिन जाइस। पन्द्रह तीस ऋाठ बत्तीसा, योगिनि उत्तर सहुँ महं दीसा। बीस पाँच ऋौर तेरह जानो, योगिनि वायव महं पहिचानो।

कासिमशाह: हंसजवाहिर।

#### संगीत-ज्ञानः

स्फ़ी कवियों का संगीत-ज्ञान बहुत पूर्ण ज्ञात होता है। विभिन्न राग, रागिनियां, भेद, उपभेद, ताल स्वर, गायनकाल आदि सभी का निर्देश इन कवियों ने अपने काव्य में किया है। संगीत वर्णन में उनकी अध्यात्मिक कल्पना भी सजग है।

जहाँ-जहाँ चित्त पग धरै, उठैं छतीसो राग।
मोहि इन्द्र सों सब्द सुनि, जगत भयो वैराग।
उसमान: चित्रावली।

हैं पट्राग, छतीस रागिनी, श्रीर संग पुत्र पुत्रभामिनी । प्रथम राग भैरों की जानहु, मालकोस दूसर पहिचानहु । पुनि हिग्डोल दीपक श्राहरी, श्री राग धरती को कहही । पश्मराग मलार कहावै: पुत्र भारजा कौन गनावै ।

ताल एक से सान हैं; सात भांत सुर जान। तीन लाख सत्रह सहस, नौ तीस मतान।

इसी प्रकार सभी रागों की चर्चा है। प्रति राग के ऋन्तर्गत रागिनियों ऋौर उनके वादन समयों का वर्णन है।

भैरों गुनन सखिन सहेली, गुजरी, रामकली रंग खेली। टोड़ी संग जान देवगिरी, बरनिन जाय सो धन शिरी।

> कन्त राग भैरव तहां, नारि मेखी मोर। सखी गूजरी श्रीर श्री, रामकली यकठौर।

कातिक क्वार शरदऋतु माहां, प्रथम राग भा भैरों नाहां। नूरमुहम्द: इन्द्रावती

किवयों के नायक नायिका सम्बन्धी साहित्यशास्त्र ज्ञान की चर्चा काव्य-तत्व के ग्रान्तर्गत की गई है। यहां एक ग्रांर विशेष ज्ञान, कामशास्त्र का परिचय देना ग्रामीष्ट है। किव उसमान ने ग्रापनी चित्रावली में एक पूरा खरण्ड 'कामशास्त्र' का रक्खा है, जिसमें भिन्न ज्ञाति के पुरुष, एवं स्त्रियों की चर्चा के ग्रांतिरक्त कामकेलि, उनका काल एवं प्रतिफल सभी विषयों की चर्चा की गई है; ग्रात: स्पष्ट है कि जिन विषयों का वर्णन इन कवियों ने ग्रापने काव्य में किया, लगभग उन सभी का ज्ञान इन सुफी कवियों को स्वयं था। 'काम-शास्त्र' की महत्ता प्रतिपादित करते हुये किव उसमान कहते हैं।

जो यह बान सौंह होइ खावा, एहि जग जिन्नान त्रामरपद पावा। काम भेद जो जानै कोई, दम्पति सेज महामुख होई॥ मुनहु पदुमिनी केर बखाना, त्रानन पूरन इन्दु समाना।
हेम कंवल तन सुन्दरताई, फूल सरखि गात कुंबराई।
चित्रा सारंग सावक नैनी, सुक नासिक मराल सुभ गैनी।
पुहुप सरोज बास तन बामा, लज्जावित मानित बिसरामा।
तीन रेख कटि त्रिवली बनी, हंसमुखी श्रौर श्रलपासनी।

इसी प्रकार प्रत्येक विषय का विस्तार से वर्णन इन कवियों ने किया है।

जान किव ने अपनी एक और विशेषज्ञता का परिचय 'पाहन परीचा' प्रन्थ की रचना करके दिया है, जिसमें किव ने भिन्न प्रकार के पत्थरों की पहचान और उनके उपयोग की चर्चा की है। प्रन्थ की रचना दोहों में है। इस प्रन्थ में उन्होंने भारतीय और तुरकी दोनों ही प्रकार के पत्थरों की चर्चा की है। नीलकन्ठ, चतुरवक्त, गर्रमिन, मिनराजा, हंसचर्म, मोहन मिन, सेषनाग मिन, कउस्थ मिन आदि भारतीय एवं सेतमुहन्, गौहरासा, सलवांनह, हमजा कलवा, पाइनहर बर्न, लाजवरद, पाहन ऊद, पाहन जंगार आदि तुर्की पत्थरों की चर्चा है।

## शंबरी पाहन गुन:

तीन भांति बिन्दुका स्रभिराम, तापर सेत पीति पुनि स्याम वाकौ भाजन करिकै खाई, वात सन्न को रोग घटाई। कीरपंप सौ नीलौ होत, छिटके बीच सेत तिन जीत। सुकमुप जानहु नाको नाम, पुजवन मन इच्छा अब काम। जान कवि: ग्रन्थ पाइन परीद्धा।

उपरोक्त विषयों पर हिन्दी के सूफ़ी कवियों के विशेष ज्ञान का परिचय मिलना, उनकी बहुमुखी प्रतिभा का द्योतक है। वास्तव में ये कवि केवल काव्य-मर्मज्ञ ही न थे, इनकी हिष्ट अपने चतुर्दिक व्याप्त जगन श्रीर जीवन के प्रति जागरूक थी।

# १४

## स्फ़ियों का स्फुट साहित्य

हिन्दी के सूफ़ी कवियों ने केवल प्रेमाख्यानों की ही रचना नहीं की है। प्रेमाख्यानों के स्रातिरिक्त इन कवियों की स्रान्य रचनायें भी उपलब्ध हैं जिनकी विषयगत विवेचना करने पर उनके कई प्रकार प्राप्त होते हैं।

## विविध प्रकार

## स्वतन्त्र एवं भावमूलक प्रेमाख्यानः

सकी प्रेमाख्यानों, जिनमें प्रेम के ऋष्यात्मिक स्वरूप के दर्शन होते हैं, के ऋतिरिक्ष ऐसे स्वतन्त्र प्रेमाख्यान भी मिलते हैं जिन्हें फिर हम दो प्रकारों में बाँट सकते हैं। प्रथम तो अविवाहित नायिका से प्रेममुलक, द्वितीय विवाहित नायिका से व्यभिचार मुलक प्रेम-प्रयास की कहानियाँ। ऐसे स्वतन्त्र प्रेमाख्यानों की ग्राधिक रचना जानकिव ने की है। उसके सफी प्रेमोख्यानों के ऋतिरिक्त कथा पीतमदास, कथा क्लन्दर, कथा देवल देवी, कनकावती कथा, कथा कौतूहली की, कथा सुभटराइ की,कथा निर्मल देवी, कथा सतवन्ती, कथा सीलवन्ती, कथा कुलवन्ती, कथा तमीम अन्सारी, कथा बल्लिकया विरही आदि प्रेम कथायें उपलब्ध होती हैं। कथा निर्मल देवी में व्यभिचार मूलक प्रेम का वर्णन है किन्तु निर्मल देवी के सतीत्व के कारण नायक को अपनी निम्न वासना का मुधार करना पड़ा, और ऐसा ज्ञात होता है कि कवि कथा के माध्यम से सतीत्व एवं पातित्रत की महिमा स्थापित करना चाहता है। जान कवि ने ऐसी कई प्रेम कथाये लिखी हैं जिनमें कवि का उहरेश्य वास्तव में किसी भाव विशेष का स्पष्टीकरण ही है। ऐसी कहानियों के ब्रान्तर्रत हम कथा सीलवन्ती, कथा कुत्तवन्ती त्रादि को ले सकते हैं, इन कहानियों में कवि ने शील, कुल एवं सतीत्व-धारण के महत्व का प्रदर्शन ही ऋधिक किया है। इसी प्रकार 'चन्द्रसेन राजा सीलनिधान की चौपई' के ब्रान्तर्गत भा कवि नारियों के मध्य शील की महत्ता का ही प्रदर्शन करना चाहता है। उसका कथन है कि सभी नारियां 'शीलवन्ती' नहीं होती श्रीर श्रपने इसी विचार की पृष्टि के हेतु उसने अपने नायक का परिचय चार स्त्रियों से कराकर उनमें से केवल एक जो अपेचाकृत अन्य पित्नयों से असुन्दर थी, को ही शीलवती प्रदर्शित किया है। वह शील और कुल का भी अदूट सम्बन्ध मानता है। उच एवं भद्रवंश की महिला ही शीलवती होती है। इसी प्रकार कथा कुलवन्ती, कथा सीलवन्ती, कथा सतवन्ती आदि में भी किव ने व्यभिचार-मूलक प्रेम का वर्णन कर उसे शील, कुल एवं सतीत्व के सम्मुख पराभृत होते प्रदर्शित किया है।

#### पद्यात्मक सिद्धान्त-ग्रन्थ :

स्वतन्त्र एवं भावमूलक प्रेमास्यानों के श्रातिरिक्त, सूफी साहित्य में उन स्फुट दोहों, चौपाइयों एवं पदों का भी महत्त्व है जिनमें किव ने वर्णमाला के क्रम पर रचना करके, सूफी सिद्धान्तों को स्पष्ट करना चाहा है। जायसी की श्रखरावट ऐसी रचनात्रों में श्रकेली नहीं है। जायसी के श्रािरिक्त जानकिव का 'वर्ननामा' एवं यारी साहब का 'श्रिलिफनामा' तथा वजहन का 'वजहननामा' उल्लेखनीय हैं जिनमें जान किव ने नागरी वर्णाद्धरक्रम से तथा यारी साहब श्रीर वजहन ने फारसी वर्णाद्धरक्रम से इन ग्रन्थों की रचना की है भ जायसी ने भी श्रपनी 'श्रखरावट' की रचना हिन्दी वर्णमाला के क्रम से की थी। इन सूफी काव्यों में श्रलिफ श्रादि वर्णों की महत्ता की श्रोर भी कहीं कहीं संकेत मिलता है। नूरमहम्मद ने इसका उल्लेख श्रपने दोनों उपलब्ध ग्रन्थ इन्द्रावती एवं श्रनुरागबांसुरी में किया है। सूफीमत पर श्रपने बिचार विस्तारपूर्वक व्यक्त करने वाले पाश्चात्य पंडितों में श्री ए० जे० श्रारवरी ने 'रॉयल एशियाटिक सोसाइटी' के बाम्बे ब्रांच वाले जरनल में सूफियों के दृष्टिकोण से वर्णमाला की चर्चा की है।

## लोकगीतात्मक सिद्धान्त एवं चेतावनी सम्बन्धी पदः

कुछ ऐसी रचनायें भी हैं जिनका स्वरूप एवं विषय, लोकगीतों की भाँति है। ये पद विभिन्न राग रागनियों के ऋनुसार लिये गये हैं ऋत: इनकी गीतात्मकता में किचित सन्देह नहीं है। ऐसी रचनाऋों में मुराद किव रचित वसन्त एवं होरी गान सम्बन्धी पद ऋाते हैं। किव ऋब्दुलसमद ऋादि ने भी ऐसे गीतों की रचना की है।

जान कवि : वर्ननामा।

जीम जगत पती हीर देये रामहु, हे हलीम होय नरहरी भाषहु! खे खालक खाडहु सब्म्हा दाल दस्राल सुमिरहु श्रनुठा। यारी साहव : श्रलिफनामा।

टटैटेकु गहिन।म की, जपहु श्रालप दिन रेन। संतिन की यहुरीति है सुमिरत ही में चैन।

#### परम्परा:

कुछ ऐसी मुक्तक रचनायें भी हैं जिनका सम्बन्ध परम्परागत काव्यरूढ़ियों से है। ऐसे प्रन्थों की रचना जानकिव ने अधिक की है। इनके अन्तर्गत उनके 'षटऋतु बरवा, बारहमासा, कन्द्रप कलोल, अल कनामा, पटऋतु पवगंम, मानिवनोद, आदि की गणना की जा सकती है।

#### काब्य-शास्त्र सम्बन्धी ग्रन्थ :

जानकिव ने इनके अतिरिक्त ऐसे अन्थों की रचना भी की है जिनका विषय मुख्यतः काव्य-शास्त्र से सम्बन्ध रखता है। ऐसे अन्थों में भावसत, बिरहसत, भावकलोल, रसकोष, शृंगार निलक, रस तरंगिनी, आदि उल्लेखनीय हैं। इन अन्थों में भिन्न रसों एवं भावों की व्याख्या की गई है, यद्यपि इन अन्थों में रस एवं भाव की जो व्याख्या की है उसमें शास्त्रीय विवेचना के दर्शन नहीं होते हैं। अन्थ बहुत छोटे एवं काव्यात्मक ढंग पर लिखे गये हैं।

जानकिय ने प्रेम के स्वरूप, बिरह एवं दर्शन विषयों को लेकर भी कई प्रन्थों की रचना की है। ऐसे प्रन्थों में प्रेमनामा, प्रेमसागर, विरहसत, दरसनामा, दरसननामा, वियोगसागर । वं 'बिरही को-मनोरथ' त्रादि प्रमुख हैं। इन प्रन्थों में प्रेम की तीव्रता एवं विरह की ब्याकुलता का वर्णन मिलता है। प्रन्थ वियोगसागर 'संप्रह प्रन्थ' है। यह प्रन्थ वियोग सम्बन्धी उन दोहों, सवैयों एवं किवत्तों का कीप है जो किव जान की काव्य-कसौटी पर पूरे उतरे हैं। इसके अतिरिक्त इसमें किव जान के किवत्त एवं दोहे भी हैं। किव ने कहीं भी संप्रहीत रचनात्रों के रचितात्रों का उल्लेख करने का प्रयास नहीं किया है।

## बहुज्ञताबोधक ग्रन्थः

ऐसे प्रन्थ भी प्राप्त होते हैं जिनसे केवल किव की बहुज़ता का बोध होता है। ऐसी रचनायें जान किव की ही अधिक मिलती हैं। इन सूफी किवयों की वर्णनिष्ठयता इनके प्रेमाख्यानों में भी देखने को मिलती हैं जहां किव अपने औषधिवर्णन, ज्योतिष एवं शकुन विचार आदि विषयों पर निस्संकोच विस्तार पूर्वक लिखता है; किन्तु ऐसी रचनाओं में प्रथक रूप से जानकिव रिचत वाजनामा, कब्नरनामा, गूड़-प्रन्थ, वांदीनामा, देसावली एवं पाइन परीचा आदि आ सकते हैं।

प्रनथ वियोग सागरः कवि जात।

नथे पुराने श्रापुने कित्तु किये संजोग।
 सन सहंस सरुध्यासर कीनै उद्घि वियोग॥

#### मुक्तक पद:

इन विषयगत विभिन्नतात्रों के होते हुये भी ऐसे स्फुट पद एवं दोहे प्रचुरता से उपलब्ध होते हैं जिनमें संसार की निस्सारता, गुरु की वन्दना, जीवन का लह्य, निर्णुण निराकार की उपासना त्रादि विषयों पर विचार प्रकट किये गये हैं। ऐसे स्फी काव्य में किव के त्रपने मन सम्बन्धी विचार स्पष्ट रहते हैं। ऐसी रचनात्रों में शेख फरीद, यारी साहब एवं खल्लेसाह की साखियां, वजहन का वजहननामा, किव जान का सिष्प्रन्थ एवं चेतननामा त्रादि त्राते हैं।

जानकिव ने, ऐसा ज्ञान होता है कि उस समय तक प्रचलित सभी काव्य परम्परात्रों पर कुछ न कुछ लिखा है। सूफ़ी मनावलम्बी होने के कारण सूफ़ी प्रेमाख्यान, शुद्ध प्रेमाख्यान, काव्यशास्त्र सम्बन्धी रचनायें केवल बहुज्ञान प्रदर्शन के हेतु लिखे गये प्रन्थ एवं पहेलियों त्रादि की रचना भी की है। 'गूढ़-ग्रन्थ' में उसकी ऐसी ही पहेलियों का संग्रह है।

स्फियों की स्फुट काव्य-रचना भी स्फी प्रेमाख्यानों के साथ ही ब्रारम्भ हुई । श्री परशुराम चतुर्वेदी ने खुसरों को सर्वप्रथम स्फी मुक्तक काव्य का रचियता माना है। मार-तीय साहित्य में स्फुट रचनात्रों की प्रणाली ब्राति प्राचीन है। संस्कृत एवं ब्रापमंश्र से परम्परा हुप में प्राप्त होने के ब्रातिरिक्त हिन्दी साहित्य में स्वयं भी ऐसी रचनायें प्रचुर हैं। सिद्धों एवं नाथों ने ब्रापने सिद्धान्तों एवं विचारों के व्यक्तीकरण के लिये, काव्य के इसी रूप को खुना था। वीरगाथात्रों के ब्रान्तर्गत वीसलदेव रासो एवं ब्रालहखंड की रचना भी वीरगीत के रूप में हुई। कबीर, दादू, मल्कदास ब्रादि निर्णुण पन्थी सन्तों ने भी काव्य के मुक्तक स्वरूप को ही ब्राधिक उपयुक्त समभा। वीरगाथाकाल की समाप्ति होते होते, खुसरों एवं विद्यापित ने जनभाषात्रों में मुक्तक पदों, मुकरियों एवं दोहों की रचना की। भक्त प्रवर स्रदास को भी मुक्तक पद रचना श्रिधक प्रिय थी। ब्रात: स्र्फियों की इस ब्रोर रुचि को नवीन नहीं कहा जा सकता किन्तु यह सत्य है कि विषय एवं शैली की दृष्ट से ऐसा कोई प्रयुक्त मुक्तक काव्य-रूप न था जो म्फी विविध साहित्य के ब्रान्तर्गत उपलब्ध न हो। सिद्धों, नाथों एवं निर्णुनिये सन्तों को भांति, स्र्फियों ने सिद्धान्त सम्बन्धी पद रचना की है साथ ही खुसरों एवं विद्यापित की भांति वे मदैव लोक भाणा के प्रयोग में भी सतर्क रहे हैं।

श्रमीरखुसरों का मूल नाम श्रबुल इसन था। इनका जन्म एटा जिला के पटियाली ग्राम में संवत् १३१० में हुत्रा था। ये शेख निजामउद्दीन श्रौलिया के शिष्य थे। दिल्ली के गुलाम खिल्जी एवं तुगलक सुल्तानों के श्राश्रित रहे थे। इन्होंने श्रपने जीवनकाल में राजनीतिक इलचलों का श्रत्यिषक श्रनुभव किया। दर्बारी किव होने पर भी इनकी कविता सरल एवं सरस रही है, चमत्कार प्रधान नहीं। फ़ारसी के विद्वान होते हुये भी इनको खड़ी बोली का सर्व प्रथम किव माना जाता है। इन्होंने श्रपनी 'श्राशिका' नामक रचना में हिंदी

की बड़ी प्रशंशा की है। ऋरवी, फारसी, तुकी एवं हिन्दी भाषा में कुल मिलाकर इन्होंने ६६ ग्रंथ रचे हैं जिनमें से केवल २२ ही ऋभी तक उपलब्ध हो सके हैं इनकी हिन्दी रच-नाओं के विषय ऋषिकतर दैनिक ऋनुभवों से सम्बन्ध रखते हैं। डा॰ रामकुमार वर्मा के ऋनुसार खुसरों की कविता में गम्भीरता के लिये कोई स्थान नहीं; किन्तु इनके कुछ दोहों और पदों में रहस्यात्मक ढंग से जीव और ब्रह्म की चर्चा की गई है।

> 'खुसरों रैन सुहाग की जागी पी के संग। तन मेरों मन पिऊ को, दोऊ भये इक रंग॥

> > तथा

बहुत रही बाबुल घर दुलहिन, चल तेरे पी ने बुलाई।
बहुत खेल खेली सिखयन सों, अन्त करी लरकाई॥
न्हाय धोय के बस्तर पिहने, सबही सिंगार बनाई।
बिदा करन को कुटुम्ब सब आयो, सिगरे लोग लुगाई॥
चार कहारन डोली उठाई संग पुरोहित नाई।
चले ही बनैगी, होत कहा है नैनननीर बहाई॥

श्रपने गुरु निजामुद्दीन श्रौलिया की मृत्यु का इन्हें श्रत्यन्त शोक था श्रौर सम्भवत: उन्हीं के वियोग में इनकी मृत्यु संवत् १३८१ में हो गई।

शेख फरीद फरीदउद्दीन चिश्ती के वंशधर थे। इनके कई नाम (फरीद सानी, सलीम फरीद, शेख इब्राहीम ) सुने जाते हैं। डा० मैकालिफ ने खुलासातुत्तवारीख के ख्राधार पर इनकी मृत्यु २१ वीं रज्जब हिजरी १५६० द्र्यर्थात् सन् १५३ में निश्चित की है। दो बार इनकी भेंट गुरु नानक से हुई थी, तथा इनकी स्फुट रचनायें ख्रादिग्रन्थ में संग्रहीत हैं, जिनमें कुछ सलोक एवं पद हैं।

काशी नागरी प्रचारिणी सभा के हस्तिलिखित ग्रंथ संग्रह में भी शब्दसागर नामक एक संग्रह ग्रन्थ है, जिसमें सन्तों एवं भक्तों जैसे दादू, सेन, नानक, रज्जव फरीद, सूरदास एवं गरीबदास के पदों ग्रीर सलोकों का संग्रह है। परमात्मा के ग्रन्तर्यामी स्वरूप का परिचय फरीद साहब इस प्रकार देते हैं:—'फरीद शाखाओं ग्रीर काटों को ग्रलग करता हुन्ना जंगल जंगल क्यों भटकता है। संसार का कर्जा तेरे हृदय में निवास करता है फिर तू जंगल में उसे क्यों ढुंढता हैं'। इसीलिये संभवत: वे किसी के दिल को दुखाना नहीं चाहते।

फरीद जंगलु जंगलु किंचा भवित बिशा कंडा मोडिति।
 फमो खु हिम्रालीएँ जंगलु किंचा दुंदिहि॥

वे लिखते हैं कि हर हृदय एक रत्न के समान है, उसे दुखाना किसी भी प्रकार अच्छा नहीं है। अगर त् वास्तव में परमेश्वर से प्रेम करता है तो किसी के हृदय को न दुखा १। वास्तव में परमेश्वर के सत्त्वे साधक वे ही हैं जो दैन्य, धैर्य एवं शील को धारण करते हैं । ये संसार एक तालाब की भाँति है जिसमें निवास करने वाले पद्मी को फंसाने के लिये माया रूपी पचास जाल हैं। इस जीवात्मा को एक परमेश्वर का सहारा है ३। परमेश्वर के प्रति प्रेम वही कर सकता है जिसके हृदय में लोभ न हो। जहाँ लोभ है वहाँ प्रेम नहीं हो सकता। भला वर्षा अहुत में टूटे छुप्पर के नीचे मेह से कोई कब तक बच सकता है ४। शेखफरीद ने मृत्यु को जीवात्मा और परमात्मा के बीच का व्यवधान हटाने वाले के रूप में चित्रित किया है। धनवती के व्याह का दिन पहले ही निश्चित हो चुका था। जिस दूलहे के वारे में बहुत दिन से चर्चा थी वह अपना मुंह दिखाने आ पहुँचा। 'हाडुयों को कड़काकर वह उसको अपने साथ बरबस ले जायगा। त् अपनी जीवात्मा को समभा दे कि नियत घड़ी बदली नहीं जा सकती। विदा होते समय वह वेचारी किसके गले बाहें डालेगी। क्या जानते नहीं कि दुलहिन बाल से भी अति सूक्ष है। फरीद जब तेरा बुलावा आये उठ कर खड़े हो जाना, अपने को धोखा न देना भा'

श्रन्य सूिफयों की भाँति शेख फरीद भी विरह को महत्व प्रदान करते हैं, जिस हृदय में विरह उप्पन्न नहीं होता वह शरीर श्मशान के समान है। 'मेरा शरीर तंदूर की भाँति तप रहा है, हिंहुयाँ ईंधन की भाँति जल रही हैं। मेरे पैर श्रगर थक भी जायँ तो भी श्रपने

संभना वन माणिक ठाहुण मिलिय चांगवा।
 जे तारु पोरी श्रिसिक हिझाउ न ठाहे कहीदा॥

निवणु सु त्रखर खवण गुणु जिद्दवा मिणित्रा मन्तु ।
 ऐत्रै भैंडे वैस किर ताविस त्रावी कंतु ॥

सरवर पखी हेकड़ो फाहीवाल पचास।
 रहु तनु लहरी गुणु तिया सचे तेरी श्रास॥

फरीदा जा लबुत नेहु किन्रा लबुत कूड़ा नेहु।
 किचरु मायि लघाईये छपरि तुटै मेंहु॥

श्री जितु दिहोड़े धनवरी साहे लये लिखाई। मलकु जिकंनि सुनी दा, मुंह देखाले श्राह । जिन्दु निगाणी कढी ये, हड़ा कु कड़काह । साहे लिखे न चलिन जिन्दुकु समकाह । जिन्दु बहूरी करणु वरु, लै जार्सा परणाह । श्रापण हथीं जोलि के, कैवलि लेगधाइ । वालुहु निकी पुरसलाल, कन्नी न सुनी श्राह । फरीदा किडी पवन दई, खड़ा न श्राप मुहाइ ।

प्रीतम से मिलने; सिर के बल चलकर जाऊँगी १।' फरीद ने शरीयत या कर्मकागड़ की चर्चा भी की है किन्तु हृदय की स्वच्छता उन्हें विशेष रूप से मान्य है। सबेरे डठकर वजू करने के पश्चात्, नमाज पढ़; वह सर काटकर फेंक देने के योग्य है जो मालिक के आगे न भुके २। धन संग्रह एवं विलासमय जीवन बिताना साधक का कर्तव्य नहीं। किसी के पास तो खाने को सूखी रोटी नहीं और किसी के पास अन्न ही अन्न है। लेकिन यह तो उनके यहाँ से जाने के बाद ही मालूम होगा कि दंड कसे भुगतना पड़ेगा। काठ की जैसी रोटी और नमक ही मेरा भोजन है। जो घी चुपड़ी खाते हैं, उन्हें बहुत दुःख उठाना पड़ेगा 3।

इसके अतिरिक्त शेख फरीद के राग-रागिनियों में लिखे गये भी पद उपलब्ध होते हैं।

## राग मुल्तानी टोड़ी

क्यूं क्यूं क्यूं मैंडे सजना क्यूं मैंतन जोबन तो कृं संज्यो, सब रस रस रस यूं। टेक: नैन प्राण तौंऊं परिवारूं, जिमु तरसे धूं यूं यूं यूं यूं संख फरीद श्रेंसी ल्यों लाई,ज्यूं रब रखें त्यूं त्यूं त्यूं त्यूं त्यूं त्यूं त्यूं

## राग सूही

तिप तिप जुहि जुहि हाथ मरोरउं, बाविल होइ सो सहु लोरउं।
तें सिह मन मिह की त्रा रोसु, मुभे त्रवगुन राह नहीं दोसु।
तें सिहिव की में सार न जानी, जो बनु खोइ पाछे पिछतानी।
कालीकोयल तृ कित गुन काली, त्रपने मीतम के हउ बिरहे जाली।

बिरहा विरहा श्राखीये बिरहा त् सुल्तानु।
फरीदा जिन तवु विरहु न ऊपजै से तनु जाग मसागु।
तनु तपै तनृर जिउ, बालग हड बंलन्हि।
परि धंका सिरिजुबा जे मृं पिरी मिलंन्हि।

उठु फरीदा एजूसाजि सुबह निवाज गुजारि।
 जो सिरु साई नां निवै, सो सिरु कपि उतार।

करीदा इकना आटा अगला, इकना नाहीं लोख। अग गये मित्रासपिन्ह चोंटा खासी कोख। फरीदा रोटी मेरी काटकी लावख मेरी भुख। जिन्हा खार्या चोपड़ी घर्ष सहिनेगे दुख।

पिरीह विहून कति सुखु पाए, जा होइ कृपालु ता प्रभु मिलाए ! विधण, कुही मुंध त्रकेली, ना कोइ साथी ना कोइ वेली ! वाट हमारी खरी उडीकी, खंनिश्चहु विखी बहुतु पिईकी ! त्रमु ऊपीर है मारगु मेरा, सेख फरीदा पंथु सम्हारि सवेरा ।

(विरह ज्वर से मेरा ऋंग ऋंग जल रहा है ऋौर में ऋपने हाथों को मरोड़नी हूं। प्रीतम से मिलन की लालसा ने मुक्ते वावली वना दिया है।

प्यारे, तू त्रापने मन में मुफसे रूठ गया था :
सो इसमें मेरा ही दोप था प्यारे, तेरा नहीं :
मेरे स्वामी, मेंने तेरे गुणों को पहचाना नहीं ।
मेंने त्रापना जोबन गवां दिया त्रीर बहुन पीछे पछताई ।
री काली कोयल तू किस कारण काली हुई ?
त्रापने प्यारे से विलग होकर क्या किसी को कभी मुख मिला ?
उत्र प्रमु से मिलना उसी की कृपा से बन सकता
कुत्रां यह बहुत दुखदाई है त्रीर वह बेचारी त्राकेली उसमें जा पड़ी है ।
न उसकी वहाँ कोई सहेली है, न कोई वेली ।
मेरी बड़ी ही विकट बात है
दोधारी तलवार से भी तेज़ त्रीर बहुत पैनी ।
उस पर मुमे चलना है
शेख फरीद, तैयार हो जा उस मार्ग पर चलने को
त्राभी समय है )

यारी साहब का मूल नाम यारमुहम्मद था। इनके पूर्वज दिल्ली के शाही घराने से सम्बन्धित थे। पहले ये सूफ़ी थे किन्तु बाद को दिल्ली की बावरी साहबा के शिष्य बीरू के शिष्य हो गये जिन्होंने इनको चेताकर शब्दमार्ग का रहस्य बताया था। इनकी बहुत सी बानियाँ अब भी प्रचलित हैं। दिल्ली में ये वि० अठारहवीं शताब्दी में रहते थे, जहाँ इनकी एक गद्दी अब भी वर्तमान है। इनके मुरीदों में केसोपास, रोखतशाह, स्फ़ीशाह, हस्त मुहम्मद, बूलासाहब बहुत प्रसिद्ध हैं। कहा जाता है कि इनके गुरुमुख शिष्य बुल्लासाहब ने इनके पंथ की एक शाखा भुरकुड़ा जिला गाजीपुर में स्थापित की थी। पन्थ परम्परा के अनसार इनका केवल इतना ही परिचय प्राप्त होता है।

'रत्नावली' के नाम से यारी साहब का एक छोटा सा संग्रह 'वेलवेडियर' प्रेस, इलाहाबाद से प्रकाशित हुन्या है। सम्पादक महोदय ने बड़ी खोज से गाजीपुर, बिलया दिल्ली के त्रार्थ-पास से इनकी बानियों का संग्रह किया है। इनकी कुछ फुटकर बानी ऋन्य

१. सन्त सुधा सार : श्री वियोगी हरि ।

संग्रह ग्रन्थों में भी मिल जाती हैं। इन्होंने भजन, कवित्त, साखी, भूलने ऋदि के ऋतिरिक्त एक ऋिलफनामा भी लिखा है जो काशी नागरी प्रचारिणी सभा के हस्तिलिखत ग्रन्थों में उपलब्ध है।

मुख से नाम स्मरण करने-करने जब हृदय स्वामाविक गांत से नाम जपने लगता है, हिष्ठ बहिर्मुख न होकर अन्तर्मुखी हो जाती है तभी प्रभु-दर्शन होता है।

#### शब्द

रसना राम कहत तें थाको,
पानी कहे कहुँ प्यास बुभत है, प्यास बुभै जींद चाखों।
पुरुस नाम नारी ज्यों जाने, जानि बूभि नहिं भाखो।
हृष्टी से मुद्री नहिं श्रावै, नाम निरज्जन वाको।
गुरु परताप साधु की सङ्गति, उत्तिट दृष्टि जब ताको।
यारी कहै सुनो भाई संतो, बज्ज वेधि कियो नाको।

उस परमेश्वर को किसी ने देखा नहीं है। उसके बिषय में विभिन्न मत होने का यही कारण है। सब के विचार ग्रंथों के द्वारा हाथी के विवरण के समान है।

#### कवित

श्रांधरे को हाथी हरि हांथ जाको जैसो श्रायो ,

ब्रुक्तो जिन जैसो तिन तैसे हैं बतायो है ।

रका टोरि दिन रैन हिये हू के फूट नैन ,

श्रांधरे को श्रारसी में कहा दरसायो है ।

मूलि की खबरि नाहिं जासों यह भयो मुलक ,

वाकों विसारी भोंदू डारेन श्ररुक्तायो है ।

श्रापनां सरूप रूप श्राप माहि देखे नाहिं ,

कहं यारी श्रांधरे ने हाथी कैसो पायो है ॥

परमात्मा हर घट में व्याप्त है। घट में ही उसकी खोज की जा सकती है। ऋंड में ही ब्रह्माग्रह समाया है:—

हेली जोति सरूपी आतमा घट घट रही समाय हेली।
परमत तुम न भाव नो हेली नेकु न इत उन जाय हेली।
रूप रेख का भर्खों हेली कोटि मुर प्रकास।
अगम अगोचर रूप हे कोऊ पार्वे हरि की दास।

नैनन त्राग देखी ये रहैमी तेज पुन्ज जगदीस। बाहर भीतर रमी रह्यों सां धरी रखों सीस हेती। कहेइ यारी घट ही मिलो जाकंद खोजत दुरी है। त्राठ पहर नीरखत रहों, रहेली सन्मुख सदा हजुर हेली॥ (काशी नागरी प्रचारिग्णों की हस्तिलिखत प्रति से)

इस मंसार में परमेश्वर की संवा ही तत्व है। बिना सेवा के खाना हराम है। वही भक्त है जो आठों याम सेवा करता है। जीवनान्त में तो कब्र में सो ही रहना है अतः जीने जी बंदगी करना श्रेय है।

#### भूलना

बिन बंदगी इस त्रालम में खाना तुफे हराम है रे। बंदा करें सोइ बंदगी, खिदमत में त्राठो जाम हैरे। यारी मौला बिसारिके, तू क्या लागा बेकाम हैरे। कुछ जीते बंदगी करले, त्राखिर को गोर मुकाम हेरे।

ज्यं। तिस्वरूप परमात्मा प्रत्येक घट में निवास करता है। वह ज्योति, मनभावन परम-तत्व भोड़ा भी इघर उघर नहीं जाता है। उस परमेश्वर की रूप रेखा का क्या वर्णन करूं वास्तव में वह करोड़ों सूर्य के प्रकाश के सदृश है। वह अलख एवं अगम्य है। उसे कोई बिरला हरि का दास ही पा सकता है।

#### साखी

जोतिसरूपी आतमा, घट घट रही समाय। परमतत्त मनभावनो, नेक न इत उतु जाय। रूप रेख बरनों कहा, कोटि सूर परगास। अगम अगोचर रूप है, कोउ पार्वे हरि को दास।

त्रपने श्रालिफनामे में यारी साहब ने फारसी की वर्णमाला के क्रम से, नीति एवं उप-देश सन्बन्धी कथन किये हैं। नागरी प्रचारिणी सभा के संप्रहालय में प्राप्त श्रालिफनामा पूर्ण नहीं हैं।

#### श्रलिफ नामा

त्र्यालोक येक देहु त्र्यनेका त्रादी त्र्यन्त केरी एकै एक। इन्ह मन में ममीता मनत्यागी, त्र्यावा मेटी चरनमसी लागी। हमजा नरहरि मुमिरन करें, बीतु प्रयास भवसागर नरें। जीम जगपती ही दैये राषहु, हे हलीम होय नरहरी भाषहु।

खे खालक छाड़हु सब भूठा, दाल दयाल सुमिरिहु अन्ठा । जाल जीव मंह राषहु प्रीती, राम सुमरु मनतजी जग चीती। गाफ गुरु का सिर पर हाथ, लाम लाज तुम छोड़हु साथ। ऐ इयारी हरी हीये में राखहु, बड़े इस्रार सों सत्ये भाषहु।

वह एक ही इस व्यक्त संसार में, अनेक रूप से दिखाई दे रहा है। मन की ममता का त्याग करके, अहं को नष्ट करके, साधक को चाहिये कि वह अपने को उसके चरणों में लगा दे। उस नरहरि का स्मरण करके, साधक बिना प्रयास ही भवसागर पार कर लेता है। जगतपनी का हृदय में स्मरण करना चाहिये। इस संसार का त्याग उचित है, और उस दवालु का स्मरण ही सार है। जीव मात्र से प्रेम अभीष्ट है। राम का स्मरण, एवं जग का त्याग ही श्रेय है। संसार की मर्यादा एवं लज्जा का त्यागकर केवल गुरू की सहायता से उस परमात्मा तक पहुंचा जा सकता है। हृदय में हरि का स्मरण अभीष्ट है।

मिश्रवन्धु विनोद में, श्रहमद नाम के एक श्रौर किव का उल्लेख प्राप्त होता है जिसका समय संवत् १६६६ के लगभग कहा जाता है। मिश्रवन्धुश्रों के कथनानुसार इनका मत सूकी या वेदांतियों जैसा है। स्फुट रचनाश्रों के श्रितिरक्त, काशो नागरी प्रचारिणी सभा को इनका 'रस विनोद नामक' एक ग्रन्थ श्रौर मिला है जिसमें विभिन्न रोगों की श्रौषधियां लिखी हुई हैं। इसके श्रितिरक्त इनका कुछ परिचय ज्ञात नहीं होता।

# स्फुट दोहा

कहा करों बैकुन्ठ लें, कल्प दृद्ध की छांह। ऋहमद ढाक सुहावने, जंह प्रीतम गलवांह।

ताज़ नामक एक और कृष्णभक्त किव का उल्लेख होता रहा है। पंडित भावरमल शर्मा का अनुमान है कि प्रसिद्ध ताज, नवाब अलफ खां जो किव जान के निता कहे जाते हैं के पितामह की सहोदरा भिगनी थी। गोविन्द गिला-भाई, इन्हें स्त्री न मान कर पुरुष मानते हैं। जान किव के साथ इनका सम्बन्ध होने पर भी इनकी सूफ़ी विचारसम्बन्धी कोई रचना प्राप्त नहीं होती। ये प्रमुख रूप से कृष्ण भक्त थे या थीं।

श्रठारहवीं शताब्दी के दरिया साहब, जिनका जन्म मारवाड़ के जैतारन नामक गांव में भादों वदी श्रष्टमी संवत १७३२ में हुश्रा था, भी स्वतंत्र विचार के कवि थे। ये जाति के धुनियां थे। उन्होंने स्वयं कहा है:

> 'जो धुनियां तौ भी में राम तुम्हारा। ऋषम कमीन जाति मति हीना, तुम तौ हौ सिरताज हमारा॥'

### [ 308 ]

सात साल के थे जब इनके पिता की मृत्यु हुई। रैन नाम के एक गांव में, जो मेड़ता परगने में था, इनके नाना नानी ने इनको पाला पोसा। ये पढ़ें लिखे नहीं थे। ईश्वर भिक्त की पिपासा इन्हें बचपन से ही थी। कई मुल्लाख्रों पिन्डतों से कुछ सीखना चाहा, किन्तु भिक्तिग्स का भेद कहीं नहीं पाया। अन्त में दिरया साहब, प्रेम जी महराज के पास पहुंचे जो एक पहुंचे हुये सन्त थे। यह खिमानसर गांव (बीकानेर राज्य) में रहते थे और दादू दयाल जी के शिष्य थे। दिरया साहब ने इन्हीं से प्रेम पन्य सीखा।

कतिपय दिरयापन्थी भक्तों का विश्वास है कि दिरया साहब महात्मा दादू दयाल के ख्रवतार थे, उनका कहना है कि दिरया साहब के प्रकट होने से सौ वर्ष पहले यह साखी कही थी।

> देह पंडतां टादू कहै, सौ बरसां इक संत । रैन नगर में परगटे, तारे जीव अपनन्त १।

कबीर की भांति राम, परब्रह्म एवं सतगुरु की महिमा मानते हुये भी ये इस्लाम से ऋधिक प्रभावित थे। इनके कुछ साखी एवं शब्द प्राप्त होते हैं। ऋपनी एक साखी में उन्होंने 'लाइलाही इललिल्लाह मुहम्मदउर सूलिल्लाह' की व्याख्या नवीन ढंग से करके ऋपने मत को स्पष्ट किया है।

### साखी

ररां तौरव स्नाप है, मामा मुहम्मद जान। दोय हरफ में माइना, सबहीं वेद पुरान। मतवादी जाने नहीं, ततवादी की बात। सूरज ऊगा उल्लुखा, गिनै खंधेरी रात।

प्रेम अंथ के लिये सत्गुरु की त्र्यावश्यकता है। गुरू ही राम रहीम के पन्थ पर लगाता है:

निहं था राम रहीम का, मैं मितिहीन श्रजान। दिरया सुध बुध ग्यान दे, सतगुर किया सुजान। सोता था बहु जन्म का, सतगुर दिया जगाय। जन दिरया गुर सब्द सौं, सब दुख गये बिलाय।

यह संसार नश्वर है। काल हिन्दू मुसलमान का भेद नहीं करता:

<sup>1.</sup> सन्त सुधासारः श्री वियोगीहरि ।

मुसलमान हिन्दू कहा, बर दरमन रंक राव। जन दरिया हरिनाम बिन, सब पर जम का दांव।।

परमेश्वर का शब्द, रसना से उतरकर जब हृदय में निवास कर लेता है, तो भारहों मास प्रेम की वर्भ होती रहती हैं:—

> रसना सेती ऊतरा, हिरदे कीया बास। दिरिया वरसा प्रेम की, षट्ऋतु बारा मास। दिरिया हिरदे राम से, जो कस लागे मन। लहरे उठ्टे प्रेम की, ज्यों सावन वरषा धन।

कुछ राग रागिनीयों के ब्रान्तर्गत भी इनके पद प्राप्त होते हैं :-

## राग बिहंगड़ा

राम नाम नहिं हिरदै धरा, जैसा पसुवा नैसा नरा।
पसुवा पर उद्यम कर खावै, पसुत्रा नो जङ्गल चर त्रावै।
पसुत्रा त्रावै पसुवा जाय, नो पसुवा चरै व पसुवा खाय।
रामध्यान ध्याया नहिं भाई, जनम गया पसुवा की नाई।
राम नाम से नाहीं प्रीति, यह सबही पसुवों की रीति।
जीवत सुख-दुख में दिन भरै, सुत्रा पछै चौरासी पबै।
जन दिरया जिन राम न ध्याया, पसुवा ही ज्यों जनम गयांया।

'मुत्रा पछें चौरासी परें' में जन्मान्तरवाद की भावना पाई जाती है।

प्रेम प्रकास नाम की एक पुस्तक छोर प्राप्त होती है जिसमें 'प्रेमी' नाम का उल्लेख कई स्थान पर छाता है। ऐसा ज्ञात होता है कि ये किव का नाम न होकर उपनाम है। इस प्रन्थ में पहले सूफ़ी परम्परा के अनुसार खुदा एवं रसूल की वन्दना या स्तुति की गई है। मुरशीद के रूप में किसी शाह मुहीउद्दीन की प्रशंसा भी है। बहुत सम्भव है यह शाह मुहीउद्दीन चिश्ती ही हों। पुस्तक में किवत्त, छुप्पय तथा दोहों के छातिरिक्त रागरागिनियों का भी समावेश है। किव ने अपना परिचय केवल इतना ही दिया है कि में श्रीनगर का निवासी हूँ और 'मारहर' ऐसे नगर में छा वसा हूं जहाँ न तो साह रहते हैं न चोर। वह छपने को पुर्शवया कहता है, जिमकी जात-पांत कोई नहीं पूछता। इस परिचय में अथ्यात्मिक संकेत भी हो सकता है। पुस्तक का रचनाकाल वह औरङ्गजेब का शासनकाल बताता है।

१. सुफी काच्य संग्रह : श्री परशुराम चतुवदी : १० २१४।

## दोहे

कुधि त्रावे जब मिन्त कां, त्रौ होत सुरत में ऐन । मोती माला त्र्रांस कीं, नौछावर करें नैन ॥ मन पारा तन की खरीं, ध्यान ज्ञान रस मोय। विरह त्र्र्यान सू फूंक दें, निरमल कुन्दन होय॥ तुम सूरज हम दीप निसं, त्र्रज्ञगत कहें सुनाय। बिन देखे नाहीं रहि सकृं, देखे रहों न जाय॥

बुल्लेशाह कादिरी शत्तारी सम्प्रदाय के अनुयायी थे तथा सूकी इनायतशाह को अपना पथ-प्रदर्शक पीर स्वीकार करते थे। इनका जिन्म लाहीर जिले के पण्डील नामक गांव में संवत् १७७३ में मुहम्मद दरवेश के यहाँ हुआ था। आजन्म ब्रह्मचारी रहकर कुसूर नामक स्थान में साधना करते रहे। इनकी रचनाओं में सीहर्मी, अठवारा, बारामासा, काफी, दोहरे आदि अधिक प्रसिद्ध हैं। इनकी रचनाओं का विषय अधिकांश चेनाबनी से सम्बन्धित है। इनकी आलोचना बड़ी स्पष्ट एवं कदु होती है। भाषा पर पञ्जाबीपन का प्रभाय अधिक है। विरह की तीव्रता का वर्णन एक पद में उन्होंने इस प्रकार किया है:—

कद मिलसी मैं विरह सताई नूं। ग्राप न त्रावें न लिखि भेजें भिष्ठ त्राजेही लाई नृं। नैं जेहा कोइ हरि न जाएा, में तिन सूल सवाई नूं। रात दिनें त्राराम न मैंनू, खावें विरह कसाई नूं। बुल्लेशाह धुग जीवन मेरा, जों लग दरस दिखाई नृं।

दीन दरवेश का समय उन्नीसवीं सदी का पूर्वार्ध बताया जाता है। ये गुजरात तथा पालनपुर के अन्तर्गत रहने वाले एक साधारण लोहार थे तथा कुछ दिनों तक ईस्ट इिएडया कम्पनी में भिस्नी का काम भी करते थे। भीज से इनका सम्बन्ध अपांग हो जाने पर ही छूटा। एक हाथ वेकार हो जाने पर ये साधुसङ्गति में रहकर विरक्त हो गये। इन पर स्फियों का विशेष प्रभाव था। अपने अन्तिम समय में काशी में आकर रहने लगे थे। य उपदेशपूर्ण रचनायें अधिक करते थे। इनके दो प्रन्थ 'दीन प्रकाश' एवं 'भजन मड़ाका' का उल्लेख मिलता है किन्तु वे उपलब्ध नहीं है। इन्होंने कुंडलियों की रचना भी की है।

## कुण्डलियाँ

हिन्दू कहें सो हम बड़े, मुसलमान कहें हम्म। एक मंग दो फाड़ हैं, कुण जादा कुण कम्म। कुण जादा कुण कम्म, कबी करना नहिं कजिया। एक भगत हो राम, दूजो रेमान ने रजिया। कहे दीन दरवेश, दीय सरिता मिल सिन्धू। सवदा साहब एक, एक मुसलमान हिन्दू।

नजीर अकबरावादी का मूल नाम शेख वली मोहम्मद तथा पिता का नाम मुहम्मद फारूख था जो दिल्ली के रहने वाले थे; किन्तु नजीर के अकबराबाद या आगरा को अपना निवास स्थान बनाने के कारण ये अकबराबादी कहलाये। इनका जन्म सन् १७४० ई० के लगभग हुआ था। इनका जन्म अमीरवंश में न होने के कारण ही सम्भवतः इनके काव्य में अत्यन्त सरलता है। ये जीविकोपार्जन के हेतु लड़कों को शिक्षा दिया करते थे, विशेषकर आगरे में माईथान मुहल्ले में सेठों और महाजनों के लड़कों को पढ़ाने जाया करते थे। जिस समय पेशवा के लड़के आगरे में नजर बन्द थे उस समय ये उन लड़कों को भी पढ़ाया करते थे श इनका हृदय अत्यन्त कोमल और दयापूर्ण था। अभावप्रस्त व्यक्तियों की सहायता ये बहुधा किया करते थे। इनमें धार्मिक उठारता बहुत थी। अरवी एवं फारसी के अच्छे विद्वान थे, साथ ही बोलचाल की सीधी सादी भाषा में भी काव्य रचना करके ये अत्यन्त जनप्रिय हो गये। इन्होंने परिचित तथा नित्य संसर्ग में आने वाले विषयों पर कितताये लिखीं हैं। तरव्ज तथा ककड़ी पर लिखे गये पद तो अक्सर वेचनेवालों के मंह से थोड़े बहुत परिवर्शित रूप में मुनने को भिल जाते हैं।

फैलन साहब ने नजीर के व्यक्तित्व तथा काव्य की बहुत प्रशंसा की है, वहीं सर जार्ज प्रियर्मन इनके काव्य में अश्लीलत्व पाते हैं और इसी कारण उन्हें श्रेष्ट किव नहीं समभते ै। नजीर की किवताओं का वह भाग जो राग सागरोद्भव, राग कल्पद्रुम में छपा है अश्लील अवश्य है किन्तु अश्लीलता का मापदन्ड भी परिस्थित तथा सामाजिक नियमों के अनुसार परिवर्तित होता है। नजीर के समय का अधिकांश काव्य ऐसे ही चित्रों से भरपूर है जिसे अब हम अश्लील कह सकते हैं।

नजीर स्वभाव से संतोपी, विनोदिषिय तथा विचार स्वातन्त्र्य के प्रेमी थे। अपने समय के अन्य कवियों की भाँति इन्होंने कभी किसी की खुशामद नहीं पतन्द की। धन का लोभ

प्रियर्सन, : रघुराज किशोर बी. ए. वतन : नजीर श्रकवरावादी ।

१. कवि नजीर : रघुराजिकशोर वी. ए.

२. 'नजीर का कविता निस्संदेह एक विशेष प्रकार के पाठकों में प्रचलित है किन्तु स्रदास, नुलसीदास, मिलिक मुहम्मद जायसी तथा उस समय के धुरन्यर किवयों की भौति साधारण में ग्राह्म नहीं हुई। उनकी कविता साधारण बोलचाल में होने पर भी ऐसो श्राम्लील है कि उसको श्रंप्रेजी के शिष्ट श्रीर शिक्षा प्राप्त लोग पढ़ने के योग्य नहीं समकते।'

उन्हें न था, ग्रत: उनका जीवन पूर्ण स्वच्छन्दता से बीतता था। इस संसार में केवल प्रेम ही वास्तविक है, सौन्दर्य ग्रस्थिर होने पर भी ग्राराधना की वस्तु है।

> ऐश कर ख़ृंवा में ऐ दिल शादमानी फिर कहां। शादमानी गर रही, तो जिन्दगानी फिर कहां। लज्जतें जन्नत के मेवों की बहुत होंगी वहां। पर ये मीठी गालियां खूबां की खानी फिर कहां।

नजीर सूक्ती होते हुये भी विरहजन्य नैराश्य से दूर रहते थे। सदैव प्रसन्न चित्त रहकर ईश्वर का स्मरण करना उनकी विशेषता थी।

शाहबाज साहब, श्रौरंगाबादी ने श्रपने दिबस्ताने नजीर की भूमिका में इनकी बहुत प्रशंसा की है श्रौर इन्हें समाजसुधारक तक कहा है। किन नजीर श्रपने समय की जनता में खूब प्रसिद्ध थे। इन्हें लोग शाह नजीर के नाम से श्रब तक स्मरण करते हैं। इनका देहान्त सन् १८२० ई० के लगभग श्रपने निवास स्थान श्रागरे के ताजगंज सुहल्ले में हुआ। इनकी कब्र पर हर साल होली के दिनों में मेला लगा करता था जब लोग रतजगा करते श्रीर इनकी किन्तायें गाते थे, किन्तु कुछ दिनों से यह मेला बन्द हो गया है।

किव नजीर स्वतन्त्र विचारों के पद्मपानी तथा स्की विचारधारा से प्रभावित थे ख्रतः इनकी रचनात्रों में धार्मिक पद्मपात के दर्शन नहीं होते हैं। काली ख्रौर भैरव की स्तुति भी ये उसी दृद्धता से करते हैं जिस गम्भीरता से मुहम्मद तथा कलमे की प्रशंसा। साधारण से साधारण विषयों पर ख्रत्यन्त प्रभावपूर्ण काव्य रचना इनकी विशेषता है। इनकी रचनायें बड़ी सजीव हैं। उनमें प्रभाव तथा स्वाभाविकता के गुण सर्वत्र व्याप्त हैं। इनका काव्य ही इनका जीवन चरित्र है, उसमें इनके व्यक्तित्व एवं गहरी स्वानुभृति की स्पष्ट छाप है। इनकी भाषा ख्रपनी सादगी, ख्रौर प्रभाव में ख्राद्वितीय है। इनके काव्य के कुछ उदाहरण निम्नांकित हैं।

ईश्वर के विरह में ऋात्मा सदैव तड़पती रहती है श्रोर ऋाश्चर्य तो यह है कि वह एक होते हुये भी ऋनेक में सर्वत्र वर्तभान है:

उधर उसकी निगाह का नाज से त्राकर पलट जाना। उधर मुझना, तझपना, गश में त्राना, दम उलट जाना। ये एकताई, ये यकरंगी, तिस ऊपर यह कयामत है। न कम होना, न बढ़ना त्रीर हजारों घट में बट जाना।

इनकी कृष्ण जन्म तथा बाल लीला की कविनायें प्रसिद्ध हैं। होली, दिवाली, राखी इत्यादि त्योहारों पर भी इन्होंने कवितायें लिखीं हैं। प्रेम ही इम जीवन का साध्य है। इस संसार के कण में सर्वत्र वही प्रियतम भांकता हिष्टिगोचर होता है। ऐसे सर्वशिक्तमान प्रियतम के प्रेमी को भी कभी कोई अभाव या चिन्ता हो सकती है ? वह तो सदैव आनन्द मग्न रहता है:—

जिस सिम्न नजर देखे हैं उस दिलवर की फुलवारी है। कहीं सब्जी की हरियाली है और कहीं फूलों की गुलपारी है। दिन रात मगन खुश बैठे हैं, और आस उसी की भारी है। बस आप ही वह संजारी है और आप ही वह मंडारी है। हर आन हंसी हर आन खुशी हर वक्त अमीरी है बाबा। जब आशिक मस्त फकीर हुये, फिर क्या दिलगीरी है बाबा।

यह जीवन तथा इसकी चिन्तायें केवल भार हैं। जीवन की कोई वस्तु अन्तिम च्यां में साथ नहीं देती, केवल वही परमेश्वर सबका साथी है अत: उसी का स्मरण कर।

> दुक हिसेह्या को छोड़ मियां मत देश विदेश फिरै मारा। कजाक व्यानल का लूटे है दिन रात बजाकर नकारा ! क्या विध्या भैंसा वैण गुतर, क्या गोनी पल्ला सर मारा। क्या गेहूँ चावल मोठ मटर, क्या ब्राग धुब्रां ब्रौर ब्रंगारा। सब ठाठ पड़ा रह जायगा, जब लाद चलेगा बन्जारा॥

समाधिस्थ होकर ब्रह्म में लीन हो जाने की चर्चा भी इन्होंने की है। इस छन्द में उनकी भाषा की सरलता तथा भाव की गम्भीरता दोनों ही सराहनीय हैं।

था जिसकी खातिर नाच किया जब मूरत उसकी आय गई। कहीं आप कहा कहीं नाच कहा और तान कहीं लहराय गई। जब छैल छुवींले सुन्दर की छुवि नैनों भीतर छाय गई। एक मुरछागित सी आय गई, और जोत में जोत समाय गई। है राग उन्हीं के रंग भरे, और भाव उन्हीं के सांचे हैं। जो वेगत वे सरताल हये, बिन ताल पखावज नाचे हैं।

प्रेमी का वतन क्या त्रौर देश क्या , धर्म क्या त्रौर स्थान क्या; सब कुछ, प्रिय की प्रकार त्राधित है।

त्रार वतन पृंछ हमारा तो या सुन रख वाबा। या गली दोस्त की या वार के घर त्राँगन।

 नाम को पृंछे तो है नाम हमारा आशिक। सबसे आजोद हुये यार का लेकर दामन।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

जा पड़ें याद में उस शेख की जिस बस्ती में। वही गोकुल है हमें, श्रौर वही बृन्दावन।

यह संसार मिथ्या है। यहाँ की सारी वस्तुत्रों का त्रास्तित्व कुछ नहीं, केवल एक वही सत्य है। यह दुनियां की पैंठ भी त्राजीव है। यहाँ नित्य नये होने वाले कार्य व्यापारों के मध्य भी जड़ता है। यहाँ का सौन्दर्य बाह्य है जो नष्ट हो जायगा। वास्तव में यह दुनियां केवल घोले की टट्टी है:—

यह पैठ त्राजब है तुनियां की, त्रारे क्या-क्या जिन्स इकटी है।
यां माल किसी का मीटा है त्रारे चीज किसी की खट्टी है।
कुछ पकता है, कुछ भनता है, पकवान मिठाई पट्टी है।
जब देखा खूब तो श्राखिर को नै चूल्हा भाड़ न भट्टी है।
गुल शोर बबूला श्राग हवा श्रारे कीचड़ पानी मिट्टी है।
हम देख चुके इस तुनियां को यह धोखे की सी टट्टी है।

कोई ताज खरीदे हँसकर कोई तख्त खड़ा बनाता है। कोई कपड़े रंगे पहने है कोई गुदड़ी ब्रोढ़े जाता है। कोई भाई, बाप, चचा, नाना कोई नाती पूत कहाता है। जब देखा खूब तो ब्राखिर को ना रिश्ता है ना नाता है। गुल शोर बबूला ब्राग हवा ब्रौर कीचड़ पानी मिट्टी है। हम देख चुके इस दुनियां को यह धोखे की सी टट्टी है।

x x x x

कोई सेठ महाजन लाखपती बजाज कोई पंसारी है। यां वोभ किसी का हल्का है और खेप किसी की भारी है। क्या जाने कौन खरीदेगा और किसने जिन्स उतारी है। जब देखा खूब तो ग्राखिर को दल्लाल न कोई व्योपारी है। गुल शोर बबूला ग्राग हवा और कीचड़ पानी मिट्टी है। हम देख चुके इस दुनिया को यह थोंग्वे की सी टट्टी है। हाजी वली के सम्बन्ध में केवल इतना ही ज्ञात होता है कि वे कसबा नूढ़ इलाका ग्वालियर के निवासी थे। उनका क्या समय था एवं प्रेमनामा के ऋित्रिक उन्होंने कोई ऋौर भी रचना की है, इसका कोई विवरण नहीं मिलता। मिश्रवन्धु विनोद के तृतीय भाग में 'प्रेमनामा' के रचियता का नाम केवल हाजी दिया हुआ है। उसकी कविता के सम्बन्ध में लिखा है कि वह संवत् १६१७ के पूर्व की रही होगो किन्तु इसका कोई प्रमाण नहीं दिया है। इनकी 'प्रेमनामा' पुस्तक नवलिकशोर प्रेस, लखनऊ, द्वारा प्रकाशित है। रचना के आरम्भ में ईश्वर स्तुति के पश्चात् कि ने अपने पीर सैयद मुहम्मद अवृसईद तथा अपने गुरु शेख अहमद बिन कुतुवउद्दीन का नाममात्र का परिचय दिया है।

## दोहे

एक कहूँ तो एक है दोय कहूँ तो दोय। हाजी पूजा दूर कर रहे अनेला होय। जो कुछ गड़े सो आज गड़, हाजी लागा दाव। जनम सेराना जात है, लोहे का सा ताव॥ मुख दरपन है आसिरत, हाजी दरस अलेख। जो तूचाहे आप को, आप - आप में देख॥ रैन अँधेरी पीउ दुख के किल करन कलोल। विरहिन जरती देखिक सरग हंसो मुख खोल॥

करीमवस्त्रा भी वीसवीं सदी के सूफी किव ज्ञात होते हैं। ये कस्वा मानिकपुर तहसील कुन्दा जिला प्रतापगढ़ के रहने वाले थे। इनके पीर का नाम शाह मुहम्मदी अता थां। आतमा की, परमात्मा की खोज तथा उसके ब्रह्म के सम्बन्ध के बारे में किव कबीर की भाँति ही रूपक बाँधता है। यह संसार नैहर है। सती का कर्तव्य नैहर से विमुख होकर प्रियतम की सेवा करना है। आत्मा को चाहिये कि संसार का अधिक ध्यान न रखकर परमेश्वर के चिन्तन में कालयापन करें:

### साखी

कैसे तुम त्रा नैहरवा भुलानी, सैयां का कहना कबहुँ नहिं मानी।

१. हिन्दी के मुसलमान कवि।

काम कियो नित निज मनमानी,

पिया की सुधि काहे विसराये।

गारी का तोरे हिय में समानी,

टेढ़ी चाल श्रजहुँ तज मूरख।

चार दिना की तब जिन्दगानी,

गुन ढङ्ग सों जो पियाको रिफावे।

करीम वही है सखी सयानी।

त्राब्दुल समद का नाम हजरत साह साहव, किवला मुहम्मद त्राब्दुल समद साहब, उर्फ रहमान खां लिखा हुन्ना मिलता है। इनके पूर्वम सम्भवतः त्राफ़गानिस्तान से त्राये थे। समद साहब का जन्म लगभग १८१० ई० के कोरा जहानाबाद फतेहपुर हसवा जिले में हन्ना था। बचपन से ही इनमें धार्मिक भावना का उदय हन्ना ऋौर ये मानव समाज की सेवा में रत रहने लगे। इन्होंने तहसील साहावाद जिला मथुरा में एक चपरासी की नौकरी कर ली। तब इनकी उम्र केवल चौदह साल की थी। किन्त नौकरी इनकी पूजा, उपासना एवं भजन चिन्तन में बाधक थी, ऋत: इन्होंने उसे शीघ्र छोड़ दिया। त्रुब इन्होंने 'रियाज' पारम्भ कर दिया ग्रौर 'तजिकय नफस' ( श्रात्मशुद्धि ) श्रौर 'तरके लङ्जात' (सुखों का त्याग) करने लगे क्योंकि ये बातें खुदा की त्र्योर बढने के त्रावश्यक साधन हैं। इस दशा में ये केवल एक छटांक चना खाकर ही रहते थे। कुछ दिनों बाद इन्होंने जंगल में शरण ली श्रौर चिन्तन में श्रधिक रत रहने लगे जिसमें तरह-तरह की कठिनाइयाँ सामने त्राई। इनको त्रव त्रानुभव हत्रा कि दरस्त परिवरिश पा गया है केवल फल त्राना बाकी है। निदान त्रापको गुरु की तलाश हुई। टोंक के इलाके में डीक स्थान पर त्रमानुला शाह बहुत प्रसिद्ध थे। राजा भरतपुर उनका ब्राटर करते थे। वे केवल लाल मिर्च खाकर रहते श्रौर यदि राजा उन्हें रहने को भोपड़ी देता जला डालते त्रौर त्रोडने को दुशाला भेजता तो फाइ डालते । समद साहव इनसे मिले । इन्होंने बताया कि तुम्हारा स्थान दूसरी जगह है। इस उत्तर से समद साहब को बड़ी निराशा हुई श्रौर ये वेचैन रहने लगे। एक दिन ख्वाब में इन्हें एक बुजुर्ग के दर्शन हुये जिसने बताया कि उनका हिस्सा हमारे पास है। ऋब स्वप्न में देखे गये व्यक्ति का पता पूछना इन्होंने शुरू कर दिया। थोड़े दिन वाद किसी ने बताया कि 'पीर शाह नामदार' साहब निथयाल जिला रावलिपन्डी में हैं, जो ख्वाम के बुज़र्ग जान पड़ते हैं। इन्होंने उनके लिये दुआब से पंजाब तक की पैदल यात्रा की तथा निम्नांकित पद गाते हुये ये वहां तक जा पहुँचे।

> त्रातिशे इश्क कू कज़ श्रसरश श्रक्त श्रातिश बदफ्तर श्रन्दाजत।

शाम होते होते ये अपनी मंजिल पर जा पहुँचे। नामदार साहब बीमार थे। मालूम हुआ कि वे अब्दुल समद साहब की प्रतीचा चिरकाल से कर रहे थे और कहा करते थे कि एक दिन उनका हिन्दी वेटा अवश्य आजायेगा। आते ही उन्होंने कहा तुमने हमको बहुत इन्तजार कराया, फिर हाथ मुंह धोने की आज्ञा दी नमाज़ पढ़वाकर खिलाफत की इजाजत दी फिर थापस भेज दिया और कहा कि रास्ते में कोई बुरी खबर सुनना नो लौटना नहीं। रास्ते में अपने गुरु की मत्यु का समाचार इन्हें मिला। बापस आकर ये अतरौली जिला अलीगढ़ आये जहां मियां जी मदेह खां का मदरसा था। खां साहब से इनकी भेंट हुई और उनकी लड़की से उनका ब्याह भी यथा समय हो गया। यहीं से समद साहब को कुतुवखाने से 'नक्शवंदिया' गुरु परम्परा मिली। इनके खास मुरीद खलीफा मीर कुर्बान अली हुये जो आगरे और अलीगढ़ में सरकारी वकील थे, और उसके बाद जयपुर में मिनिस्टर हो गये। वकील साहब के परपोते इस समय भी गद्दी पर हैं। इनके पिता अनवार्क रहमान के समय से इस शाखा में चिश्तया सम्प्रदाय का प्रभाव हो गया था। बाबा साहब १८६३ ई० तक जीवित रहे और ५२ साल की अवस्था में हि० सन् १२८०, रिववार, ३ मुहर्रम को ११ बजे दिन में इनकी मृत्यु हो गई ।

श्रब्दुल समद साहव या बाबा साहब के दो प्रन्थ तुहफतुंल श्राशकीन एवं 'मंसाकुल श्रारफीन' प्रकाशित हैं। पहला प्रन्थ मसनवी है दूसरा सिद्धांत प्रतिपादन के हेतु लिखा गया गद्य प्रन्थ है। श्रभी हाल में एक प्रन्थ 'मक्तुबाते समदिया' मिला है जिसमें श्रापके लिखे छ: पत्र भिन्न व्यक्तियों के नाम हैं।

श्रपनी मसनवी के श्रन्त में इन्होंने कुछ हिन्दी के स्फुट पद भी लिखे हैं जिनका विषय हृदय को शुद्धता, एवं सरलता तथा कुर्मकाएड की निंदा है श्रौर साथ ही संमार की चर्चा भी है। घट में ही ब्रह्मोपासना की बात कई तरह से समभाई गई है। इन्होंने कुछ राग रागनियों के श्राधार पर भी पद लिखे हैं किन्तु विषय का सम्बन्ध चेतावनी एवं सिद्धान्त निरूपण से ही है। कुछ दोहरे भी लिखे हैं। एक स्थल पर वे जीव को संसार से विमुख होकर हृदय में ही परमेश्वर का ध्यान लगाने की चेतावनी देते हुये लिखते हैं।

जाग रे म्र्यत मोवन का है
देखतो जग में होवन का है।
लाख बार कह्यों ममभायो, ध्यान में तेरे एक ना आयो।
मुंह फाड़े धरनी तों है बैठी, औरन को नो रोबत का है।
नीन निंलोक और साहब नो में दूंड़ी है मैमें तो में।
ग्रंधरा मुरख देखत नाहीं, नो में बोलन का है।

इनके जीवनपुत्त में लेखिका को ऋष्टुल समद की शिष्य परमपरा के डा० शमशेर बहाटुर समर्दा (ऋरबी विभाग) लखनऊ विश्व० वि० से ज्ञात हुआ।

### [ ३१६ ]

नहना व्यकरब मालिक बोला, मन करफाने याकौ खोला। याको वूफ रे मस्ता, नाहक जन्म तू सोवत का है। तथा

या दुनियां है रंग बिरंगी, यास बचकर चलना रे। जो तू त्राशिक सादिक मस्ता सब पर लानत करना रे। लाख तरह से तेरे होंये, तू मत इनका होना रे।

परमश्वर के ध्यान के हेतु स्मरण या जिक्र की महत्ता ग्रब्दुल समद भी मानते हैं। उनके पदों से ऐसा ज्ञान होता है कि वे हठयोग की साधना से ग्रत्यधिक प्रभावित थे, वह बाह्य पृजोपासना की अपेद्धा हृदय में परमात्मा का स्मरण उत्तम समभते थे इसके आगो इन्द्रिय संयम, जा। एवं अनहदनाद की चर्चा करने के पश्चात किव 'सोऽहं' की चर्चा भी करता है; जिस प्रकार 'फ़ना' के बाद 'वका' की अवस्था में साधक परमेश्वर में ही स्थित हो जाता है उसी प्रकार अनहद नाद जब न सुनाई दे तब एक 'वही' अवशेष रह जाता है।

त्रजपा जाप जपे जो भाई, हर का दरसन वेग वह पाई। पहले ध्यान तिहुकुई बांधे, स्रोउम कंवल में चित्त सो साधे।

× × ×

जेते तकत बिलाई मूसा, ऐसे ताक लगाई।
ग्रिगिन की चन्द्रा ऊयें, चांद् सुरज ये दो डूवे।
सुन्दर मूरत शब्द ज्ञान की, ग्रानहद साध सुनाई।
ग्रानहद मिटी ज्ञान मिट जावे, सोSहं पूरन जब फिर जावे।
या से ग्रागे कहा कही मस्ता, एक ही एक लखाई।

सत्त्वे साधक की कोई जातिपांति नहीं होती। वह जाति वर्ण से परे केवल उस परमसत्ता का उपासक होता है:—

ना हम हिन्दू ना हम तुर्का, ना हम बालक ना हम पुर्खा। सब में हम हैं सब हैं मो मे, जो जाने सो पूरे गुरका।

श्रब्दुल समद बाह्य पूजापासना के भी बिरोधी थे। उन्होंने पंडित जोगी, गोसाई शाह एवं मुल्लाओं के कर्मकाराड का विरोध किया है। वाह्याडम्बर से हृदय शुद्धि नहीं होती, श्रीर यदि हृदय शुद्ध न हुश्रा तो साधना व्यर्थ है। ऐसी ही भावनाश्रों को व्यक्त करते हुये रनमस्त खा लिखते हैं:—

> त्रपनी कथा जाने नहीं, पंडित हुत्रा तो क्या हुत्रा । जोगी गोसाइं सेवड़े, कपड़ें रंगे हैं गेरुये ।

मन को तो रंगते ही नहीं, कपड़े रंगे तो क्या हुआ।
शैली व श्रलभी डालके बन बैठे होंगे शाह जी
दिल का कुफ तोड़ा नहीं जो शाह हुये तो क्या हुआ।
ठाकुर द्वारे जाये के पूजे सभी हैं मृरतें।
कर में तो हर जाना नहीं पूजा किया तो क्या किया।
जो पाठ पूजा करते हैं श्रीर नाम पाया गुरु का
उस गुर से तो महरम नहीं जो गुर हुये तो क्या हुआ।
चिल्ले में बैठे जायके श्रीर मन फिरे है सब कहीं।
पर दिल तो चिल्ले में नहीं जो तन हुआ तो क्या हुआ।
भंगे शराबें पीवते चिलमें उड़ती चरस की
पर वह नशा पिया नहीं भंगड़ हुआ तो क्या हुआ।
ठठरी बांकी है सिपाह, लड़ते हें सब जा जाय के।
घर का तो ठग मारा नहीं बांका हुआ तो क्या हुआ।
पड़कर किताबें बहुत सी कहता फिरे है श्रीर को
हक्कुल यकीं जाना नहीं श्रालिम हुआ तो क्या हुआ।

किव ने नक्शवंदिया एवं चिश्तिया सम्प्रदाय के सिद्धान्तों की चर्चा भी एक स्थल पर की है। नक्शवंदिया सिद्धान्त में ईश्वर की सर्वव्यापकता तथा चिश्तिया में योग साधना की प्रधानता लिक्त होती है:

> दर सुलूके तरीके नक्शबंदिया हर-हर करे और गुरु को देखे, उसको मिलता प्यारा है। नाम निरंजन का सुख दीजे, ध्यान करी मधवारा है। पाक रसूल का आशिक होवे, वही सुख मतवारा है। अलख लिखे और सबको मेटे, उसने ज्ञान संवारा है। पट भीतर के चित्र से खोले, फिर क्या साहब न्यारा है। क्या ही अचरज देखो साधू, बृंद में समुन्द्र समाया है। जो कोई इसको पी जाये मस्ता बही गुरु हमारा है।

### चिश्तिया समप्रदाय की साधना के सम्बन्ध में किव लिखता है:

क्या ही मज़ा है सापू, ग्रानहद बाजा बजता है। इस ग्रानहद में लाखों बाज, इसको कोई न सुनता है। इप ग्रानहद को जो कोई सुनले रय्यत से शाह बनता है। पहले दिल में चन्दा ऊमें जगजग जगजग करता है। उसके ग्रान्दर है एक मूरत विरला कोई लखता है। सब हैं मस्ता दिल के ग्रान्दर गुरु से सीखो इसका मन्तर। बिना गुरु में ज्ञान न ग्रावे, निगुरा सिर को धुनता है। इस प्रकार कवि गुरु के ममत्व को भी सर्वत्र मानता है।

त्रहं त्रीर परमात्मा इन दो का त्र्यस्तित्व एक साथ नहीं रह सकता। जब 'मैं' रहता है तब 'वह' नहीं जब 'वह' रहता है तब 'मैं' का विनाश हो जाता है।

मोहन मेरा है नियरे, हर देखन में नहीं आवे रे। हर आवे हम जावे साधू, हम आवें हर जावे रे। मस्ता ऐसे आवागमन में देखन कहां से पावे रे॥

िश्विमिंह ने त्रापने प्रन्थ 'सरोज' में वजहन का नाम निर्देश करके रचनात्रों के उदाहरण स्वरूप केवल एक दोहा दे दिया है। इसी प्रकार मित्रबंधु विनोद के तीसरे भाग में इनका नाम लिखकर नीचे केवल साधारण श्रेणी लिख दिया गया है। नवल किशोर प्रेस से प्रकाशित फारसी के एक संग्रह में इनका 'श्रिलिफवाये' नामक एक प्रन्थ मिलता है। इसमें दो त्राधीलियों के बाद एक दोहे का कम रचना के त्रान्त तक निवाहा गया है। काशी नागरी प्रचारिणी सभा के संग्रहालय में इनका ऐक प्रन्थ 'वजहननामा' भी उपलब्ध है जिसमें सिद्धान्तकथन एवं उपदेश ही प्रधान है। सम्भवतः ये दोनों ग्रन्थ एक ही हैं।

वजहननामा के त्रारमा में एक त्रौर दोहा 'संबत वीनइसै वर्ष तैंतालिस दिन मान । चैत कृदी दसवीं को लिखी भिक्त हेतु कर ज्ञान ।' प्राप्त होता है । इस दोहे में वजहन नामा के रचनाकाल की ऋषेचा प्रन्थ के प्रतिलिपिकाल का ही परिचय मिलना संभव है क्योंकि वजहन का स्थितिकाल सत्रहवीं शताब्दी निश्चित होता है। 'दिक्लिनी हिन्दी' के लेखकों में वजहन का स्थान महत्वपूर्ण है। उन्हें गद्य और पद्य, दोनों में समान रूप से सफलता प्राप्त हुई है। जिन दिनों गोलकु एडा में इब्राहीम कुली कुतुबशाह का शासन था, वजहन ने कविता लिखना त्रारम्भ किया । वजहन ने सन् १६३६ में ऋपना प्रसिद्ध ग्रन्थ 'सबरस' समाप्त किया जो उस समय तक लिखे गये हिन्दी गद्य का श्रेष्ठतम उदाहरण है। श्रब्दुल्ला कुतुबशाह के समय श्राप श्रपनी कीर्ति के सर्वोच्च शिखर पर पहुँचे। मुहम्मद कुली कुतुबशाह के समय भी ये जीवित थे। कुतुबशाही वंश के लगातार तीन नरेशों के यहां इनको प्रशंस मिलती रही मुहम्मद कुली कुतुबशाह पर इन्होंने 'कुतुबमुश्तरी' नामक मसनवी लिखी है, जिससे उस समय के रीति रिवाजों ख्रीर स्थिति का परिचय मिल सकता है। वजहन फारसी एवं ख्ररबी के विद्वान थे । उन्होंने सूकी ग्रन्थों के साथ साथ वेदान्त दर्शन का भी श्रच्छा ऋध्ययन किया था। हिन्दी का ज्ञान भी उन्हें था। हिन्दी भाषी चेत्र के मुहाविरों का प्रयोग भी इन्होंने किया है। श्रपनी बात को स्पष्ट करने के लिए वजहन ने स्थान स्थान एर सूक्तियों एवं मुहाविरों का प्रयोग किया है। 'वजहन नामा' या 'रिसालये त्र्यलिफ बाये' की रचना अरबी वर्णीच्रकम से हुई है। श्ररबी में श्रालिफ की एक दूसरी श्राकृति भी है किन्तु वजहन ने उसे छोड़ किया है। कवि वजहन के जीवन परिचय के सम्बन्ध में यह जानकारी संप्टेम्बर श्रंक १६५३ ई० की हैदराबाद से प्रकाशित 'श्राजन्ता' नामक पत्रिका से प्राप्त होती है।

इस पत्रिका में 'वजही का रिसाला श्रालिफ वे' शीर्षक निबन्ध गवर्नमेन्ट कालेज गुलवर्गा के श्री रामशर्मा जी ने लिखा था।

श्री शर्मा जी ने किय को दिक्खनी हिन्दी का किय माना है, किन्तु 'यजहननामा' में खड़ी बोली हिन्दी, ब्रजभाषा एवं कहीं-कहीं ख़बधी के शब्दों का भी प्रयोग है। प्रचित्त मुद्दावरों के प्रयोग में भी किय बहुत पदु है। कुछ उद्धरण उनके विचारों को स्पष्ट कर सकेंगे। 'यह परमेश्वर एक है किन्तु ख़नेक रूप धारण करके विभिन्न स्वरूपों में प्रकट हो रहा है। वजहन कुछ कह सकने में ख्रसमर्थ है। समुद्र बृंद में समाया है यह ऋत्यन्त ख़ाशचर्यजनक होते हुये भी सत्य है।'

त्र्यालिफ एक बहुरंगी साई, हर घट में बाकी परछाहीं। जहाँ देखो तहाँ रूप है न्यारा, ऐसा है बहुरंगी प्यारा॥ वजहन कहें तो क्या कहै, कहने की निहं बात। भिन्धु समानी विन्दु में श्रचरज बड़ा देखात॥

श्रन्य मृक्षियों की भाँति वजहन भी गुरु का महत्व मानते हैं। प्रेम मार्ग में प्रवेश करने के पूर्व साधक को गुरु-दीचा ले लेना त्रावश्यक है। यदि साधक गुरु विहीन है तो चाहे वह धरती से लेकर त्राकाश तक यत्न करे, उसे सिद्धि नहीं मिलती। गुरु विहीन साधक स्वार्थ और परमार्थ दोनों से हाथ थो बैठता है।

वं बिनु गुरु कोई भेद न भावें, धरती से अकास को धावें।
पहिले प्रीत गुरु से करें, प्रेम डगर में तब पगु धरें॥
बिनु गुरु यजहन जो कोई लेत है बसन रंगाय।
यह तुम निस्चय जानियों तो दोउ ख़ोर से जाय॥

'स्वामी का रूप श्रद्भुत है, उसके रूप का दर्शन वहीं कर पाता है जो इन्द्रिय दमन कर लेता है। यदि योग सफल हो गया तो 'श्रनहद नाद' या श्रानन्द प्रदान करने वाला बाजा बजता है। साधक सिद्धि प्राप्त करता है। इस तन में सभी साज बजते एवं सभी राग सुनाई देते हैं। कोई बिरला ही इस नाद को सुन पाता है, उसके भाग्य धन्य हैं।

> पे पाविन्द का रूप है न्यारा, मृंद देव त् दशौ दुत्रारा। सुन परिहे त्रानन्द का बाजा, परजा से होइ जहहै राजा॥

> > सभी साज तन में बजै, ऐसी मची है राग। बजहन जाको सुन परे, बड़े हैं बाके भाग॥

इसके र्यातिरिक्त 'य्रालानामा' नाम की एक ख्रज्ञात किंव की रचना प्राप्त होती है। यह रचना समनवी के ढंग पर लिखी गई है, इसमें ख्रालाह के नासम्मरण का उपदेश दिया गया है। किंव ने इस तथ्य को कई प्रकार से स्मष्ट करने का प्रयास किया है। जग फानूस की शकल बनाया, त्रापको चातर होय जताया ॥ हाथी - घोड़े वामें बनाये, दीपक बल सब सैर दिखाये ॥ जब दीपक हो वामें त्राया, वह मन्दिर सब जग को भाया ॥ दीपक हो जब त्राया त्रान्दर, स्मे तारे स्रज त्रान्दर ॥ जब लग दीपक वामें रहे, हँसी खुसी जग वाको कहे ॥ जब दीपक फानूस से जाये, काहू को फानूस न भावे ॥ कहीं बुलबुल कही फूल होत्राया, कई भांत त्रापनास्य दिखाया ॥ कहीं तोवे कहीं खिलखिल हँसे, वह प्यारा कई रंग में बसे ॥ कहीं त्राल्ला कहीं राम कहाया, कहीं बन्दा पूजन त्राया ॥ त्राप ही गंग में नीर बहाया; फिर सेवक हो पूजन त्राया ॥ त्राप त्राज्ञ हो कायल कीना, त्रीर वाको स्रली पर दीना ॥ कीन चढा त्री कीन चढ़ाया, त्रापही यह कई रूप में त्राया ॥ कीन चढा त्री कीन चढ़ाया, त्रापही यह कई रूप में त्राया ॥

(यह सारा संसार फानूस के समान है जिसमें चारों ऋोर तरह तरह के आकार बने हुये हैं। उसके मध्य परमात्मा दीपक रूप में स्थित है। जब तक यह तत्व उसमें वर्तमान रहता है फानूस की शोभा है। दीपक ही, परमात्मा ही इस जगत की शोभा है। इस संसार में एक उसी की व्याप्ति है। फूल एवं बुलबुल में उपवन ऋौर कली में प्रिय ऋौर प्रेमी में, एक उसी के दर्शन होते हैं। राम ऋौर रहीम एक ही है, वह स्वयं ही उपासक एवं उपास्य भी है। भिन्न रूपों में वही अवस्थित है।)

काशी नागरी प्रचारिणी सभा के संग्रहालय में सरमद एवं शाह फ़कीर के कुछ बैत एवं पद प्राप्त होते हैं।

# बैत सरमद की 'दया गुरु'

नागाह मषफीगञ्ज से हरफान का सोहरा हुआ।।
याने जिमी पैदा हुई त्रौर त्रासमां वरण हुआ।।
हमभी त्र्यदमसे चौंक उठे हस्ती का जब गौगा हुआ।।
कि समन का दफ्तर खा हुआ कोई गदा कोई साह हुआ।।
गर यो हुआ तो क्या हुआ गर वो हुआ तो क्या हुआ।। १।।

कोई ईसवी कोई मूसवी कोई चिस्ती के है दीन में ॥
कोई राफू जी कोई बार जी कोई कुफ के त्राइन में ॥
हादी नेह मसके हिदी त्रा, पहिले दि सब तलकीन में ॥
नैरंग का जिलवा है सबईस त्रालमे रंगीन में ॥
गर यो हुत्रा तो क्या हुत्रा गर वो हुत्रा तो क्या हुत्रा ॥ २॥

### [ ३२४ ]

मुद्दत तलक पढ़ते रहे हम दरक्षे कुरात्रान का ॥ ईसलोक हमको याद था गीता का त्र्यौर कुछ ज्ञान का ॥ यहाँ नेम है त्र्यौर धर्म है वहाँ जीक है ईमान का ॥ जो गौर करके देषिये सब दीद है पहिचान का ॥ गर यो हुत्रा तो क्या हुत्रा गर वो हुत्रा तो क्या हुत्रा ॥ ३ ॥

कोई सलातो सौम में मसगुल सुवा ख्रौ साम है॥

कितनों को तसवी है पुदा कितनों के सुमरन राम है॥

कोई पड़ाव हमस्त है ख्रौर पल्क में बदनाम है॥

जो गौर करके देखियं दोनों का एक ख्रज्जाम है॥

गर यो हुआ तो क्या हुआ गर वो हुआ तो क्या हुआ॥। ४॥

इस त्रालमे रंगी से ती त्राजादगी उमेदकर ॥
मुहलद नवा अव हो त्रागर उसकी तृ मत तकलीद कर ॥
तृ इस फलक की सैर में फिखाक की उमेद कर ॥
त्राजादगी मंजूर है कमकर तमासा दींद कर ॥
गर यो हुत्रा तो क्या हुत्रा गर वो हुत्रा सो क्या हुत्रा ॥ ५॥

श्रव उदा मन चल निकल उलकावे से फिर काम क्या ॥
फिरांउन श्रीर रहामं हुश्रा ईसकाम में श्राराम क्या ॥
मन से दुई जब दूर की फिर कुफ श्रीर ईसलाम क्या ॥
जब हक उजाग्र हो गया श्रह्माह श्रीर फिर राम क्या ॥
गर यो हुश्रा तो क्या हुश्रा गर वो हुश्रा तो क्या हुश्रा ॥ ६॥

इसी प्रकार ग्रापनी ग्रान्य वैतों में भी किय ने परमात्मा एवं संसार की सत्ता का विवेचन किया है। यह संसार उसी का प्रतिविम्ब है ग्रोर परमात्मा एक है। जो जिस मार्ग का ग्रानुयायी है उसकी मुक्ति उसी मार्ग से होती है। यदि परमत्त्व का ज्ञान साधक को हो गया है तो फिर राम ग्रोर रहीम के विवाद में पड़ना ग्रामीष्ट नहीं है। साध्य तो केवल उसके वास्तविक स्वरूप का ज्ञान है यदि वह उपलब्ध हो गया तो फिर धर्म ग्रोर सम्प्रदाय के चक्कर में पड़ना श्रेय नहीं है। इस प्रकार किव ग्रापनी उदारता का परिचय देता है।

शाह फ़कीर के कुछ पद नागरी प्रचारिणी सभा के संग्रहालय में मिलते हैं किन्तु उनके जीवन चरित्र के बारे में कुछ सूचना नहीं मिलती।

## साह फकीर 'जीव की' राग काफी

नदीया जोरव होरी में कैंसे के उत्तरब पार। नाहीं मोरे नइया नहीं मोरे भइया न मोरे खेबनी हार। मुरती नीरती सो मृतु बनायो येही वीधी उतरो पार।
नाभी कमल ते पवन चलावहु, मन लगावहु त्रीपुनी द्वार।
एह मत मेडुक जाने कोइ रहनी बहिग्रम सार।
जोर जो जमुना ऋतिहि मऋावनी पनीया बहत न थीर।
बीना नावरी बीना पावरी उतरे साहब फकीर।

हिन्दी का सूफी स्फुर साहित्य ग्राभी ग्राधिक प्राप्त नहीं हो सका है, यद्यपि बहुत संभव है कि सूफी प्रेमाख्यानों की ग्रापेद्धा मुक्तक काव्य की रचना ग्राधिक हुई हो। विविध साहित्य के ग्रान्तर्गत विषयगत विभेद होते हुये भी कवियों ने विभिन्न प्रकार के छन्दों का प्रयोग नहीं किया है। ग्राधिकांश प्रयुक्त छन्द, साखी, शब्द, पद, कुंडिलयां, दोहे, सीहर्फीं, बारहमाह, ग्राठवारा, एवं फारसी वजनों पर लिखे गये पद हैं।

जानकिव को छोड़कर, जिन्होंने चेतावनी, श्रालोचना एवं सिद्धान्त निरूपण के श्रितिक काव्य शास्त्र सम्बन्धी, शुद्ध प्रेम सम्बन्धी, बहुज्ञता सम्बन्धी ग्रन्थों की रचना भी की है, लगभग सभी किवयों ने सिद्धान्त निरूपणात्मक, चेतावनी एवं उपदेशात्मक, रचनायें ही की हैं। इन सूफी किवयों ने भी कर्मकांड एवं भूठे प्रदर्शन की निन्दा की है, किन्तु वह कबीर की मांति कद्व नहीं है।

भाषा का बहुविध प्रयोग स्फी विविध काव्य में मिलता है, क्योंकि ऋधिकांश स्फुट काव्य गुरुओं और शिष्यों के मौखिक कथन में स्थान पाता रहा है, ऋतः वक्ता की आदेशिक बोलियों का उस पर प्रभाव पड़ा है, साथ ही, संग्रहकर्ता की वोली का प्रभाव पड़ना भी स्वाभाविक था, ऋतः इस भाषा परिवर्तन के बारे में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता। ऋवधी, ब्रज, पंजावी मिश्रित खड़ी बोली का पूर्वस्वरूप एवं राजस्थानी से प्रभावित ब्रज का ही ऋधिक प्रयोग स्फी काव्य में हुआ है।

भाषा, छन्द एवं विषय की विविधत। एवं व्यामकता देखते हुये सूफी विविध साहित्थ अपना पृथक महत्व ग्खता है।

# १५

# सूफ़ी कवियों की देन

युक्ती प्रेमाख्यानों के त्र्याधार पर चौदहवीं से बीसवीं शताब्दी तक की साहित्यिक, धार्मिक, सांस्कृतिक त्र्यौर सामाजिक प्रवृत्तियों का त्र्यध्ययन सुगमता से किया जा सकता है।

एक त्रोर जहां इन काव्यों में लोक गीतों के तत्व सुरिद्ध्वत हैं वही दूसरी त्रोर साहित्यिक परम्परायें भी। लोक गीतों की सामान्य प्रवृत्तियां, जैसे प्रेमी को पाने के लिये नायक
त्रथवा नायिका का प्राण्प्रण से प्रयत्न करना त्रीर त्रवने बाधात्रों के रहते हुये भी प्रेम के
उल्लांध में मगन रहना, वीरत्व की प्रशंसा, त्राश्चर्य तत्वों में विश्वास, पहेलियां सुलभाना,
पुनर्जन्म एवं भाग्य पर विश्वास, व्यिक्त के त्रानेक सम्बन्धों की चर्चा, कहानी में उपदेश का
निहित होना, पशुपिद्धयों द्वारा मानविहत संपादन त्रादि तत्वों का समावेश सूफ़ी काव्य में
है। रस चर्चा, सादश्य मूलक त्रालंकारों का प्रयोग, प्रकृति चित्रण, वर्णन प्रियता, काव्य
शास्त्र सम्बन्धी चर्चा, भूगोल, ज्योतिष, वैद्यक सम्बन्धी ज्ञान इन कवियों की रचनात्रों को
साहित्यिक श्रेणी में ला देना है। त्रापश्च श के चिरतकाद्यों की परम्परायें इन प्रेमाख्यानों
में सुरिद्धत हैं।

प्रत्येक प्रबन्ध में एक प्रधान प्रेमकथा ऋवश्य है। प्रेम, विवाह के पूर्व गुण्श्रवण, चित्रदर्शन, साज्ञात दर्शन या स्वप्न दर्शन से उद्भूत होता है। सिंहलयात्रा या उसके स्थाय में किसी ऋन्य यात्रा का वर्णन ऋवश्य रहता है, लौकिक कथाओं में ऋष्यात्मिक तत्व निहित रहता है। इनके ऋतिरिक्त ऋपभ्रंश के चरित काब्यों से इन कथाओं का साम्य, किसी हाथी या राज्ञ्स से मुन्दरी को छुड़ाने, उजाड़नगर या वन में किसी सुन्दरी से साज्ञात्कार, नायिका चित्र-निर्माण, पशुपिज्ञ्यों का मनुष्य की बोली में बोलना एवं उनकी भाषा समक्षना, नायक नायिका के मिलन में ऋधिकांश शुक का योग इत्यादि रूढ़ियाँ भी हैं।

इन कवियों ने ऋपने प्रेमाम्व्यानों में लोककथाओं को प्रश्रय दिया है। एक ऋोर जहां प्रबन्ध काव्य की भांति इन कथाओं का विस्तार एवं सम्बन्ध निर्वाह है, वहीं मसनवी काव्य शैली की भांति इन कवियों ने ऋपनी कथा का विभाजन भी किया है। कथा निरन्तर एक गति से चलती रहती है, बीच बीच में घटनात्रों का उल्लेख हो जाता है। कथा में गितशीलता बनाये रखने के लिए किय शुक, परी या किसी सन्त के अनुग्रह की अपेचा रखना है। महाकाव्य में रसचर्चा की दिष्ट से काल्पनिक कथानक को प्रश्रय नहीं दिया जाता है, किन्तु इन किवयों ने काल्पनिक कथानक को भी वह विस्तार एवं रमणीयता प्रदान की है कि कथानक प्रबन्धकाव्य के अनुकूल हो गया है। ग्रन्थों के घटना एवं वर्णन प्रधान होने के कारण दृश्य-काव्य की माँति चमत्कार भी वर्तमान रहता है।

किवयों ने चमत्कार एवं कथा में कौत्हल को निरन्तर बनाये रखने के लिये कुछ आश्चर्य तत्वों की योजना भी की है जिनमें परी, पशु (हाथी, अश्व ) पत्नी (तोता, गरुड़, हुदहुद ), वनमानुष, अजगर, देव, दानव, चुड़ेल आदि प्रधान हैं। ये पशु, पत्नी, देव, दानव आदि मनुष्य की भाषा बोलते एवं समभते हैं। कहीं पर इनका सहायक और कहीं विरोधी स्वरूप प्रकट होता है। इन आश्चर्य तत्वों की योजना में भी किव ने भारतीय भौगोलिक एवं सांस्कृतिक विवरणों का ध्यान रक्ला है। एक ओर जहाँ इन आश्चर्य तत्वों की योजना से कथा में कुत्हल एवं जिज्ञासा की बृद्धि होती है, वहीं दूसरी ओर कहानी को लोककथा का स्वरूप प्राप्त होता है।

स्की कवियों ने लोककथा थ्रों का वर्णन करके मौलिक-कथा-परम्परा को नष्ट होने से बचा लिया।

त्रपनी प्रेम कहानियों को, बोलचाल की भाषा में कहने के ारण, इन्होंने हिन्दी माहित्य की भी त्राभिनुद्धि की। प्रान्तीय एवं प्रादेशिक बोलियों में काव्य रचना करके, इन किवयों ने हिन्दी के बोली साहित्य को पुष्ट किया है। सिन्ध में प्रचार करने वाले किवयों ने सिन्धी, पंजाब में पंजाबी, वंगाल में वंगाली एवं दिक्खन में दिक्खनी हिन्दी में रचना की। हिन्दी में काव्य रचना करने वाले सूकियों ने त्रावधी, त्रज, खड़ी बोली, राजस्थानी एवं त्रजनिश्रित त्रावधी क्यादि ठेठ बोलियों में काव्य रचना की। ये किव साहित्यिक परम्परात्रों से भी त्रावगत थे यही कारण है कि इनके काव्य में साहित्यिक पुष्ट भी पाया जाता है। कुछ किवयों ने तो त्रापनी काव्यशास्त्र सम्बन्धी योगयता का परिचय तत्सम्बन्धी प्रन्थों की रचना में दिया है, जान किव एवं नूरमुहम्मद ने त्रापनी बहुजता एवं साहित्यिक ज्ञान का परिचय संस्कृत मिश्रित माहित्यिक भाषा के प्रयोग में दिया है। लोकभाषा या जनभाषा का समादर करने वाले इन किवयों का साहित्य में विशिष्ट स्थान है। लोक भाषा की मान्यता के सम्बन्ध में 'प्रेमचिनगारी' में एक स्पष्ट उल्लेख हैं:—

हिन्दी भाषा में करें, हिन्दी जाप हमार। सिन्धी करें सिन्धि में, समिरन मोर स्थार।

जनता में प्रचितत कथात्रों को उन्हीं की ठेठ भाषा में कहकर इन कवियों ने त्रपना जन-किव होना मिद्ध कर दिया है। सूफी प्रेमाख्यानों के द्यतिरिक्त जो भारतीय प्रेमाख्यान परम्परा है उसमें प्रेम के लौकिक स्वरूप के दर्शन होते हैं। यही कारण है कि हम ऐसे प्रन्थों की गणना शुद्ध प्रेमाख्यानों की कोटि में करते हैं, किन्तु सूफी किवयों के श्रेमाख्यानों में एक अध्यात्मिक अर्थ भी व्यंजित रहता है। कथानक एवं उसका संगठन, लौकिक प्रेमशबन्धों की माँति ही है किन्तु अन्थ-रचना का उद्देश्य अलौकिक तत्व की व्यंजना है। किव लौकिक प्रेम-वर्णन के द्वारा अलौकिक प्रेम की प्रतिष्ठा करना चाहता है। इन काव्यों में वर्णित लौकिक-प्रेम अलौकिक-प्रेम का सोपान है। वह विपम से सम की खोर अप्रसर होता है। इसी कारण इन काव्यों को हम अन्यापदेशिक, या उपिमति कथाओं के अन्तर्गत लेते हैं, इस प्रकार सूफी किवयों ने अपने प्रेमाख्यानों के द्वारा हिन्दी प्रेमाख्यान साहित्य के एक नवीन स्वरूप की पृष्टि की।

सूफियों ने केवल उपिमित कथाओं की ही रचना नहीं की है। उनके साहित्य को देख कर स्पष्ट हो जाता है कि इन्होंने हिन्दी साहित्य का संवर्द्धन एवं विकास कई दोत्रों में किया है। उपिमित कथाओं के अतिरिक्त सूफियों के स्वतन्त्र एवं भावमूलक प्रेमाख्यान भी प्राप्त होते हैं जिनमें किसी एक भाव की व्यंजना एवं स्थापना ही किव को अभीष्ट है। ऐसे प्रेमाख्यानों के अन्तर्गत हम कथा सतवन्ती, कथा सीलवन्ती, कथा कुलवन्ती आदि ले सकते हैं।

इन किवर्षों ने प्रेम के भव्य स्वरूप का ही चित्रण ऋधिकांश किया है, किन्तु कहीं कहीं इनमें व्यभिचार मूलक प्रेम की भी व्यंजना है यद्यपि किव का उद्देश्य उसमें भी मत्पन्न की विजय दिखाना है। 'कथा निरमलदे' में ऐसे ही प्रेम का वर्णन है। विजय निरमलदे के सतीत्व की ही होती है जिसके प्रभाव में आकर नायक को अपनी वासना का परिष्कार करना पड़ता है।

इन स्वतन्त्र एवं भावमूलक प्रेमालानों के स्रातिरिक्त सूफी साहित्य में उन स्फुट दोहों, चौराइयों एवं पदों का महत्व है जिनमें किव ने वर्णमाला के कम पर सिद्धान्त निरूपण का प्रयास किया है। जान किव का वर्णनामा, यारी साहब का स्रालिफनामा, वजहन का स्रालिफवाए या वजहननामा तथा शाहन जफस्राली मलोनी की स्राल्पावटी ऐसी ही कृतियों के स्रान्तर्गत स्राती हैं। इस प्रकार सिद्धान्तिनिकाण के लिये इन स्की किवयों ने एक नवीन शैली प्रारम्भ की जो हिन्दी साहित्य को इनकी मौलिक देन है।

प्रवत्थ काव्यों में लोक गीतों के तत्यों के समावेश के श्रातिरिक्त, इन सूफ़ी कवियों ने विभिन्न राग-रागिनयों के श्राधार पर कुछ गीतों की रचना भी की है। श्रालीमुराद इस कला में विशेष पढ़ थे। उनके होरी, वसन्त श्रीर मल्हार प्रचुर मात्रा में मिलते हैं। इन गीतों में भी किन ने श्रध्यात्मिक तथ्यों का उद्घाटन किया है। इसी परम्परा में हम इन कियाों के द्वारा लिखे गय बारहमासा श्रादि ले सकते हैं। लोक-गीतों की इस परम्परा को बनाय रखकर, सूफ़ी किनयों ने निस्सन्देह हिन्दी साहित्य की श्रीमबृद्धि की है।

इन कवियों की काव्यशास्त्र सम्बन्धी रचनायें भी मिलती हैं। विरह, प्रेम एवं संयोग के विभिन्न स्वरूपों पर भी इन कवियों ने लेखनी उठाई है। ग्रन्थ 'वियोग सागर' जान कवि का संग्रह ग्रन्थ है।

जान कवि ने बहुज्ञता प्रदर्शनार्थ बाजनामा, कबूतरनामा, गूढ़प्रन्थ बांदीनामा, देसावली एवं पाहनपरीचा त्रादि ग्रन्थों की रचना भी की है।

इसके ऋतिरिक्त ऐसे स्फुट पद एवं दोहे प्रचुरता से उपलब्ध होते हैं जिनमें संसार की निस्सारता, गुरु की वन्दना, जीवन का लक्ष्य, निर्मुण या निराकार की उपासना ऋादि विषयों पर विचार प्रकट किये गये हैं।

सूकी साहित्य में विषयगत विभिन्नता होतें हुये भी विभिन्न काव्य-शैलियों का प्रयोग नहीं हुन्ना है। सूक्ती प्रेमाख्यान लगभग सभी दोहे चौपाई, चौपाई बरवे, दोहा चौपई के छन्द क्रम पर लिखे गये हैं जिनमें भारतीय प्रबन्धकाव्य एवं फ़ारसी की मसनवी काव्य शैली का मिला जुला रूप दृष्टव्य है।

इस प्रकार सूकी किवयों ने लोक कथात्रों एवं लोक गीतों की लोक भाषा में रचना करके जहाँ अपने जन किव होने का परिचय दिया है वहीं समय के साथ बदलते हुये काव्य विषयों पर लेखनी उठाकर अपनी सजगता का परिचय भी दिया है। किव जान ने रीनिकालीन, अलक्षनामा, बांदीनामा आदि से लेकर पाणिडत्यप्रदर्शनार्थ भावसित आदि की भी रचना की है। उसकी भाषा पर तत्कालीन साहित्यिक अज भाषा का प्रचुर प्रभाव है; इसी प्रकार किव निसार के पटऋतु वर्णन में किवत्त एवं ब्रजभाषा का प्रयोग, तत्कालीन साहित्यिक प्रभाव को सूचित करता है।

'भाषा प्रेमरस' के रचियता शेखरहीम ने प्रेमकथा के साथ-ही-साथ गांधी युग की अहिंसा एवं सत्य प्रेम का उपदेश भी दिया है। उसके विचार से किसी भी धर्म का अनुयायी होकर मनुष्य सदाशय रह सकता है क्योंकि सत्यप्रेम, दया और धर्म ही मनुष्यत्व का द्योतक है। मनुष्य को बाह्य किया कलाप से दूर रहना चाहिये।

समय की गिन विधि के प्रति उनकी यह जागरकता उनके प्रन्थों को साम्प्रदायिकता से ऊपर उठा देती है।

इन किवयों ने अपने अन्थों में भारतीय संस्कृति के मूलस्तम्भ सामाजिक लोकाचारों की सम्यक् अभिव्यञ्जना की है। इनकी लोकदृष्टि सचेत थी। जीवन के विभिन्न पत्नों के सर्जाव चित्र इनके काव्य में मिलते हैं। व्यक्तिगत जीवन के अतिरिक्त माता, पिता, भिगनी के प्रति व्यक्ति के कर्तव्य एवं उनका निर्वाह, परम प्रेम की महत्ता, नारियों का समाज में स्थान, उनकी शिद्धा, विवाह संस्कार एवं उनकी पिवत्रता, विभिन्न त्यौहार एवं उत्सव, जन्म से लेकर मृत्यु पर्यन्त के विभिन्न संस्कार, मनोविनोद के साधन, लोकगीतों के स्वरूप आदि का यथास्थान विवरण इन काव्यों में उपलब्ध होता है। उपासना के दृष्टिकोण से मामाजिक जीवन में समता की स्थापना, जो उस समय की बड़ी विशेषता है, का परिचय भी इनके काव्यों में मिलता है।

कुछ धार्मिक विश्वासों एवं श्रंधिवश्वासों का भी विवरण इन प्रवन्धों में है । हठयोगियों के समाज पर कुप्रभाव की चर्चा भी है। तथा साथ ही। जन्छ मन्छ, जादू, टोना, स्रादि के विश्वासों का भी वर्णुन है।

रीतिकालीन उन्मुक्त वातावरण के बीच भी ये किव सामाजिक पत्त को नहीं भूलें हैं। लोक मर्यादा श्रीर श्रादर्शमय जीवन का दृष्टिकोण सामाजिक दोत्र में इन कवियों की सबसे बड़ी देन है।

भारत श्रीर इस्लाम के सम्पर्क होने पर दो विरोधी संस्कृतियों का संघर्ष हुत्रा। श्रन्य संस्कृतियों की भाँति मुस्लिम संस्कृति का भारतीय संस्कृति में खप जाना सम्भव न था। कर्मकाण्ड एवं बाह्य पूजोपासना के विधानों को श्रत्यधिक महत्व देने के कारण भारतीय संस्कृति की समन्वयवादिनी प्रवृत्ति की स्पान्यथि संस्कृति की समन्वयवादिनी प्रवृत्ति की स्पाय्यथि । ऐसे समय में सन्त किवयों ने बुद्धिवादिता के सहारे खण्डन-मण्डन पद्धित का श्राधार लेकर हिन्दू श्रीर सुसलमान दोनों के विरोधी तत्वों में सामञ्जस्य स्थापित करने का प्रयास किया । भव । किवयों ने केवल उपासना के क्षेत्र में प्राण्मात्र की समानता स्वीकार की । सन्तों की व्यक्तिगत साधना के द्वारा समाज सुधार न हो सका किन्तु सूक्तियों की रचनाश्रों, फुटकल पदों तथा गजलों श्रादि ने समाज संस्कार में सहायता की । सन्तों की स्थष्टवादिता निराश श्रीर क्लान्त जनता के विचारों को केवल धका लगा सकी, किन्तु सामान्य जड़ीभूत जनता के जीवन में श्राशा, धेरणा एवं श्रास्था की चेतना का जागरण सूकी साधकों द्वारा ही सम्भव हो सका ।

सूक्तियों ने त्राचार विचार, रूढ़ियों त्रौर परम्परात्रों को त्रिधिक महत्व नहीं दिया।
शुद्ध हृदय से मदाचार सम्बन्धी नियमों का पालन करते हुये प्रेमस्वरूप जगत के कणकण में व्याप्त ब्रह्म की उपासना ही इनका ध्येय था। इनका उद्देश्य अधिकाधिक
सामज्ञस्य एवं समन्यय था। इनका ब्रह्म त्रालख त्रौर निरन्जन, वाहिद त्रौर लाशरीक है,
निर्मुण भी है, सगुण भी। हृदय की शुद्धि एवं प्रेम की व्याप्ति ही सूक्षियों की
कसौटी है।

मध्यकालीन संस्कृति, हिन्दू भुस्लिम संस्कृति का समन्वित रूप है। साहित्यिक, राजनैतिक, धार्मिक तथा संगीत श्रीर कला सन्बन्धी चेत्रों में समन्वय स्पष्ट लिच्चित होता है श्रीर इस समन्वय में सूफियों का बड़ा हाथ है।

सूफियों की इस महत्वपर्ण देन के साथ उन पर एक वड़ा लांछन भी है कि राजनीति के तेत्र में जब अत्याचार, मामाज्यवादिना तथा अमीरों का वोलवाला था, आये दिन दुर्भिन्न, महामारी आदि का प्रकोप था, राजा और प्रजा में कोई सम्पर्क न रह गया था। फिर क्यों ये सूकी किंव इन परिस्थिनियों के प्रति मौन रहे। इसका स्पष्ट कारण संभवतः यह है कि ये मूकी राजमत्ता के विरोध में पहले ही परास्त हो चुके थे। ये जान गये थे कि राजमत्ता के विरोध में ये फलपूल नहीं मकते. माथ ही भारत में जिम समय सूफीमत का आगमन हुआ वह इस्लाम का एक अंग वन चुका था और उसका एक उद्देश्य इस्लाम का प्रचार भी था, यद्यपि यह प्रचार 'मिशानिरयों' की माँति राजसत्ता ने संचालित नहीं था। इनका प्रचार प्रन्छन्न था, फिर भी इन कवियों ने कहीं किसी विशेष मम्राट की राजनीति की

मराहना नहीं की है। मलनवी काव्य-रूढ़ियों के ऋनुसार शाहेवकत की प्रशंसा की है, यह भी धर्मानुकुलता की दृष्टि से। ये राजा को 'दीन क थूनी' कहकर सन्तुष्ट हो जाते थे। कवि नूरमुहम्मद ने एक स्थल पर 'राजधर्म' पर भी ऋपने विचार प्रकट किये हैं।

कहने का नात्पर्य यह है कि सूफी किवयों ने प्रेमास्यानों में जनसाधारण के प्रचलित लोकगीतों की परम्परा को अपनाकर, लोककथाओं को लोक भाषा के माध्यम से कहकर, उनकी रचा की, साथ ही भाव भाषा, अलङ्कार एवं छुन्द विधान आदि में प्रचलित साहित्यिक परम्पराओं को अपनाकर इन काव्यों को हिन्दी साहित्य की अनुपम निधि बना दिया। इन किवयों ने सूफी सिद्धान्तों के प्रचार के साथ ही शुद्ध मानव अनुभ्तियों का चित्रण करके इन्हें जन-समाज की वस्तु बना दिया। अपभ्रंशकालीन लुप्नप्राय चरित काव्यों की परम्परा को पुर्नजीवन मिला।

स्की कवियों ने प्रेम प्रबन्धों की रचना करके एक श्रोर जहाँ साहित्यिक विकास में योग दिया वहीं दूसरी श्रोर उनके काव्य में सामाजिक, मास्कृतिक एवं गाईस्थ्य जीवन का प्रतिबिम्ब मुखर है।



# १६

# प्रमुख कवि श्रीर काव्य

( प्राप्त प्रन्थों का विशिष्ट अध्ययन )

## मधुमालत

# (कवि मंभन कृत)

सन् १६१२ के पूर्व मंभन एवं उनकी मधुमालत से हिन्दी संसार सर्वथा अपिरिचत था। उसी वर्ष 'मधुमालत' की एक अपूर्ण प्रति स्वर्गीय श्री जगन्मोहन वर्मा के सहयोग से, रायकृष्णदास जी को काशी के गुदको बाजार में मिली। यह प्रति फारसी लिपि में है, तथा इसके आदि एवं अन्त के कई पृष्ठ अनुपलब्ध हैं। यह प्रति काशी नागरी प्रचारिणी सभा के 'भारत कला भवन' की संपति है। इसके बाद मधुमालत की एक दूसरी हस्तलिखित प्रति जो कैथी मिली देवनागरी लिपि में है, 'भारत कला भवन' को सन् १६३० में मिली। यह प्रति भी अधूरी है किन्तु इसका अन्तिम भाग पूर्ण है जिसकी पुष्पिका है:— 'इती स्त्री मधुमालती कथा सेष मंभन कीती समापितं संवतु १६४४ समये अगहन सुदिपुरनमासी॥ बीहसपती वसरे।। लीषीनं माधोदास कोहली कासी मधे पोथी माधोदास कोहली की॥'

उपरोक्त दोनों हस्तलिखित प्रितियों के श्राधार पर बहुत दिनों तक मंभन की जाति एवं समय पर विवाद चलता रहा। स्वर्गीय श्री जगन्मोहन वर्मा एवं उनके श्रात्मज श्री सत्यजीवन वर्मा दोनों ने ही यह सिद्ध करने का प्रयास किया कि किव मंभन जाति के मुसलमान थे एवं उनकी 'मधुमालत' की रचना जायसी के पूर्व हुई । श्री ब्रजरत्नदास जी ने इन्हीं प्रतियों के श्राधार पर मंभन को हिन्दू ठहराया । उनका कहना है कि मंभन हिन्दू थे, इसी कारण उन्होंने प्रन्थारम्भ मं न तो निर्माणकाल दिया है श्रीर न शाहेवक की प्रशंसा की है; किन्तु वास्तविकता यह है कि जिस प्रति के श्राधार पर उन्होंने मंभन के हिन्दू होने की बात कही है उसके श्रारम्भ के पृष्ठ ही नहीं है।

इसी प्रकार मंभन के जायसी के पूर्ववर्ती किव होने की चर्चा भी बहुत चली। जायसी ने 'पद्मावत' के त्रारम्भ में जिन प्रेमाख्यानों की सूची दी है उसमें 'मधुमालत' का उल्लेख मिलता है। जायसी के इस कथा कम में वर्णित प्रेमाख्यानों की रचना जायसी के पूर्व हो चुकी थी यह निश्चित नहीं, बहुत सम्भव है जायसी ने जन साधारण में प्रचलित प्रेम कहानियों का ही उल्लेख किया हो त्रीर वे उस समय तक कविताबद्ध न हुई हों। इसके त्रितिस्क हिन्दी में मसनवी दंग पर लिखे गये का ब्यों का ही उल्लेख जायसी को स्नभिष्ट

<sup>1.</sup> चित्रावली की भूमिका पृष्ट ४, ४ एवं श्राख्यानक कान्य, नागरी प्रचारिग्री पंत्रिका, संवस् १९८२, पृष्ट २१६।

२. हिन्दुस्तानी (हिन्दी संस्करण) सन् ११३८ ई० अप्रैल, एप्ट २१२।

था, निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। बहुत सम्भव है कि वे केवल प्रेमाख्यानों का ही उल्लेख कर रहे हों!

यह निश्चित नहीं कि 'मधुमालती' के उल्लेख से किव का आश्य मंभन की 'मधुमालत' से ही था। क्या अन्य किसी किव के द्वारा 'मधुमालती' अन्य की रचना सम्भव नहीं है ? यह भी नहीं कहा जा सकता कि जिन प्रेमाख्यानों का जायसी ने उल्लेख किया है उनके निर्माणकाल के सम्बन्ध में वे पूर्णतः जानकारी पा चुके थे।

स्वर्गाय जगन्मोहन वर्मा जी ने मंभन को जायसी का पूर्ववर्ता मानने में एक श्रौर प्रमाण दिया है कि 'मिरगावित' में पाँच चौपाइयों के बाद दोहा मिलता है श्रौर पद्मावत में सात चौपाइयों के बाद । 'मधुमालत' में भी पाँच चौपाइयों के बाद एक दोहा मिलता है श्रात: यह निश्चित है कि मंभन श्रौर कुतबन, जायसी के पूर्ववर्ती किव हैं।

दोहे चौपाइयों के क्रम से किसी किव का काल निर्ण्य करना ठीक नहीं है। यदि इसी आधार पर कियों का काल निर्ण्य किया जाय तो 'इन्द्रावती', जो 'पद्मावत' के बहुत बाद की रचना है, भी 'पद्मावत' की पूर्ववर्ती रचना मानी जाती। अत: यह तर्क भी यिक्तसंगत नहीं ज्ञान होता। तीसरी बात श्री जगन्मोहन जी ने किव की भाषा के सम्बन्ध में कही है। उनका कहना है कि 'मधुमालत' की भाषा 'पद्मावत' से प्राचीन है, साथ ही वे यह बात भी मानते हैं कि 'मधुमालत', 'मिरगावित' और 'पद्मावत' के बीच की रचना है। मिरगावित का रचनाकाल ६०६ हिजरी, एवं पद्मावत का रचनाकाल ६२७ हिजरी माना जाता है। इस सोलह सबह वर्ष के अन्तर में क्या भाषा सम्बन्धी कोई विशेषता ऐसी हो सकती है जो सहज ही पृथकता स्थापित कर सके। मंभन के जायसी से पूर्ववर्ती होने के तर्क को लगभग सभी लेखकों ने मान लिया है। इतिहास प्रन्थों एवं आलोचना पुस्तकों में मंभन को जायसी का पूर्ववर्ती लिखा गया, किन्तु वास्तव में मंभन जायसी के परवर्ती किव यह एक और हस्तिलिखतप्रति से पुष्ट होना है। यह प्रति रामपुर रियासत के राजकीय पुस्तकालय की सम्पत्ति है। इस प्रति का केवल प्रथम पृष्ठ ही प्राप्त नहीं है ऐसा ज्ञात होता है।

इस प्रति में पद्मावत की भांति ईश्वर वन्दना, मुहम्मद साहब एवं उनके चारों मित्रों की प्रशंसा है। शाहेवक के स्थान पर शाह सलीम का उल्लेख है। शेख बदी, शेख मुहम्मद एवं गुलाम गौस की प्रशंसा भी पीर के रूप में हुई है। इन सबके अन्त में निर्मुण की महिमा का गान है। जो प्रतियां 'कला भवन' के स्वाधिकार में हैं वे यहीं से आरम्भ होती हैं। अतः उनमें रचनाकाल, पीर, शाहेवक, मुहम्मद एवं उनके मित्रों का प्रसंग उपलब्ध नहीं होता।

#### रचना-काल:

रामपुर रियामत के राजकीय पुस्तकालय वाली इस प्रति से यह निश्चित हो जाता है कि इस प्रन्थ का रचनाकाल शेरशाह के पुत्र शाह सलीम का राज्यकाल थार । यह शाह सलीम ऋपनी दानशीलता के कारण विख्यात था । सलीमशाह शेरशाह को मृत्यु के पश्चात् ६५२ हिजरी या संवत् १३०२ विक्रमी, १५४५ ईसवी में राज्यसिंहासन पर वैठा था और तभी किन मंफन के हृदय में कथा रचना की इच्छा जागृत हुई। इस प्रकार 'प्रधुमालत' का रचना कल सन १५४५ निर्विवाद सिद्ध होता है।

## गुरू या पीर:

मंभन के गुरू श्रीर धीर कीन थे यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, किन्तु धीर के रूप में शेख मोहम्मद् शेख वदी, एवं मोहम्मद गौस श्रादि का परिचय मिलता है । इनमें कौन उनका गुरू था यह सप्ट नहीं होता।

### माता पिता ग्रादि :

मिलक मंभन के माता, पिता एवं मित्रादि का कोई परिचय नहीं प्राप्त होता। उनके सामाजिक जीवन पर भी इस प्रन्थ से कोई प्रकाश नहीं पड़ता।

### निव।सस्थान :

मंभन किव के निवासस्थान के बारे में एक स्थल पर संकेत श्रवश्य मिलता है जिससे शत होता है कि श्रनूपगढ़ नामक कोई नगर उनका निवासस्थान था जो सम्भवत: गढ़ी

साह सलेम जगत चा (था) तिहारी, जेहीं यह बरनै मन्द न मारी।
 जोरी × × जाप, इन्द्र का इन्द्र सन काप ॥
 न्याय करव जग उंच और चंगा, भेंड हुंगर चिरिहिं एक संगा।
 केहि मुख कहुं दान कै बाता, रायन बात मुक्त कर दाता।

× × ×

सन् नौसे बावन जब भए, सनै बरख कुल परिहर गए। तब हम जी उपजी ऋभिलाषा, कथा एक बाधौं बस भाषा।

शेख बदी जग सिद्ध पियारा, ग्यान समुन्द श्रौर दतयारा।
 शेख मुहम्मद पीरु श्रपारा, सात समंद नांव कंडहारा।
 मन की श्राखर विश्वम श्रपारा, गुरु होय तो लावे पारा।

ये दोऊ विध निरमइ सिस्टिराव जग धीर। तेहिं देखों मध्य ऊपर ग्रोस मुहम्मद पीर। की भांति मुरिच्चित एवं मुदृढ़ था, जिसकी पूर्व दिशा में बहरायच नगर है, तथा उत्तर पश्चिम में लंका गढ़ के सदृश सुदृढ़ खाई है ।

### कथा-सारांश:

कनेसर नगर के राजा सूरजमान के पुत्र मनोहर को सोते समय कुछ अप्सरायें रातो रात मधुमालती की चित्रसारी में ले गईं। मधुमालती महारस नगर के राय विक्रम की पुत्री थी। जागते ही दोनों एक दूसरे पर मोहित हो गये। पृछ्ठने पर मनोहर ने अपना परिचय देने के पश्चात् अपने प्रेम की दृढ़ता बताई कि मनोहर का प्रेम मधुमालित के प्रति जन्म जन्मान्तर का है। बातचीत करने के पश्चात् दोनों प्रेमिनन्द्रा में निमग्न हो गये। मधुमालित को प्रेम पूर्वक सोते देखकर अप्सरायें चिन्ता के वशीभूत हो गई क्योंकि उन दोनों को यदि अलग करतीं तो उनके विरह की चिन्ता थी, यदि दोनों को एक साथ ही रहने देती तो कुंवर मनोहर के माता पिता को दुःख होने का भय था, क्योंकि बह उनका एक मात्र पुत्र था। अन्त में सबने यही सोचा कि राजकुंवर को उसके माता पिता के पास पहुँचा दिया जाय। इस प्रकार मनोहर एवं मधुमालित को अप्सराओं के कारण संयोग एवं वियोग दोनों ही भोगना पड़ा।

जागने पर मनोहर श्रत्यन्त विकल हुत्या श्रीर माता पिता के समकाने बुकाने पर भी वह मधुमालित की प्राप्ति के लिये यह त्याग करके चल दिया, मनोहर समुद्र के मार्ग से चला, उसके साथ हाथी घोड़े श्रादि राज्य वैभव था, जो मार्ग में बोहित के लहर में पड़ जाने के कारण नष्ट हो गया, एवं मनोहर श्रपने मित्रों से बिछुड़ कर श्रकेला ही एक काठ का सहारा लेकर किनारे पर पहुँचा श्रीर एक श्रगम्य बन में श्रम्भर हुश्रा। उसी बन में उसे एक पलंग पर एक मुन्दरी लेटी हुई दिखाई दी। जागने पर उसने मनोहर से उसका परिचय पाकर श्रपनी दुःखकथा मुनाई कि वह चितविसराम पुर के राजा चित्रसेन की पुत्री, प्रेमा थी। एक बार वह श्रपनी सिखयों के साथ श्रमराई में खेल रही थी तभी एक राज्य उसे उठा लाया श्रोर तब से वह यहीं जंगल में श्रकेली रहती थी। उसे उस जंगल में रहते हुये एक साल हो गया था। प्रेमा ने मनोहर से श्रपनी मधुमालित की मैत्री की चर्चा की श्रीर बताया कि वर्ष में एक बार मधुमालित उसके घर श्राती है। मनोहर ने प्रेमा को वहाँ छोड़ कर श्रागे वढ़ने से इन्कार कर दिया श्रीर उस राज्यस को मारकर प्रेमा को भी साथ लेकर चित्रविसरामपुर की श्रोर प्रथमन किया।

गड़ अतृप वस नगरः……..डी, कलजुग मंह लंका सौं गार्छ। ।
पुरव दिसा जाकी बहराई। उत्तर पिछम लंकागट म्वाई,
नगर प्रतृप सोडायन और गढ खेम अगम।
परत्रत हाथ निह आबै बिन जस पुब करम।

प्रेमा के वर पहुँचने से उसके माता पिता हिंपत हुये और दूसरे ही दिन दुइज होने के कारण मधुमालित के धर आने का समाचार पाकर मनोहर अत्यन्त प्रसन्न हो उठा। प्रेमा को छुटकारा दिलाने के उपकार स्वरूप प्रेमा के माता पिता ने प्रेमा का विवाह मनोहर से करना चाहा किन्तु 'प्रेमा' एवं मनोहर ने अपने भाई-वहन के सम्बन्ध को दृढ़ता से निबाहा।

दूसरे दिन जब मधुमालित श्रपनी माता रूपमन्जरी के साथ प्रेमा के घर श्राई तो प्रेमा ने यत्नपूर्वक चित्रसारी में उन्हें मिला दिया। रूपमञ्जरी देर होते देख व्यग्न होकर स्वयं उन्हें देखने गई तो उसने मनोहर तथा मधुमालित को एक साथ पाकर प्रेमा को बहुत भला बुरा कहा श्रीर दोनों को वियुक्त कर दिया। मधुमालित मनोहर के प्रेम में धुली जा रही थी, उसे इस प्रकार प्रेमपीड़ा में व्यथित देखकर उसकी माँ ने उसे समम्भाना चाहा किन्तु उसके न मानने पर रूपमंजरी ने उसे चिड़िया हो जाने का शाप दे दिया। मधुमालित चिड़िया होकर मनोहर की खोज में उड़ चली। इधर मनोहर भी गृहत्यां कर भटक रहा था।

एक दिन मधुमालति जब उड़ी जा रही थी तो पिपनेर मानगढ़ के राजकुंबर ताराचन्द के रूप का मनोहर से साम्य देखकर वह उसकी छत पर बैठकर उसे निहारने लगी। ताराचन्द ने उसे पकड़ लिया और नित्य अपने साथ रखने लगा। प्रसंगवश मधुमालित ने अपनी सारी प्रेमकथा बताई; ताराचन्द ऋत्यन्त मर्माहत होकर मधुमालित का पिंजरा लेकर उसकी माँ के पास महारस नगर पहुँचा। उसकी माता ने प्रसन्न होकर मधुमालित को फिर से राजकुमारी कर दिया और प्रेमा के पास मधुमालित के पुनरागमन तथा मनोहर से विवाह का संदेश मेजा। अकस्मात् मनोहर भी उसी समय वहाँ आ पहुँचा, समाचार पाकर मधुमालित के माता-पिता उसे लेकर चल दिये। इसी प्रकार मधुमालित और मनोहर का पार्णिग्रहण हो गया।

एक दिन ताराचन्द श्रीर मनोहर जब शिकार करके लौट रहे थे तब ताराचन्द की हिन्द प्रेमा पर पड़ी जो मधुमालित के साथ भूला भूल रही थी। ताराचन्द उसके प्रेम में व्याकुल हो गया। मधुमालित ने प्रेमा के पिता से कहकर दोनों का विवाह करा दिया। दोनों मित्र श्रपनी पित्नयों सिहत श्रानन्द मगन रहने लगे। कुछ समय पश्चात् मनोहर एवं मधुमालित तथा ताराचन्द श्रीर प्रेमा श्रपने घर लौटकर राज्योपभोग करने लगे। इस प्रकार कथा का श्रन्त सुख एवं समृद्धि में होता है।

### कथा-संगठन :

'कथा मधुमालत' के पूर्व प्राप्त सूफ़ी प्रेमाख्यानों में केवल 'मृगावती' एवं 'पद्मावत' का नाम त्राता है। इन कहानियों के कथानक से 'मधुमालत' के कथानक में त्रान्तर है। प्रमुख कथा के साथ साथ इसमें एक त्रीर त्रान्तरकथा का संगुम्फन है। इस प्रकार उपनायक त्रीर उपनायिका की योजना करके कथा को विस्तृत करने के साथ ही प्रेमा और ताराचन्द के चिरत्र के द्वारा मन्ची सहानुभूति, निस्तार्थ प्रेम, एवं संयम का त्रादर्श भी उपस्थित किया गया है। भाई बहिन के इस त्रादर्श प्रेम को सम्मुख रख कर किय ने भारतीय संस्कृति के उज्ज्वल पद्म का उद्घाटन किया है जो उसकी सहृदयता का परिचायक है।

श्राश्चर्यतत्व की योजना इन सभी कथाश्रों में होती रही है। 'मधुमालत' में भी श्रप्स-राश्रोंका महत्वपूर्ण भाग है। इसके श्रांतिरिक्त मधुमालित की मां का उसे मन्त्र फूंककर पद्धी बना देना तथा पुन: पूर्वरूप प्राप्त होना ऐसी ही घटनायें हैं जो कथा को गति देने के साथ ही साथ उसे श्राकर्षक भी बनाती हैं।

। कवि मंक्तन ने अपने नायक एवं नायिका के प्रथमदर्शन में ही उद्भूत प्रेम की अस्वा-भाविकता को समका था। उन्होंने नायक एवं नायिका को प्रथम तो साज्ञात् दर्शन कराया श्रीर किर प्रेम की शाश्वतता का परिचय देते हुये उन्होंने उसे स्वाभाविक बनाने का प्रयास किया। इस प्रकार कथा का ऋारम्भ ऋत्यन्त ऋाकर्षक एवं स्वाभाविक ढंग से हुआ है। एक राजकंत्रर का एक राजकुमारी स परिचय स्त्रीर वह भी परियों के द्वारा उड़ाये जाने पर एक ऐसी घटना है कि जितना आश्चर्य एवं हर्ष राजक्रमार को जागने पर राजकुमारी को देखने पर होता है उतना ही आकर्षण एवं कुतूहल पाठक को आरम्भ से ही हो जाता है। इसके बाद कथा की गति स्वाभाविक है। मिलन के बाद विछोह, नायक का प्रयास, उसकी कठिनाइयाँ, उसके सहायक, दर्शन, पुन: विछोह, प्रेम की तीब्रता एवं शाश्वत मिलन इसी क्रम से कथा आगे बढ़नी रहती है । कई स्थलों पर पाठक का कुनूहल ब्रात्यनत वृद्धि पाता है, जैस जंगल में प्रेमा को पाने पर पाठक की मनोहर एवं प्रेमा के सम्बन्ध को लेकर जिज्ञासा होती है, क्योंकि कवि प्रेमा के रूप सौंदर्य का वर्णन मधुमालित से कम नहीं करता है। दूसरी बार जब रूपमंजरी मधुमालति को पत्नी बनाकर उड़ा देती है तब पाठक की मन:स्थिति डावांडोल हो जाती है। वह सूक्षी प्रेमकथात्रों के दुखान्त होने का स्मरण कर व्यथित होता है, किन्तु आशा का सम्बल ले आगे बढ़ता है। 'मधुमालात' का पत्नी होकर मनोहर या प्रिय की खोज में उड़ते फिरना योरोपीय दु:खान्त रोमांम, 'प्रिमस' एवं 'थिसवी' का स्मरण कराता है। त्राशंका होती है कि कहीं 'प्रासने' त्र्योर 'फिलमिला' जिस प्रकार 'स्वालो' एवं 'नाइटिंगेल' के रूप में ऋपनी व्यथा सुनानी फिरती हैं उसी प्रकार 'मधुमांलिन' भी सम्भवत: ऋपने प्रियतम की खोज में इसी प्रकार घुमती एवं वेदना गायन न करती रहे।

इन सब बातों के ऋतिरिक्त कथा का ऋनत विशेष रूप से ध्यान देने योग्य है ! किंब मंभन ऋत्यन्त सहृदय हैं तथा 'इस सरब सार जग प्रेम' के ऋनुसार संगर में केवल प्रेम ही सार है, सिद्धान्त को मानते हैं । | प्रेम ऋमृत है ऋतः जो कोई प्रेम करता है वह ऋमर हो जाता है । ऋन्य किंवयों ने अपनी कथा में नायक का निधन कराके नारी को सती होने दिया है, किन्तु कोमल हृदय मंभन ऐसा न कर सके, उन्होंने ऋपनी कथा को सुखान्त ही रक्खा है। रे अतः कथा का अन्त भी मौलिक एवं नवीनता लिये हुये है १। किव ने जान-वूभकर कथा को सुखान्त बनाया है, यह उभके कथा-संगठन की मौलिकता है। इस स्थल पर प्रयुक्त भाषा उसकी सहृदयता का परिचय देती है, 'मैं छोहन्ह येइ मार न पारे' में कितनी कोमल एवं स्पृहणीय भावना है।

कथा वर्णनात्मक ऋधिक है, किन्तु जहाँ कहीं भी प्रेम एवं विरह का वर्णन कवि करता है वहाँ ऋधिक रहस्यात्मक एवं सहानुभूतिमय हो उठा है, वहाँ उसकी उक्तियाँ भी काव्यात्मक तथा मार्मिक हैं।

यह कथा बहुत लोकप्रिय रही है। उसमान ने ऋपनी चित्रावली में इसका उल्लेख किया है  $^{2}$ ।

जैन किव बनारसीदास ने संवत् १६६० के त्रासपास की रचना श्रपने 'त्रात्मचरित' में इसका उल्लेख किया है। दिस्स के शायर नसरती ने दिक्सिनी उर्दू में 'गुलशने-इशक' नाम से मधुमालित एवं मनोहर के प्रेम की चर्चा की है।

## प्रेम-पद्धति :

'मधुमालत' की प्रेमिवद्धति भी नवीन एवं स्वाभाविक है। इसकी अपनी विशेषता है—
साद्यात् दर्शन से प्रेम का उद्भूत होना। किव ने नायक एवं नायिका दोनों का मिलन
रात्रि में कराया है अतः किञ्चित स्वच्छन्दता के साथ दोनों में वार्तालाप होता है, किन्तु कहीं
भी मर्यादा या संयम का उल्लंघन नहीं है। दोनों में प्रेमोदय ही नहीं होता, पुष्ट भी हो जाता
है, और वे अत्यन्त संयम पूर्वक सदैव एक दूसरे के प्रेमी बने रहने का निश्चय कर लेते
हैं। सहिदानी रूप में वे दोनों एक दूसरे की अंगूठी ही धारण करते हैं जबतक कि
मधुमालित के माता-पिता उसका कन्यादान करके उसे मनोहर की पत्नी बनने की आज्ञा
नहीं देते। इस प्रकार प्रेमोदय या वृद्धि में कहीं भी अस्वाभाविकता दृष्टिगोचर
नहीं होती।

<sup>9.</sup> कथा तगत जेती किव श्राई, पुरुष मारि ब्रज सती कराई । में छोहन्ह येइ मार न पारे, मिरहिंह मिह जो किल श्रौतारे। जेहि में प्रेम श्रमी श्रस परचे काल करें का पार। उदिध सहसदस काल के तरश्रहि प्रेम श्रघार। प्रेम सरिन जिन श्राप उधारा, सो न मरें काहू का मारा। एक बार जो मिर जिच पाने, काल बहुरि तेहि निश्ररे निहं श्रावे। मधुमालत: मंफन।

२. मधुमालित होइ रूप देखावा , प्रेम मनोहर होइ तह स्रावा । उसमान : चित्रावली ।

विछोह हो जाने पर प्रयत्न नायक मनोहर की ग्रांर सं ही होता है। मनोहर एवं मधुमालित की विरह-व्यथा के प्रदर्शन में किन ने संयम से काम लिया है। कहीं भी ग्रातिवर्णन या वीमत्स चित्र उपस्थित नहीं होते । मधुमालित की व्यथा मूक है, वह सुलग-सुलग कर काली हो रही है, उसमें मुखरता एवं ग्राधिकार याचना की भावना नहीं, समर्पण एवं त्याग प्रधान है। कुंग्रर मनोहर का प्रेम एकान्तिक है, वह माता-पिता के महत्व को मानता है, लोककर्तव्यों को जानता है फिर भी माधुमालित की प्राप्ति को श्रेय समम्कर उनका स्नेह-त्याग करता है, मधुमालित की उपलब्धि के लिये ग्रहत्याग करता है। उसके प्रेम की दृद्धता में नहीं पड़ता। वह प्रेमा के साथ अपने वहन के सम्बन्ध को, ग्रत्यन्त संयम से निवाहता है। संयमी एवं शुष्क मनोहर, मधुमालित को पाकर पुन: ग्राकाँ साम्रों से पूर्ण हो सुखोपभोग में रत, शिकार एवं राज्यशासन में दत्तिचत्त हो जाता है।

मंभन की प्रमणद्वित में सबसे ऋधिक महत्वपूर्ण प्रम की ऋखरडता है। जन्म-जन्मान्तर और योन्यतंर के बीच की ऋखरडता दिखाकर मंभन ने प्रेमतत्व की व्यापकता एवं नित्यता का परिचय दिया है, उसमें रहस्यात्मकता के दर्शन भी होते हैं, और साथ ही यह पूर्णतः भारतीय भावना के ऋनुकूल भी है। मंभन के ऋनुसार यह धारा जगत एक ऐसे रहस्यमय सूत्र में बँधा है जिसका ऋवलम्बन लेकर जीव उस प्रेममूर्ति तक सहुँच सकता है, इस सारे जगत में उसी एक की ज्योति छिपी है। उसी का दर्शन पाकर खुदा के बन्दे मगन हुआ करते हैं। जगत और ब्रह्म की एकात्मकता का परिचय इन सूत्री किवयों ने सर्वन्न दिया है। किव मंभन लिखते हैं कि ब्रह्म का रूप ही जड़ एवं सम्पूर्ण मृष्टि में व्याप्त है। यह सारा संसार उस एक से मिलने के लिये व्याकुल है। ईश्वर का विरह ही सूर्फियों की सम्पति है, वे जीवन देकर भी उसके विरह को मोल लेते हैं। व आत्मा उत्पन्न होते ही, परमात्मा के विरह में व्याकुल हो जाती है। दुःख

१. देखत हीं पहिचान्यों तोही, एहीं रूप जिन छन्द्रस्यों मोही। एहीं रूप बुत श्रद्धों छिपाना, एहीं रूप श्रद्ध स्पाना। एहीं रूप सकती श्रीर सेवऊ, एहीं रूप त्रिभुवन कर जीऊ। एहीं रूप प्रगटे बहु भेसा, एहीं रूप जग रंक नरेसा॥

एही रूप त्रिभुवनवर त्रसी, महि पताल त्रकास। सोई रूप प्रगट तंह मानहीं, देख्यों कहां हवास।

एही रूप प्रगट बहु रूपा, एही रूप जेहि भाव अनूपा। एही रूप सब नंनन्ह जोती, एही रूप सब सागर मोती। एही रूप सब फुलन्ह बासा, एही रूप रस भंवर बरासा।

२. यह जग जीवन मोह ते लाहा, मैं जिब दे तोर दुख वेसाहा।

या बिरह की एक रात्रि पर सुख की सहस्त्रों रात्रियाँ न्योछावर करने योग्य हैं । वासुिक, इन्द्र एवं कुवेर के त्रातिरिक्त यह सारी प्रकृति भी उसी परमसत्ता के वियोग में विकल है। ऐसे स्थलों पर किव हेत्प्रेत्ह्या का त्राश्रय लेकर भावाभिव्यक्ति करता है। इसी प्रकार कमल का रक्ताम होना, त्रानार के दानों का विछिन्न होना, नीत्रू का पीला पड़ना, खनूर की गुठली में दरार होना, त्राग का दुखातिरेक से बौराना, महुये का निष्णत होना, टेसू में त्राग लगना, जामुन का विरह से श्याम वर्ष होना एवं कटहल की छाल का काँटेदार होना सब एक उसी वियोग-दुःख के परिचायक हैं रे। किव प्रेमी के विरह का वर्णन ऐसी मार्मिक उक्तियों के द्वारा करता है।

विरह ही स्कियों का जीवन है। विरह ही इस सृष्टि का स्त्रादि है, साथ ही सृष्टि का स्त्रन्त हो जाने पर केवल विरह ही स्त्रविष्टि रहता है। विरह की कथा का कभी स्त्रन्त नहीं हो सकता 3। ऐसे स्थलों पर किव का 'विरह' से नात्पर्य 'प्रेम' से है।

'मधुमालत' में वर्णित प्रेम कहीं श्रमयीदित नहीं है। किव को लोकाचार, समाज एवं कुल की मर्यादा का पूर्ण ध्यान है। मधुमालती श्रपनी सखी प्रेमा के कुरेद कर पूछे जाने पर भी उसे श्रपने प्रेमसम्बन्ध के विषय में कुछ, नहीं बताती। वह चुपचाप श्रपने समाज एवं कुल की मर्यादा को संभाले, श्रपनी वेदना सहती रहती है, किन्तु सखी, एवं बाद में माता रूपमंजरी द्वारा उसके रहस्य परिज्ञापन के बाद मधुमालित का चुपचाप

मोहि न श्राज उपज्यो दुख तोरा, तोर दुख श्रादि सेंघाती मोरा।
 मैं यह दुख की रैन बिलहारी, सहस सुख यह दुख पर वारी।

सूरज चन्द तराइन बासुक इन्द्र कुबेर ।
 ोमा दुक्ख सम रोई, धरती गगन सुमेर ।

प्रेमा नैन रकत ज्यों रोवा, सोतें ताहि रकत मुख धोवा। कमल गुलाल भई रतनारे, फूल सबहिं तन कापर फारे। दंख श्रनार हिया भरि श्राना, नीवू तरु निज डार ीयराना। नारंगि कत ख्ंट भद्द राती, खाई खजूर फार गई छाती।

श्राम भयो दुख बउरा, महुश्रा भयो बिन पात । ऊख भई दुख टकटक, सुन ोमां उतपात ।

टेम् त्राजि लागि सिर रहा, कलें बदन दुख सम्पत कहा। जापुन भई डार दुख कारी, कटहर पहिर कांट के सारी।

कहरू पे मोहि कही न जाइहि, विरह कथा का कहत सिराइहि ।
 उतपत विरह ने सबै कहाहीं, श्रन्त विरह चारिहुँ जुग माही ।

यानो समुन्द जो होंहिं मिस, कागज सात श्रकास। जुग जुग निखत न निघटे, प्रेमां विरह श्रदास।

सहन करना श्रसम्भव हो जाता है। किन्तु कहीं भी फ़ारसी मसनवियों की भांति, वस्त्र फाड़ना, सिर पर धूल डालना एवं हथकड़ियों में बंधकर भी द्यनाप शनाप बकने की स्थिति नहीं देखी जाती। वह श्रांति उन्माद की दशा को प्राप्त नहीं होती।

इसी प्रकार प्रेमा एवं मनोहर की दृढ़ता भी सराहनीय है। एक स्रोर, जहां किव दाम्पत्य प्रेम में एकनिष्ठता की महत्ता प्रदर्शित करता है, दूशरी स्रोर वहीं वह सदाचार का स्रादर्श भी उपस्थित करता है। इसी प्रकार ताराचन्द एवं मधुमालित का सम्बन्ध भी सराहनीय है। माता पिता के स्रमुमोदन के पश्चात् भी, ताराचन्द का मधुमालित एवं मनोहर का प्रेमा से विवाह करने से इन्कार करना उनकी चारित्रिक दृढ़ता का द्योतक है।

मनोहर एवं मधुमालित के प्रेम की दृढ़ता का परिचय उनके कष्टसाध्य प्रयासों एवं व्यवधानों के रहते हुये भी, स्थिरता से किया जा सकता है, ग्रान्यथा 'पद्मावत' की भांति इस कथा में कोई खल प्रतिनायक न होने के कारण नायक या नायिका को ग्रापने शौर्य एवं पातिव्रत प्रदर्शन का ग्रावसर प्राप्त नहीं हो पाता। किव ने त्रापनी कथा को सुखान्त बनाया है, ग्रातः सतीत्व के निर्वाण एवं ग्रानन्दमय प्रशान्त वातावरण का भी कथा में ग्रामाव है।

मधुमालित के नवश्रंकुरित प्रेम, एवं उत्तरोत्तर उसकी वृद्धि के दर्शन ही मधुमालत में ऋषिक होते हैं। मधुमालित के प्रेमिका स्वरूप के ऋतिरिक्त उसके गाईस्थ्य परिपुष्ट प्रेम के दर्शन नहीं होते। वास्तव में प्रेम की तीत्रता का वर्णन करने के पश्चात्, किव को नायक एवं नायिका के मिलन का दृश्य उपस्थित करते ही ऋपने उपनायक एवं नायिका ताराचन्द एवं प्रेमा की चिन्ता हो गई और वह ऋपनी कथा की गित में मनोहर एवं मधुमालित के लौकिक जीवन एव गाईस्थ्य जीवन की मांकी प्रस्तुत नहीं कर सका।

#### रस:

'मधुमालत' कथा में पूर्णरूप से रसराज शंगार का राज्य है। अन्य कथाओं की भांति इसमें युद्धवर्णन; सतीवर्णन एवं वीभत्स चित्रणों का सर्वथा अभाव है, अतः करण, बीर एवं भयानक रस, जिनका वर्णन स्की प्रेमाख्यानों में शंगार के अतिरिक्त मिल जाता है इस प्रेमाख्यान में नहीं प्राप्त होते। इसमें केवल शंगार के ही दोनों पन्न, संयोग एवं वियोग का वर्णन है।

## विप्रलम्भ शृंगार:

जैसा कि पीछे कहा जा चुका है, सूफियों की साधना में विरह का बहुत महत्व है, यही कारण है कि सूफी प्रेमास्यानों में विरह या वियोग का वर्णन प्रचुरता से मिलता है। ऐसे स्थलों पर कवि का हदय बहुत रमा है। उसकी सपूर्ण सहुदयता ऐसे ही स्थलों पर

बिखरी पड़ो है। किव मंभान ने भी विरह के ऐसे ही हृदयस्पर्शी दृश्य उपस्थित किये हैं।

मनोहर श्रौर मधुमालित को जब श्रप्सराश्रों ने पृथक कर दिया, उस समय, नथा प्रेमा के मधुमालित से विरह दुख पूछने के समय, मधुमालित के विरहप्रदर्शन में संयम प्रधान है। सिखयों के पूछने पर वह बात बनाकर कहती है:—

कुंद्रार एक सपने में देखा, सपन रूप सौतुख कर लेखा। जम की मृतु खनके दुख देई, बिरह मरन तिल तिल जिब लेई। द्राव न सकृं रहि वहि बिन घड़ी, द्रावक काज यह मोहि सिरपरी। विरह दगध द्रों कुल की लाजा, परयो द्राय मोहि दुहुँ सों काजा।

इसी प्रकार प्रेमा से बार बार पूछे जाने पर भी, वह कुल एवं प्रेम दोनों की मर्यादा का ही वर्णन करती है।

> एक दिस पीर प्रेम की, एक दिसि कुल की कान । मोहि दोऊ दिसि दोभर, इन कुल, उन जी हान।

किन्तु कुल श्रौर प्रेम की मर्यादा उस समय नष्ट हो जाती है जब उसे ज्ञात होता है कि मनोहर श्रपने लोक कर्नव्यों एवं मर्यादशों को त्यागकर इतने कष्ट सहता हुशा उसकी प्राप्ति के हेतु वहां तक श्राया है। उसके बिद्धड़ने से मधुमालित को बहुत ब्यथा होती है श्रौर वह लज्जा एवं मर्यादा का ध्यान न रखकर श्रपनी व्यथा प्रदर्शित करती है। उसके विखरे हुये केश, भादों की काली रात्रि है; उसके बहते हुये नेत्राश्रुश्रों से संसार को दो वर्षा सुतुश्रों का भय होता है:---

मधुमालत जो सोवत जागी, विरह श्रिगन नखसिख तन लागी। नैन मरन धार जनु छूटी, सेन पवरि जिन बीर बहूटी। जबही दसन दुफरत खोला, दामिन चमक चमक जिन बोला। विकलित केस रैन श्रंधियारी, सहज भाव भादों छिटकारी।

रोदिन करत मधुमालिति, विरह विधा तन साल। लोकहिं ऋचज बरखा सदा, ऋव बरखा दुइ काल।

कनक देह सब मिल गइ मांटी, नैन नीर धोया बुध पाती। फारबो तार तार तन चोला, रोवन भइ रानी दुइ डोला।

इत प्रकार किव मंभान ने विरह जन्य रदन एवं कृशता का वर्णन अधिक किया है। किव ने कहीं भी शास्त्रीय ढंग से, केवल विप्रलम्भ श्रंगार के अंग उपांगों की गणना कराने का प्रयास नहीं किया है, किन्तु विरह वर्णन के अन्तर्गत 'बारहमासे' की पद्धति का अनु-करण करना किव मंभान नहीं भूल सके। बारहमासे में वर्ष के बारह महीनों का वर्णन विप्रलम्भ थंगार के उद्दीपन की दृष्टि से हैं। संयोग की आनन्द्रप्रद वस्तुयें ही वियोग में दाहक हो जाती हैं। एक आर तो विशेष माह के प्राकृतिक व्यापारों एवं वस्तुओं का वर्णन इनमें होता है, दूसरी ओर उनसे प्रेमी के दुखों के तीव्रतर होने का भाव वर्णित रहता है। कहीं तो प्रकृति के व्यापारों से साम्य प्रदर्शित किया जाता है, और कहीं विरोध। कहीं प्रकृति का सहानुभृतिमय दृश्य सम्मुख आता है कहीं खीभभरा। वास्तव में प्रकृति के इन नाना रसों की विर्णायक, प्रेमी की दृष्टि ही रहती है। मधुमालति के आँसुओं एवं सावन की भड़ी, तथा बीर बहूटी का साम्य देखिये:—

सावन घटा घोर घहरानी, सुमिरि प्रेम त्रानौ चख पानी। तथा

त्रांस रक्त ढर परी जो टूटी, सावन भई ते बीर वहूटी।।

त्रांसुत्रों की वर्षा की वृंदों से सीधी उपमा न देकर उन्हें रक्त के त्रांस् बनाकर बीर बहूटी से साम्य प्रदर्शन करना फ़ारसी की परम्परा है, जहां विरह में प्रेमी खून के त्रांस् पीते त्रीर कलेजे का मांस खाते हैं। किव मंभन ने यद्यपि फ़ारसी की मसनवियों की भांति विरह वर्णन में वीभत्स चित्रों का त्राधिक प्रदर्शन नहीं किया है, फिर भी वे त्राँसुत्रों को रकत के त्रांसु बनाना नहीं भूले।

वारि, शारद् ऋतु की स्वच्छ चांदनी, शीतलता एवं स्वाति अमृत किस प्रकार विरही को दाहक एवं नाशक प्रतीत होते हैं, इसका वर्णन भी किव ने सुन्दर किया है, जिन प्राकृतिक व्यापारों को देखकर, एवं सुविधाओं को पाकर संयोगी मुखी होते हैं, उन्हीं को देख सुनकर वियोगी को अपना अभाव खटकता है और वह अत्यन्त दुखी हो जाता है।

कातिक सरद सताई जारा, श्रमी बुन्द बरखें बिख धारा। मोहि तन विरह श्रमिन प्रचारा, सरद चांद मोहि सेज श्रमारा।

सरद रैन तेहि सीतल, जेहि पिय कंठ निवास। सब कंह परव देवाली, मो कंह सखी बनवास॥

फारान में पनभड़ हुये बनों को, चैन में फिर नव जीवन दान मिलना है । सभी को दुख के बाद सुख मिल गया किन्तु विरही को केवल विरह ये ही काम है। उसका सुख, अगहन के दिन की मांति घटना है, और दुख रात्रि की मांति बढ़ता है।

फागुन हते जो तर पतिकारी, ते सब भये चैत हरियारी।

तथा

मुख दिन भांति घटत तन जाई, दुख श्रौ निसि तिल तिल श्रिधकाई।

इस प्रकार किव मंभन ने वारहमासे में विरही की दुखानुभ्नियों का बड़ी सफ नता से चित्रण किया है। एक स्थल पर मधुमालति बड़े ही मर्भपूर्ण शब्दों में कहती है कि सुभे त्राश्चर्य यह है कि मैं सदा रोती ही रही किन्तु नेत्रों में बसी मनोहर की मूर्ति धुल नहीं गई, नष्ट नहीं हुई, वह श्रव भी वहीं उसी रूप में स्थित है।

श्रचज ऐह में सन्तत रोई, पै न गयहु तुम्ह चख सों धोई।

## संयोग शृंगारः

सूक्षी किवयों के संयोग वर्णनों पर अश्लीलता का आरोप लगाया जाता है, किन्तु किव मंक्षन इस आरोप से पूर्णतः मुक्त हैं। 'मधुमालत' में संयोग चित्रण तीन स्थलों पर मिलता है। सबसे आरम्भ में जब राजभवन में मनोहर और मधुमालति मिलते हैं। उसके बाद प्रेमा के प्रयास से फुलवारी में उनका संयोग होता है। अन्त में विवाहोपरान्त वे यथाविधि संयोग प्राप्त करते हैं, किन्तु कहीं भी वर्णन में अश्कीलता नहीं है। संयोग की सुखद अनुभृति का ही भावात्मक चित्रण है। आत्मा और परमात्मा की रहस्यात्मक अनुभृति का आभास भी ऐसे स्थलों पर मिलता है।

## संयोग वर्गन:

सहज परम मद दोनों माते, प्रेम रंग पूरब के राते। प्रेम भाव दुहुँ श्रम श्रमसरेऊ, पर श्रापन भय जी नहि धरेऊ। कबहूँ श्रालिंगन रस देई, कबहुँ कटाछ जीव हर लेई। कहत मुनत रस बचन मुहाई, लोयन श्रवल नींद भर श्राई।

## रहस्यात्मक संयोगानुभृति वर्गानः

उठि दोऊ गहि ऋंकम लागे, ऋोटे जिमि दोउ सोन सोहागे।
प्रेम बिछोहे जाहि दिन, दुहुँ मिल पूजी ऋास।
नोन्ह लोक बधावरा, महि पताल ऋकास।

## संयोग का भावात्मक वर्णन:

दगथ दुहूँ हिय केर जुड़नी, मिलत उरिह उर तपत सिरानी।
नैन-नैन स्यों लोभे, मन सों मन ऋरुमान।
दुइ हिये मिल एक भय, भज्यो सो प्रानहि प्रान॥

संयोग शंगार के अन्तर्गत वाकचातुर्यः हास परिहास एवं पहेली वृक्तने की परम्परा भी किवयों में रूढ़ रही है किन्तु किव मंक्तन ने इसका आश्रय नहीं लिया है, अवश्य विद। के समय कुछ अध्यादिमक उक्तियाँ कहलवाई गई हैं, जैसे: त्राज सखी तुम गवन सोहागे, काल्हि बहुरि यह दिन हम श्रागे।

स्फ़ी किवयों का प्रेम विषमता से समना की ख्रोर अप्रसर होता है, यही समता संयोग में प्राप्त होती है, समना से उत्पन्न ख्रानन्द की अनुभूति ख्रानिर्वचनीय है, वह 'गृंगे केरी सर्करा' है, प्रेमा इसी भाव को कितने सीधे-धादे शब्दों में व्यक्त करती है:

> दुइ जी वीच जो निर्वही, विलस सनेही कन्त । सो कैसे नहिं श्रावे, सखी ये जीभ कहन्त ॥

## नखिशाख वर्णन

रूप सौन्दर्य की चर्चा सभी सूक्षी प्रेमाख्यानों में प्रचुरता से मिलती है। रूप ही प्रेम को उकसाता है, प्रेम और विरह ही जीवन का सार है, अतः रूप वर्णन में नखिशिख की परिपाटी का सहारा लगभग इन सभी कवियों ने लिया है। उपमानों की योजना भी काव्य रूड़ियों के अनुसार ही हुई है।

निरकलंक सिन दुइज लिलारा, नव खन्ड नीन भुवन उज्यारा । वदन पसेव वृंद चहुँ पासा, कच पेचैं जनु चान्द गरासा ॥ मृगमद तिलक ताहि पर धारा, जानहिं चान्द राह वस पारा ।

कहीं-कहीं कुछ वर्णन ऋधिक आकर्षक हो गये हैं जैसे सोते हुये किञ्चित मुस्कान की समता:

तिक विसनाइ नींद मंह हंसी, जान स्वर्ध से दामिन खसी।

इसी प्रकार प्रेमा के रूप का वर्णन भी परम्परागत है। उसमें नवीतता नहीं है। नायिका के रूप सोन्दर्य का वर्णन करने समय स्पृत्ती कवियों की रहस्य भावना सजग हो जाती है श्रीर वे उसके रूप सोन्दर्य में उस परम सोन्दर्यशाली परमात्मा के स्वरूप का श्रारोप करते हैं, किन्तु किष मंभन को मधुमालित या प्रेमा दोनों में से किसी के रूप वर्णन में, इस श्रीर विशेष श्राग्रह नहीं है।

इसके अतिरिक्त, नगर, जलकीड़ा, वन विहार, समुद्रयात्रा, युद्ध-यात्रा, युद्ध, भोज, विवाह आदि के वर्णन सूफी प्रेमाख्यानों में पाये जाते हैं, उनका भी लगभग इस प्रन्थ में अभाव सा ही है। किव मंभन चमरकार प्रदर्शन को सराहनीय नहीं समभते थे। कथा में लगभग सभी स्थलों का समावेश हुआ है किन्तु किव की हिन्द्ध इन वर्णनों में अधिक नहीं रमी है। नगर, गड़, हाट आदि का केवल संकेत मात्र किया है। युद्ध एवं युद्धयात्रा प्रसंग की चर्चा कथा में आती ही नहीं है। मनोहर के राच्ह्ह से युद्धप्रसंग में अवश्य किव चाहता तो युद्ध की सज्जा और गति का वर्णन कर सकता था, किन्तु वहाँ भी किव ने आश्चयतत्व का आश्रय अधिक लिया है। विवाह वर्णन को भी अधिक विस्तार नहीं प्राप्त हुआ है। पन्नी होकर मधुमालित जो एक वर्ण तक भटकती रही

थी उसी का विवरण देते हुये किव ने 'बारहमासे' का वर्णन किया है, किन्तु यहाँ भी ऐसा ज्ञान होता है कि किव एक परम्परा का निर्वाह मात्र कर रहा है। दो चार चौपाइयों में एक माह का वर्णन समाप्त कर वह आगे बढ़ता है, नागमता के बारहमासे का जो विस्तार एवं व्यापक प्रभाव है, वह मधुमालित के बारहमासे में दिध्योचर नहीं होता है।

#### भाषा :

त्र्यन्य मूफ़ी प्रेमाख्यानों की भांति 'मधुमालत' की भाषा भी बोलचाल की स्रवधी है:

### छन्द :

'मधुमालत' की रचना भी दोहे चौपाई के क्रम में हुई हैं। पांच ऋर्द्वालियों के बाद एक दोहे का क्रम निर्वाह किया गया है।

## अलङ्कार:

अलंकारों की श्रोर भी किव का विशेष श्राग्रह नहीं है। किव की लेखनी से कथा प्रवाह के मध्य जो अलंकार नि:सृत हुये हैं, वे सरल एवं स्वाभाविक हैं। ऐस अलंकारों में उपमा, रूपक, उत्प्रेद्धा, अनुपास, यमक, अनन्वय श्रादि का प्रयोग ही अधिक हुशा है।

### उत्प्रेक्षाः

सम्मुख में केलि जिन करहीं, की जनु दुइ खन्नन उड़लरहीं। नाकि विसनाइ नीद महें हुँसी, जानि स्वर्ग से दामिनि खसी।

### दुष्टान्त:

नरियल जइस गीत करूं बारा, ऊपर कटकट हियें रमारा।

#### उपमा :

मुधा समान जीभ मुख बाला, ग्रौ बोलत त्राति वचन रक्षाला ।

## रूपकातिशयोक्ति:

सजग भई मृग दुहूँ दिसि हेरी, चीन्ह कीहिस सदोरा हेरी।

## गम्योत्प्रेक्षाः

लवें दुऊ पूर जल भरे, सीप फ़ुट जिन मोती भरे।

## हेतूत्प्रेक्षा:

त्र्याम भयो दुस्य बउरा, महुत्र्या भयो बिन पात । ऊस्य भई दुस्य टकटक, सुन पेमा उत्पात ।

#### यमक:

निभ्रम चित्त त्र्यकेली, बन महँ भइ रहम निरसंक । हरि नैनी, हरि बैनी, हरि बदनी, हरि लंक ।

## स्वभाव-चित्रराः

प्रत्येक पात्र के शील विकास का स्वतन्त्र श्रवकाश इन प्रेमास्यानों की रूढ़िवद्ध कथा के कारण नहीं रहता है, श्रवः सभी कथाश्रों के पात्र लगभग एक से ही ज्ञात होते हैं किन्तु 'मधुमालत' के पात्र, श्रादर्श रूप में श्राविक हैं। किसी एक ही पात्र में शिक्त शील एवं सीन्दर्थ का संग्रहीत श्रादर्श किव मण्भन प्रतिष्ठित नहीं कर सके, किन्तु उनका मनोहर प्रेम का श्रादर्श है। ताराचन्द एवं प्रेमा सच्चे मित्र एवं सहायक के श्रादर्श हैं। मनोहर एवं प्रेमा, ताराचन्द एवं मधुमालित का निःस्पृह प्रेम-सम्बन्ध भी सर्वथा भारतीय श्रादर्शों के श्रातुक्त है। मनोहर को कहीं-कहीं श्रपने जातीय गौरव का भी ध्यान श्राता है जैसा कि वह प्रेमा को दैत्य से मुक्त करते समय कहता है कि रिववंशी किसी भी किटनाई से भयभीत नहीं होते, किन्तु वह किसी भी जाति स्वभाव का प्रतीक नहीं है।

'मधुमालत' भ्रेमाख्यान ऋपने कथा संगठन एवं प्रेम-पद्धति दोनों ही दृष्टियों से नवीन एवं श्राकर्षक है, साथ ही कवि मञ्भन की सहृदयता ने इस प्रत्थ को रूढ़िवद्ध प्रेमकथा मात्र होने से बचा लिया है। कवि का भारतीय संस्कृति एवं जीवन से घनिष्ट परिचय जात होता है, जो सराहनीय है।

## चित्रावली

## (कवि उसमान कृत)

## निवास स्थानः

किंव 'उसमान' गाजीपुर नगर के निवासी थे। गाजीपुर का वर्णन करते समय किंव ने उसकी भोगोलिक स्थिति, उसके निवासी, तथा वहाँ की सुख शांति का वर्णन किया है। वह लिखता है कि गाजीपुर गंगा और गोमती के संगम पर बसा है। द्वापर में वहाँ देवताओं ने तपस्या की थी। किलयुग में भिन्न जाित वर्ग के व्यक्तियों के बस जाने से यह अमरपुरी की भांति सुखसमृद्धि पूर्ण हो गई, जहाँ देवताओं का ध्यान करते समय ज्ञानी, युद्ध के समय वीर, तपस्या के समय मौन एवं सभा स्थलों में वाक्पड़, शत्रु के सम्मुख सिंह के समान व्यवहार करने वाले वीर एवं ज्ञानी विद्वान रहते हैं। मुगल, पठान, राजपूत, खंडवाहे ऐसे वीर सुभट, तथा पिंगल और संगीत में पारंगत कलावंत भाट एवं अमीर उमराव सभी निवास करते हैं। ब्राह्मण धार्मिककृत्यों, वेद पठनपाठन एवं होम यज्ञादि में लगे रहते हैं, वैश्य धनवान तथा श्रुद्ध पट्ट खेतिहर होते हैं। इस प्रकार गाजीपुर का चित्र किंव वड़ा समृद्धपूर्ण प्रस्तुत करता है। भ

×

बसिंह लोग बुध वहु विज्ञानी, सैयद सेख बसै गुरु ज्ञानी।

ज्ञान ध्यान कंह देवता , सुमर सगै पुन सूर। तप मंह मौन सभा चातुर, ऋरि मुख सिंह सदृर।

पुनि तंह लोग वसैं सुस्रवासी , घर घर देखि **इन्द्रासन भा**सी । मोगल, पठान, बसिंह षंडवाहे , रन श्रामेट जिन्ह साह सराहे । पुनि रजपूत बसिंह रन रूरे , श्रीर गुनी जन सब गुन पूरे ।

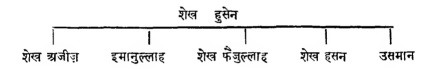
ताजी, तुरकी. चढि चलिहें, जानुहु उमरा मीर। सब सुख्यास नगर मंह , परसन बासी तीर।

बाह्मन सब पन्डित श्रो ज्ञानी , चारों वेद वात जिन्ह जानी । होम जाप श्रस्नान बिकाला , तजहि न एको तिनहुं कहाला ।

गार्जापुर उत्तम श्रस्थाना, देवस्थान श्रादि जग जाना।
 गंगा मिलि जमुना तंह श्राई, बीच मिलि गोमती सुहाई।

## माता पिता भाई स्रादि:

किव उसमान ने ऋपने निवास स्थान के बाद ऋपने पिता एवं भाइयों का परिचय दिया है। इनके चार भाई शेख ऋजीज़, इमानुल्लाह, शेख फैंजुल्लाह, शेख हसन नाम के थे। किव ने ऋपना परिचय सबसे ऋन्त में दिया है। ये पाँचों भाई ऋपनी प्रथक विशेषना वाले थे। शेख ऋजीज़ विद्वान, शीलवान तथा दानशील थे, इमानुल्ल ह योग साधना में रत थे, शेख फैंजुल्लाह पीर थे एवं शेख हसन संगीतज्ञ थे। किव ऋपना परिचय साहित्यक के रूप में देता है। उसका कहना है कि इस नश्चर संसार में केवल वचन ही ऋमर है, वचन उस ऋमृत के समान है जिसे पीकर किवगण भी ऋमर हो जाते हैं, खत: उसने विद्यालाभ करके साहित्य रचना की ऋगेर ध्यान दिया।



## स्थिति एवं रचना काल:

किंव ने 'शाहेवक्त' की प्रशंसा के अन्तर्गत जहाँगीर की प्रशंसा की है। उसके राज्य विस्तार तथा न्यायिषयता की चर्चा भी किंव ने यथेष्ट की है; व्यापारिक सम्बन्ध तथा सुख समृद्धि का वर्णन मिलता भी है। जहांगीर के दान की प्रशंसा सुनकर सम्भवतः

खर्त्रा बेस सबें पुनि धर्ना, नैन न फेरिह देखे श्रनी। धर घर नगर वधावरा, गिलयन सुगंध बसाइ। एक दिस बाजत श्रावै, एक दिस बाजत जाइ। ए० ११, १२।

कवि उसमान बसै तेहि गाऊं, सेख हुसैन तनै जग नाऊं। पांचा भाइ पाचो बुधि हीये, एक इक मांति सो पांचो लीये। सेख अज़ीज़ पढ़ें लिखि जाना, सागर सील ऊंच कर दाना। मानुल्लह विधि मारग गहा, जोग साध जो मीन होइ रहा। सेख फैंजुल्लह पीर श्रपारा, गनै न काहु गहे हथियारा। सेख हसन गाएन भल श्राहा, गुन विद्या कहं गुनी सराहा। शील उद्धि पुनि सबै सुजाना, जो कोउ मिला सोई पैजाना।

मुते नाउ उत्साह चित , मिले होइ जिय सांति । पांच भाइ जगु पांच मित्रां, ग्रपनी श्रपनी भांति । श्रादि हुना विधि माथे लिखा, श्रच्छर चारि, पदे हम सिखा । पोहें चाउ उटा पुनि होए, होउं श्रमर यह श्रमिरित पोए । किंव स्वयं भी एक बार उसके दरबार में गया था। ै जहांगीर का पूरा नाम अबुल मुज्ज कर नूहिंन मुहम्मद था। उसका शासन काल सं. १६६२-१६८४ था, अतः किंव का स्थिति काल भी यही हो सकता है। जहांगीर की न्यायिष्यता के हेतु उसके घन्टे की चर्चा ऐतिहासिकों ने की है। किंव उसमान ने भी इस अपोर संकेत किया है।

किव ने सन १०२२ हि० में कथा का आरम्भ किया था, वह इस जग की काली अज्ञान रात्रि को सरलता से बिनाने के लिये एक इच्छा-तह रूपी प्रेम-कथा कहता है। कथा को लिखने में किव ने अपने हृदय का समस्त रस पुञ्जीम्त करके उड़ेलने का प्रयास किया है। हृदय के लहू का पानी करके किव ने कथा कही है। किव अत्यन्त विनीत होकर, अपनी बृटियों की स्त्मा चाहता है और विद्वतवर्ग से प्रार्थना करता है कि वे स्वयं एक दूधरी कहानी लिख लें?। इस प्रकार निश्चित यह होता है कि किव ने वचन की अमरता तथा अज्ञान निशा के कालयापन के हेतु ही इस प्रेम-कथा की रचना की है। इसका रचना काल हन् १०२२ ई० है।

पुनि किल श्रदल उमसम कीन्हा, धन सो पुरुष जो यह जप लीन्हा। पुहुमी परे न पावै कांटा, हस्ती चांपि सकै नहिं चांटा।

सहस खार कंचन के साजे, पाटडोर तेहि बार बिराजे।
दुखिया खुश्रत होय फनकारा, उठें कांपि सकटक खन्धारा।
पात साह सुन निकट बुलावे, दरसन पाय दाद पुनि पावै।
कलप बिरिछ भा यह जग माहीं, कोस सहस दस पसरी छांहो।
एकिह बेर एक कहं देई, दूसरि बेरि न कोऊ लेई।
ग्रायो सोई बार सुनि लिए गरीबी साज।
कहत जो मांगु गरीब है, साह गरोब नेवाज॥
पृ० ६, ७, ८, ६।

सन् सहस्त्र बाइस जब ब्रहें, तब हम बचन चारि एक कहै। कहत करेज लोहू भा पानी, सोई जान पीर जिन्ह जानी। मोरी बृद्धि जहां लहु ब्रही, जहं लहु सुिक कथा में कही। जाकी वृद्धि होइ श्रिधिकाई, श्रान कथा एक कहैं बनाई।

> में अजान जग बाल सम, त्रान न कब्नू सोहाय। कहीं कहानी प्रेम की, जेहि निसि जाय बिहाय। ए० १४, १४३

१. नृह्दीन महीपित भारी, जाकर श्रान मही मंह सारी। श्राविह श्रदबी श्रोर इराकी, रस मिसिरी कस्तुरी खतां की। श्राविद चली चीन की चीनी, सहसन मांह एक इक बीनी। सांत खन्ड बिनवई सेवकाई, फिरी चलइ हर श्रोर दुहाई। तपइ साह उस रिब उजियारा, ग्रीपम होइ रहा संसारा। भानु सींह वरु चख ठहराई, संमुख साह निहारि न जाई।

## गुरु :

गुरु परम्परा का वर्णन करते समय किव ने सिद्धदायक शाह निज़ाम भीर की प्रशंसा की है, इनका निवासस्थान नारनौलि नामक स्थान था। शाह निजामुद्दीन चिश्तिया ही, किव के पीर थे। इनकी कृपा या आशीर्वाद, व्यक्ति को जीवनमुक्त बना देना था। किव उसमान के दीन्ना-गुरु बाबा हाजी थे। इनके पास हिन्दू मुसलमान सभी अपनी इच्छा पूर्ति के लिये आते थे। इन्हीं ने एक दिन दया करके किव उसमान को भी दीन्ना दी थी ।

कवि उसमान विनीत स्वभाव के, तथा एक गुणी परिवार के सदस्य थे। इनके निवास स्थान, ग्रन्थ रचनाकाल, स्थिति काल, गुरु पिता एवं भाइयों के नाम के ऋतिरिक्त, सामा-जिक जीवन का ऋौर कुछ परिचय ज्ञात नहीं होता।

## कथा सारांश:

ग्रन्य सूफी प्रेमाख्यानों की मांति इसका ग्रारम्भ किय निरन्जन ब्रह्म, मुहम्मद साहब, उनके चार मीत ग्रीर शाहेवकत एवं गुरु की प्रशंसा के पश्चात् करता है। नेपाल देश के राजा धरनीधर तथा रानी हीरा के कोई संतान न होने के कारण वे ग्रत्यन्त चिन्तित रहते थे। राजा धरनीधर ने एक दिन बहुत निराश होकर राज-पाट छोड़कर तपस्या करनी चाही, किन्तु उसके मंत्रियों ने उसे घर पर ही शिवाराधना करने को कहा ग्रीर दान पुन्य की महिमा को समभाकर उसे घर पर ही शिवाराधना करने को कहा ग्रीर शिवलोक तक पहुंची ग्रीर पार्वती सहित शंकर ने उसकी दृदता तथा एकनिष्ठता की परीला करनी चाही। शिवपार्वती साधू वेश धारण कर राजा धरनीधर के पास पहुंच ग्रीर कहा कि यदि राजा ग्रपना सिर उन्हें दान कर दे तो वे उसे शंकर पर चढ़ाकर श्री ग्रागुतोप को प्रसन्न कर लेंगे। विचार करने के पश्चात् राजा ने सिर दान करना स्वीकार कर लिया, ग्रीर उन तपस्वी वेश धारी शंकर पार्वती से कहा कि वे उसे मन्दिर तक ले चलें जहां वह ग्रपनी रुधिरधार श्री शंकर पर चढ़ा कर शंकर को तपस्वियों के लिये प्रसन्न कर सके।

शाह निजाम पीर सिश्वदाता, दिष्ट तेज जिमि रिव परभाता। नारनीलि भीतर अस्थाना, उदे अस्त लइ सब कोइ जाना। गिहि भुज कीन्हें पार जे, बिनु साहस बिनु दाम। कस्ती सकल जहाज के, चस्ती शाह निजाम॥ बावा हाजी पीर अपारा, सिद्ध देत जेहि लाग न बारा। हिन्दू तुरक सबै कोइ जाना, निसि दिन जांचिह इंछादाना। मोहिं स्या के एक दिन, अवन लाग गिह माथ। गुर मुख वचन सुनाय के, किल मंह कीन्ह सनाथ।

शिव पार्वती उसकी दृढ़ता देखकर ऋत्यन्त प्रसन्न हुये और स्वयं ऋपने श्रंश को राजा के यहां पुत्र रूप में ऋवतिरत होने का ऋाश्वासन दिया। यथासमय राजा के यहां पुत्र उत्पन्न हुऋा, लगन नच्चत्र ऋादि का ज्योतिष से विचार करने के पश्चात् उसका नाम सुजान रक्खा गया। सुजान ऋत्यन्त गुणशाली तथा कुशाश्रबुद्धि था, उसने ऋनतिकाल में ही ऋनेक विद्यायें सीख लीं।

कुंबर बहुत अच्छा अश्वारोही था। उसे शिकार का बहुत चाव था। एक दिन मृगया के पश्चात् जब वह दलबल सहित घर लौट रहा था तो मार्ग में आंधी के कारण मार्ग भूलकर एकाकी, एक पर्वत पर स्थित किसी देव की मड़ी में जा सोया। वह देव अपने देश के राजा के एक मात्र पुत्र की रज्ञा के हेतु मड़ी के द्वार पर बैठ गया किन्तु इसी समय उसका एक मित्र आया और उसने रूपनगर की चित्रावली के वर्षगांठ के उत्सव का अत्यन्त आकर्षक वर्णन करके उससे भी देखने चलने को कहा। कुमार की रज्ञा का प्रश्न देव को मड़ी से न जाने को बाध्य कर रहा था। तभी उसके मित्र ने कुंवर को साथ ले चलने की सलाह दी, निदान कुंवर को इन दोनों ने चित्रावली की चित्रसारी में लिटा दिया और स्वयं उत्सव देखने में संलग्न हो गये।

इधर कुंवर की नींद ख़ुली श्रौर श्रपने को नवीन स्थान पर देखकर वह श्राश्चर्य चिकत हो गया। चित्रावली का चित्र देखकर वह मन्त्रमुग्ध सा हो उसे निहारने लगा। उस रूप-सौन्दर्य ने उसके हृदय में प्रेमोन्मेष कर दिया। चित्रसारी में चित्र-रचना का सामान देखकर उसने श्रपना भी एक चित्र वहीं, उसके चरणों के पास बना दिया श्रौर फिर निद्रा के वशीभूत हो गया।

उत्सव समाप्त हो जाने पर देव कुंवर को लेकर फिर मड़ी में श्रागया । प्रात:काल जागने पर कुंवर श्रात्यन्त दुखी हुत्रा श्रीर प्रेम में विह्वल हो ज्ञानगर्व खो वैठा। उसके साथी दृंदने के पश्चात उसे इस श्रावस्था में देखकर श्रात्यन्त चिन्तित हुये श्रीर उसे नगर में ले श्राये। सुजान के माता पिता उसकी यह श्रावस्था देखकर श्रात्यन्त विकल हो गये; किन्तु कुंवर किसी से कुछ नहीं कहता था। श्रान्त में उसके गुरुपुत्र सुबुद्धि ने उससे सक हाल जान लिया श्रीर परामर्श करने के पश्चात यह स्थिर किया कि वे फिर उसी मढ़ी पर जाकर रहें। ये दोनों मित्र उसी मढ़ी की नवीन रचना करवा कर रहने लगे तथा दान का प्रभाव श्राप्तिय मानकर इन्होंने भी श्रान्तसत्र श्रारम्भ कर दिया।

दूसरे दिन रूपनगर को राजकुमारी चित्रावली, श्रपनी सिखयों के साथ स्नान तथा शृंगार करने के पश्चात, जब चित्रसारी में पहुँची तो वहां कुंवर का चित्र पाकर उस पर मेमासक हो गई वह अपना सारा दिन चित्रदर्शन में तथा रात्रि अपने महल धौराहर पर बिताने लगी किन्तु एक नपुंसक ने रानी हीरा से उसकी शिकायत करदी और उसकी मां ने कुंवर के चित्र को घो डाला। चित्र की अनुपिस्थिन में चित्रावली की बेचैनी और अधिक बढ़ गई, उसने उस कुटीचर को दगड़ देने के पश्चात् चार नपुंसकों को कुंवर की खोज में भेजा।

परेवा नाम का एक दून योगी का भेप धारण कर उत्तर के देशों में भूमण करता हुआ नेपाल जा पहुँचा,वहां उसके भोजनपान न करने पर चितित होकर जब कुंबर ने उसे अपने पास बुलाया तो वह उसे पहचान कर अत्यन्त हिंपित हुआ। परेवा ने कुंबर को रूपनगर के मनोहर वैभव तथा भव्य मौन्दर्य का विवरण सुनाकर उसे रूपनगर के लिये प्रस्थान करने को आतुर कर दिया। परेवा गुरु के प्रतान तथा 'लुक अंजन' के प्रभाव से कुंबर अदृश्य होकर रूपनगर की ओर चला। मार्ग में मन की बृत्तियों को रमाने वाले कई आकर्षक स्थानों को पारकर हृदय में केवल एक चित्रावली के दर्शन-लाभ की इच्छा लेकर कुंबर रूपनगर तक पहुंचा। परेवा कुंबर से शिवमन्दिर पर ठहरने के लिये कह-कर स्थां चित्रावली को सुचित करने गया।

चित्रावली कुवँर त्रागमन का समाचार पाकर त्रात्यन्त हर्षित हुई किन्तु नारी मुलभ लजा के कारण उससे मिलने स्वयं वहाँ न जा सकी, परेवा से कहला भेजा कि 'शिवरात्रि के दिन में जोशियों को भोजन कराऊँगी, तभी भरोखे से तुम्हें दर्शन भी दूंगी। तब तक दर्पण में तुम उस मूर्ति का प्रतिबिम्ब देखकर त्रापने ज्ञान तथा चर्म चचुत्रों को दृढ़ कर लो क्योंकि एकाएक कोई चित्रावली के त्रानन्त सौन्दर्य का दर्शन नहीं कर सकता'। इस सन्देश के साथ परेवा ने वह दर्पण कुवँर को दे दिया।

शिवरात्रि के दिन सम्पूर्ण १८ ज्ञार करके चित्रावली ने कुवँर को दर्शन-लाभ दिया। कुवँर प्रथम छवि को देखकर मूर्च्छित हो गया किंतु उपचार के पश्चात् चेन त्राने पर परेवा ने उसे फिर दर्शन-लाभ पाने की सूचना दी, सुनकर कुवँर ऋत्यन्त हर्षित हुन्ना श्रौर चित्रावली नित्य इसी प्रकार भरोग्व से कुवर को दर्शन देने लगी।

इसी समय जिस कुटीचर को चित्रावली ने दण्डित करके निकाल दिया था उसके मन में नित्य अन्नसत्र की बात सुनकर सन्देह उत्पन्न हुआ और वह भी योगी का भेष धारण करके वहाँ गया। कुवँर के चित्र को पहले देख चुकने के कारण उसने शीन्न ही कुवँर को पहचान लिया और उसे बहकाकर अपने साथ ले गया तथा धोखे से उसे अन्धा करके एक निर्जन वन की गुफा में डाल दिया। इस प्रकार योगियों का जमघट हट गया और चित्रावली को विरह का दुख सहना पड़ा। वह अत्यन्त पीड़ा से व्याकुल हो अपना समय बिताने लगी।

इधर जंगल में दुवँर श्रकेला भटक रहा था श्रीर ईश्वर का स्मरण कर रहा था। तभी एक श्रजगर उसे निगल गया किन्तु उसकी विरहागिन की ज्वाला से घवड़ाकर उसने दुवँर को उगल दिया। एक बनमानुप इस घटना को देख रहा था, उसे यह देसकर बड़ा श्राश्चर्य हुश्रा श्रीर उसने दुवँर से सारी कथा जान ली। सारा हाल जानकर उसने दुवँर को एक श्रंजन दिया जिसे लगाने से उसकी नेत्रज्योति पुनः पूर्ववत् हो गई। इसी समय उसे एक मत्त हाथी ने पकड़ लिया। उसका जीवन समाप्त होने ही बाला था कि एक पित्राज हाथी को ले उड़ा। हाथी ने घवड़ाकर कुवँर को छोड़ दिया श्रीर वह एक समुद्रनट पर जा गिरः। यहां एक फुलवारी में वह विश्वान कर रहा था तभी सागरगढ़ की राजदुनारी कीलावती उसे देखकर रूपासकत हो गई।

कुवँर चित्रावली के वियोग में एक इएए कहीं रकना नहीं चाहता था, किन्तुं कौंलावती ने उसे रोकने का अन्य उपाय न पाकर योगियों को भोजन खिलाने के बहाने उसके भोजन में हार छिपाकर उसे चोरी के दर्ग में बन्दी बना लिया। कुवँर सुजान कैंद्र में ही था और किसी भी प्रकार से कौलावती के अनुकूल नहीं हो रहा था कि कौलावती के रूप-सौन्दर्य को सुनकर सोहिलनरेश ने सागरगढ़ पर आक्रमण कर दिया। चार महीने गढ़ के घिरे रहने के कारण राजा सागर को जीतने की आशा नहीं रह गई, तभी कुवँर सुजान को कौलावती पर दया आई; उसने संग्राम में अपने पराकम से सोहिल नरेश को मृत्यु के घाट उतार कर सागरगढ़ की रच्चा की। सागर नरेश ने सुजान के साथ कौंलावती का विवाह कर दिथा, किन्तु साथ ही कुवँर ने कौंलावती से यावत् चित्रावली मिलन नक प्रतीज्ञा करने की पित्रज्ञा करवा ली थी।

इधर चित्रावली वियोग से पीड़ित थी। उसने कुवँर को ढूंढ़ने के लिये फिर परेवा को भेजा, वह सारे देशों में खोंजता हुन्ना गिरनार पर्वत पर पहुँचा। वहीं उस समय कुवँर श्रौर कोंलावती भी शंकर पूजन के हेतु गये थे। योगी ने कुवँर को पहचान कर, उसे फिर रूपनगर के लिये प्रस्थान करने को प्रेरित किया। कुवँर कोंलावती से फिर मिलने की प्रतिशा करके रूपनगर की श्रोर चल दिया।

इसी अवसर पर राजा रूपनगर को एक कथक ने सागर राजा और सोहिलनरेश के युद्ध तथा कुवंर सुजान के पराक्रम की कथा सुनाई जिसे सुन राजा को कन्या के विवाह की चिन्ता उत्पन्न हुई और उसने चार चित्रकार राजकुमारों के चित्र लाने के लिये भेजे। इसी बीच रानी को चित्रावली की उदासी देखकर चिन्ता हुई और एक चेरी के द्वारा उसे परेवा के द्वारा सन्देश भेजने का समाचार ज्ञात हो गया।

परेवा जब कुवँर को सीमा पर बैठाकर चित्रावली को सुसम्बाद देने त्रा रहा था तभी वह परेवा, रानी हीरा के दूनों द्वारा पकड़ लिया गया। परेवा के सन्देश लेकर न श्राने पर कुंबर विरह से ऋत्यधिक मंत्रप्त होकर पागलों की तरह चित्रवली का नाम ले-लेकर इधर-उधर दौड़ने लगा। राजा ने ऋपयश के भय से उमे उन्मत्त हाथी के द्वारा मरवाना चाहा किन्तु कुंबर सुजान ने उस हाथी को भी पछाड़ डाला। उसकी वीरता देखकर चित्रावली के पिता को भय उत्पन्न हुआ और उमने चारों खोर सं घर कर उसे पकड़ लिया।

इसी अवसर पर सागरगढ़ से आये हुये चित्रकार ने कुंवर मुजान का चित्र उपस्थित किया जो इस योगी से पूर्णरूपेण मिलना था तथा रानी हीरा ने परेवा को बन्दीगृह से मुक्त कराकर सब हाल पूछा तो ज्ञात हुआ कि यही कुंवर मुजान है। राजा को यह जानकर हर्ष हुआ और उसने चित्रावली का विवाह सहर्ष सम्पन्न किया। चित्रावली ने, कौंलावती के सन्देश से कुंवर को विश्वत रक्खा और रंगनाथ पांडे तथा चित्रावली दोनों कुंवर को रस-चर्चा में मगन रखने लगे।

कींलावती ने हंमिमत्र को ऋपना दूत बनाकर विरह-व्यथा मुनाने रूपनगर भेजा। यहाँ उसने अमर पर ऋाद्येप करके कुंबर को कंबलावती का स्मरण करवाया। कुंवर ने अपने माता-पिता और कंवलावती का स्मरण करके रूपनगर के राजा से विदा मांगी। चित्रावली की विदा का वर्णन वड़ा मार्मिक है। वहाँ से विदा कराके कुंवर मार्ग में कंवलावती को लेता हुआ अपने घर की ओर चला। समुद्र में तूफान आया किन्तु संकट पार करके वे जगन्नाथपुरी पहुँचे। वहाँ कुंवर की मेंट पुरोहित केशी पाँडे से हुई जिलने उसे पाँच अम्ल्य नग भी दिये। वहाँ से सब प्रकार से मुसज्जित हो, कुंवर अपने देश आया जहाँ उसके माता पिता पुत्र वियोग में अन्धे हो गये थे। पुन: पुत्र को प्राप्त कर उनके के नेत्र खुल गये और राजा ने अपने पुत्र का राज्यामिषेक करके स्वयं शिवार।धना में ध्यान लगाया।

कवि उसमान कथा को दुःस्नान्त नहीं बनाना चाहता था। उसने ऋपनी कथा का ऋन्त इसी कारण राज्याभिषेक के बाद ही कर दिया है।

### कथा-संगठन :

श्रान्य सभी सूफी किवियों की भांति किव उसमान ने भी श्रापने सम्बन्ध में कुछ शातव्य बातों का परिचय चित्रावली के श्रारम्भ में दिया है। सर्वप्रथम निर्मुण निरन्जन परमात्मा की प्रशंसा, तथा महत्व का वर्णन एक चित्रकार के रूप में किया है। उसके कर्ता एवं दाता स्वरूप की स्तुति भी किव ने की है। इसके बाद किव ने मुहम्मद साहब के श्रवतार एवं महत्व का वर्णन किया है। परमात्मा ने पहले श्रपने ही श्रंश से 'न्रुल मुहम्मदिया' उत्तत्र किया। इबलीस द्वारा श्रादम के विरोध की चर्चा भी किव करना है। मुहम्मद साहब की परछाहीं नहीं थी तथा उन्होंने चाँद के दो हुकड़े किये थे। उनको जब किसी ने विष दिया तो विष का ग्रास हाथ में बोल उठा था। ये सभी चमत्कार मुहम्मद साहब के महत्व की स्थापना कर ते हैं।

इसके श्रितिरिक्त किय ने मुहम्मद साहब के चार मित्रों की स्तुति की है। इन चारों का कम लगभग सभी प्रन्थों में 'श्रव्यूवकर, उमर, उसमान एवं हजरत त्राली' इसी रूप में रहता है। त्राली की प्रशंसा शूरवीर के रूप में हुई है। दसके पश्चात् किय ने

श्रापन ग्रंस कीन्ह दुइ ठाऊं, एक क घरा मुहम्मइ नाऊं । जो परान संसारक माहीं, कस न भई तेहि संग परछाहीं। संग्या करन चांद मनियारा भा विखन्ड जानै संसारा। जो कपटी भोजन विषविसा, वोलि उठा कर मांह गिरासा।

करनी खोटी मोर सब, का कहि बिनवों नोहिं। श्रपनी उम्मति जानि कें, लें निरवाहब मोहि।

१. पहले अवृत्रकर सनवादी. सन्त जान जो भो अनवादी । दृते उसर न्याउ प्रतिपारा, जे विश्व कारन सुतिह संघारा । तीने उसमां पंडित ज्ञानी, जे करि ज्ञान लखा विधि बानी । घोषे अली सिंह रन सूरा, दान सहग जे तिहुं जग पूरा । १७०६ ।

शाहेवक्त (जहाँगीर) एवं श्रपने पीर शाह निज़ाम तथा बाबाहाजी की प्रशंसा की है। श्रात्मपरिचयात्मक रूप में गाजीपुर तथा श्रपने पिता एवं भाइयों का परिचय भी कवि देता है।

किव ने कथा के आरम्भ में प्रस्तावना लिखते समय रूप, प्रेम और विरह तत्वों की चर्चा की है, अन्य कथाओं में परम्परा निर्वाह के बाद किव सीधे से कथा के पात्रों का परिचय दे कथा आरम्भ कर देता है, किन्तु यह इस दृष्टि से नवीन है।

इस संसार में रूप श्रीर प्रेम का साथ है। जहाँ रूप है वहीं प्रेम है। रूप प्रेम के संयोग से जो मुख उत्पन्न होता है, उसी की स्वामाविक प्रक्रिया विरह है। इस प्रकार रूप, प्रेम, विरह इन तीनों का विरन्तन साथ है। इन्हें सृष्टि के मूल स्तम्म मानकर कि श्रपनी कथा श्रारम्भ करता है। कथारम्भ में वर्णनात्मक है किन्तु फिर भी रूप, प्रेम श्रीर विरह की चर्चा से सरसता श्रा गई है। कथा-रचना के हेतु का वर्णन करते हुये भी किव ने कथा में रुचि उत्पन्न करने का प्रयास किया है। इस किलकाल की श्रशानिशा में वही पुरुष धन्य हैं, जो जागते हैं राजा राजसुखोपभोग करते हुये जागता है। सेवक सेवा करता है, चोर चोरी करता है। विरही व्यथा पीड़ित रहता है। जुशारी जुशा खेलता है। सिद्ध ध्यान लगाते हैं। दुखी दुखानुभव करते हैं। पंडित श्रध्ययन श्रनुशीलन करते हैं श्रीर श्रवोध बालक कहानी सुनकर रात्रि बिताना चाहता है। किव श्रपने को ऐसे ही श्रशान बालक की भांति बताना है जो प्रेमकथा कहकर श्रशान श्रंघकार का निवारण चाहता है।

इसके अनन्तर किव अपनी कथा आरम्भ करता है। मंभन के विपरीत किव उसमान को, घटनाओं का विस्तृत वर्णन करना ही अधिक प्रिय लगा। किव ने राजा धरनीधर का पुत्राभाव, दान, शम्भू परीज्ञा, पुत्रोत्पत्ति, उसकी शिज्ञा, चित्रदर्शन, विरह, परेवा की खोज, राजकुमार मुजान का स्वदेश प्रस्थान, मार्ग की किठनाइयां अन्त में प्रिय प्राप्ति आदि सभी परम्परायुक्त घटनाओं का वर्णन किया है किन्तु कुछ घटनाओं और आश्चर्य तत्वों की संयोजना अवश्य नवीन रूप में हुई है। कुछ यौगिक कियाओं का समावेश हुआ है, जैसे लुक अञ्चन लगाने से लोगों की दृष्टि से अदृष्ट होना आदि।

रूप प्रेम विरहा जगत, मूल तृष्टि के थम्भ । हाँ तीनहु के भेट कहु, यथा करों च्रारम्भ ॥

जाते राउ राजसुख वरई, भेवक जिंग सेवा चित धरई। जातें चोर जो परधन चहा, बिरडी जिंग बिरडानल दहा। जातें ज्वारी खेलत जूत्रा, काहु एक काहू मन दूरा। जातींह सिद्ध ध्यानधरि हीए, जातींह दुखे दु:ख मन होए। जातें पंडित पढ़त हरिवानी, जातींह बालक कहें कहानी।

में ग्रजान जग बाल सम, ग्रान न कल्ल सोहाय। कहैं। कहानी श्रेम की, जेहि निसि जाय विहाय। पृ० १४।

श्राश्चर्य तत्वों की योजना में किव ने केवल एक देव की ही ऐसी योजना की है जो श्रपने रूप से ही श्राश्चर्यजनक है, साथ ही उसके कृत्य भी ऐसे हैं कि राजकुमार सुजान को लेकर चित्रसेन के राज्य रूपनगर उड़ जाना श्रीर फिर दूसरे ही दिन सबेरे उसे लाकर मड़ी में लिटा देना श्रादि । दूसरे प्रकार के श्राश्चर्य तत्वों में वे हैं जो श्रपने नाम या रूप से श्राश्चर्यजनक नहीं है किन्तु जिनके कार्य श्रवश्य श्राश्चर्यजनक हैं, जैसे श्रजगर का राजकुवँर सुजान को विरह ज्वाला के कारण उगल देना, हाथी का राजकुवँर को संह में लपेटना, एक पद्दी का सुजान श्रीर हाथी दोनों को लेकर श्राकाशमार्ग से उड़ना श्रादि । ये ऐसे कार्य हैं जो कथा को परियों की कहानी का स्वरूप प्रदान करते हैं।

मसनवी-रचना की एक और पद्धति पाई जाती है कि नायक का परिचय प्रत्येक कठिन स्थल पर एक सुन्दरी से होता है और वह अपने लच्य परमसौन्दर्य के प्रतीक प्रिय तक पहुँचने के पूर्व उन सभी से विवाह कर लेता है। मिलक मंभन ने भी अपने नायक का परिचय एक सुन्दरी से करवाया, किन्तु नायक मनोहर और ऐमा के भाई-बहन के सम्बन्ध की स्थापना, उनकी मौलिकता एवं भारतीय परम्परा से परिचय को स्पष्ट करती है। किव उसमान ने सुजान से कौंलावती का परिचय कराके कई उद्देश्यों की पूर्ति की है। एक और तो उसने सुजान की कौंलावती के प्रति उपेक्षा तथा गी, नारी एवं ब्राह्मण की रक्षा के हेतु वित्रय धर्म पालन दिखाकर नायक के चरित्र का उत्कर्ष दिखाया है। दूसरी और नायक के अविवाहित होने के कारण उसके गृहत्याग से नायक की दृद्धता का परिचय नहीं होता था, किन्तु सुजान ने कौंलावती से बिवाह करके भी चित्रावली की प्राप्ति के पूर्व संयोगसुख लाभ नहीं किया, यह उसके लच्य की एकात्मकता है। अतः कंवलावती से नायक का पाणिग्रहण केवल परम्पराभुक्त नहीं है।

किव नूरमुहम्मद की भाँति उसमान ने ऋपने कथा के पात्रों का नाम संकेतात्मक नहीं रक्खा है, किन्तु कुछ नाम ऋवश्य ऐसे हैं जो प्रतीक रूप में आते हैं। गुरुपुत्र 'सुबुद्धि' का नाम ऐसा ही है जो विवेक का परिचायक है। सुजान के, चित्रावली की लोज में प्रस्थान करने पर सुबुद्धि, राजा धरनीधर को दान धर्म करने की सम्मति देता है जिससे सुजान का साधना-मार्ग सरल हो जाय। रूपनगर के बीच पड़ने वाले नगरों के नाम भी प्रतीक रूप में आये हैं: भोगपुर, इन्द्रियपुर, गोरखपुर, नेहनगर और फिर रूपनगर आदि शारीरिक विषय-वासना, उनके दमन; आनन्द वृत्ति और रमण्वृत्ति के परिचायक हैं। कथा का संगठन एवं घटनाओं का क्रम लगभग एक सा ही है। इन सभी कथाओं का विभाजन स्थूल रूप से तीन भागों में हो सकता है, प्रेमारम्भ, प्रयास एवं प्रिय-प्राप्ति।

चित्रावली का त्रान्त अवश्य ध्यान देने योग्य है। जिस प्रकार कवि मंभन ने त्रापनी 'मधुमालत' को जानबूभ कर सुखान्त बनाया है, उसी प्रकार कि उसमान ने भी। किव उसमान का विश्वास है कि प्रेमी गण, जो एक-दूसरे के ऊपर मर-मर कर ही जीते हैं, इस संसार में त्रामर हैं। अन्य किवयों की भांति वह अपने उन नायक

नायिका को दुखी नहीं देख सकता जो जीवन भर दुःख भोगते रहे हैं, ऋौर दीर्घ दुःख के पश्चात् ही जिन्हें सुख प्राप्त हुआ है<sup>9</sup>।

कथानक पूर्णत: काल्पनिक है इसका कोई ऐतिहासिक या पौराणिक आधार नहीं है।

राजा धरनीधर की परी हा के पश्चात् शिव का त्राशीर्वाद, तथा उसके यहां स्वत्रंश के पुत्र रूप में त्रवतरित होने का वरदान मनु त्रीर शतरूपा को दिये गये विष्णु के वरदान का स्मरण कराता है। कंवलावती के राज्य का यह नियम, कि चोर को वह व्यक्ति, जिसकी वस्तु चोरी गई है, बन्दी रख सकता है, साथ ही उसकी इच्छा चोर के दण्ड निर्धारण में महत्वपूर्ण सहयोग देती है, कुरान में वर्णित यूसुफ जुलेखां के त्राख्यान का स्मरण कराता है। यूसुफ ने त्रपने भाइयों के सामान में त्रपना कटोरा रखवाकर त्रपने छोटे भाई को त्रपने पास बन्दी रूप में रक्खा था, उसी प्रकार कंवलावती ने जोगी के भोजन में त्रपना हार छिपाकर उसे त्रपने पास बन्दी बनाकर रक्खा, दोनों ही कृत्यों में प्रेरक, देष की भावना न होकर प्रेम है।

हंसिमत्र के द्वारा कंवलावती का संदेश भेजना, तथा उसका अमर पर त्राच्चेप करके कुंवर को कंवलावती का स्मरण कराना साहित्यिक संदेशप्रेषण परम्परा के त्र्यन्तर्गत त्र्याता है, किव का हंसिमत्र नाम संकेतात्मक ज्ञात होता है। त्र्यन्य प्रमाख्यानों की त्र्यपेद्धा 'चित्रावली' की एक श्रौर विशेषता यह है कि नायिका का वर्णन परम्परा के श्रमुसार पिद्धानी रूप में न होकर, चित्रनी रूप में है।

## प्रेम-पद्धति :

कवि उसमान ने चित्रदर्शन के द्वारा नायक के हृदय में प्रेमोन्मेष दिखाया है, किन्तु उसमें त्रस्वामाविकता नहीं है। सुजान चित्रावली के चित्र सौन्दर्य को देखकर मुग्ध हो जाता है त्रौर उसके स्मरण में विकल रहता है। इस बीच उसकी भावनात्रों का परिष्कार भी होता है। दूसरी बार परेवा के मुख से चित्रावली का गुण्श्रवण कर, उसका पूर्वराग पूर्ण परिपक्व होकर मंजिष्ठाराग हो जाता है, वह एकनिश्चयी होकर, केवल चित्रावली की प्राप्ति के हेतु निकल जाता है, किन्तु सम्भवत: चित्रावली इससे भी अधिक इद प्रेम का त्राग्रह करती है त्रौर वह नित्य भरोखे से सुजान को दर्शन देकर, उसको नीवनर

<sup>9.</sup> मनिह कहेउ ते ऋति दुख देखा, ऋब जिउ मानिह सुख कर देखा। कवितन्ह मरन कथा के गाई, मोहिं मरत हिय लागु छोहाई। ऋो जे प्रेम ऋमी रस पीया, मरे न मारे खुन खुन जोया। एक जियन एक मरन संसारा, मरे मिर जियहिं ताहि को मारा।

ज्ञान ध्यान महिम सबैं, जप तप सञ्जम नेम। मान सो उत्तम जज़त जन, जो प्रतिपारें प्रेम।

एवं उन्नत बनाती है। चित्रावली के दर्शन के पश्चात् सुजान के हृदय में किसी अन्य के लिए स्थान नहीं रह जाता और वह कंवलावती के अनेक प्रयासों के बाद भी उसके प्रति उदासीन रहता है, यही उसके प्रेम की दृढ़ता है अन्यथा कथा में किसी प्रतिनायक या परीज्ञा करनेवाली समुद्र-पुत्री तथा अप्सराओं की योजना नहीं है।

चित्रावली का प्रेम भी खादर्श है, वह सुजान के चित्र को देखकर उस पर मोहित हो गई श्रोर चित्रदर्शन से ही शान्तिलाभ कर रही है। उसकी माता के चित्र घो देने से उसका वियोग वढ़ गया, श्रोर प्राप्ति का प्रयास पहले चित्रावली की श्रोर से ही श्रारम्भ होता है। परेता के सुजान सहित रूपनगर श्रा जाने से चित्रावली को प्रसन्नता होती है श्रोर वह मर्यादा का उझझन न कर, नित्य सुजान के दर्शन मात्र से सन्तुष्ट हो जाती है; किन्तु कुटीचर की दुर्भावना से सुजान श्रोर चित्रावली का वियोग हो जाता है। चित्रावली एक श्रोर तो विरह से कृश होती जाती है दूसरी श्रोर सुजान की खोज में भी तत्पर रहती है। गिरिनार के मेले में वह श्रपने भी कुछ चरों को खोज में भेजती हैं श्रोर वहाँ से समाचार पाकर, उसके नाम पत्र लिखकर, श्रपनी ब्यथा प्रदर्शित करती है। श्रव तक सुजान यथेष्ट प्रतिष्ठा पा चुका होता है, निंदान राजा चित्रसेन को चित्रावली एवं सुजान के विवाह में विरोध नहीं होता।

कि सुजान की प्रेम को लगभग एक साथ ही उद्भूत कराके नवीनता का परिचय दिया है। अन्य कथाओं में नायक के विरह पीड़ित हो जाने पर ही नायिका के हृदय में अभाव का अनुभव, तथा दर्शन हो जाने पर प्रेम का प्रादुर्भाव होता है, किन्तु चित्रावली में दोनों ओर प्रेम जाप्रत होता है। दूसरी नवीनता यह है कि सुजान का मढ़ी-प्रस्थान एक प्रकार से वेदना-शन्ति का प्रयास था, किन्तु चित्रावली के खोज-प्रयास से ही नायक सुजान सही मार्ग पर अप्रसर हो सका।

सुजान, चित्रावली एवं कंवलावती का प्रेम, पूर्णतः लोकबाह्य नहीं है। उसमें लोक कर्नव्य एवं सम्बन्धों का भी समन्वय है। सुजान को व्यथित देखकर उसकी माता का:

> उठि अकुलाइ मात दुख भरी, कुंब्रर पास आई एक सारी। सीस लाइ के बैठी कोरा, पूछे बात देखि मुख श्रोरा। नैन उघारूं पून कहु पीरा, केहि कारन भा धीन सरीरा। काहे पीत भयो मुख राता, कहहु बात बिलहारी माता। पृ०३८।

विलपना तथा मुजान का अपनी विवशता प्रदर्शित करना, उसके प्रेम में लोक-पक्ष का दर्शन करा देते हैं। मां के वात्सल्य भाव का भी स्वाभाविक वर्षन है। सुजान के नेत्र ऐसी जगह अटके हैं जहां शरीर ही नहीं, मन भी नहीं पहुँच सकता:

> माता पीर सो ऊपजी, ताहि न मूरि उपाइ। ज़ोयन ऋटके नहां पै, मन न सके जहं जाइ॥प्र०३६।

## [ ३६१ ]

इसी प्रकार, चित्रावली के सुजान के चित्राभाव में मूर्छित हो जाने पर, उसकी सिखयों का उसका उपचार करना; तथा माता का उसके प्रेम में वृद्धि हो जाने पर अपनी असमर्थता का ध्यान करना ऋादि प्रेम के ऐसे ही पत्त हैं १।

### प्रेमतत्व :

किव ने स्थान स्थान पर प्रेम के स्वरूप की चर्चा की है। प्रेम का ऋाधार रूप है। जहां भी सौन्दर्य या रूप होता है वहीं प्रेम उत्पन्न हो जाता है। दीपक की ज्योति पर पनंगा जिस प्रकार बरबस ऋाकृष्ट होता है उसी प्रकार रूप की ऋोर प्रेम ऋाकृष्ट होता है। केतकी की कली पर श्रमर के गुन्जन के सदृश ही, रूप ऋौर प्रेम का सम्बन्ध है। २

परमात्मा के रूप या सौन्दर्य की त्रोर साधक भी त्राकृष्ट होता है। वह इस सुष्टि के सौन्दर्य को देखकर, इसके कर्ता के रूप का स्मरण करता है। इस प्रकार साधक का प्रेम भी रूप की त्रोर त्राकृष्ट हो कर जन्म पाता है। ३

प्रेम को बल एवं गति देने वाला विरह है। प्रेम की आग सुलगते ही, विरह रूपी पवन उसे बढ़ावा देता है; प्रेम रूपी आंकुर के उत्पन्न होते ही, विरह रूपी नीर उसे पनपाता है। प्रेम दीपक की ज्योति को विरह निरन्तर उकसाता है। प्रेम और विरह का निरन्तर साथ है।

प्रेम की सफलता के लिये धैर्य एवं दृढ़ निश्चय आवश्यक है । धैर्यवान ध्यक्ति सुमेरु पर्वत की चोटी पर भी चढ़ सकता है "। लद्य के दूर होने पर भी

सुनि रानी मन कीन्ह विचारा, उपजत बीरौ जो न उपारा।
 भएं बिरष पुनि हाथ न श्रावे, जो बल करें सोई दुख पावे॥ ए० १२।

२. जहाँ रूप जग बनिज पसारा, श्राइ प्रेम तहं कीय व्योहारा। दीपक जीति प्रेम उजियारा, प्रेम पतंग श्रानि तंह जारा। रूप वास भा केतिक केवा, प्रेम भीर भी जिव परछेवा॥ ए० १३।

३. जेहिक चित्र श्रस जिंउ लेनिहारा, दर्हे कस होइहि सिरजनहारा।

४. रूप प्रेम मिलि जो सुल णवा, दृनहुं मिलि बिरहा उपजावा। जेहि तन प्रेम श्रागि सुलगाई, विरह पोन होइ दे सुलगाई। प्रेम श्रंकुर जहं सिर कादा, विरह नीर सों दिन-दिन बादा। प्रेम दीप जंह जोति दिखाई, बिरह देइ छिन-छिन उसकाई। एहि विधि प्रेम बिरह एक संगा, एकमते भी मानहुं रंगा। ए० १३।

४. धीरज धरि जो लेइ पथ हेरी, चढ़े जाइ इंह श्रंग सुमेरी॥

प्राप्ति का दृढ़ निश्चय उसे पास ला देता है । इनमें सर्वोपिर परमात्मा की कृपा दृष्टि है।  $^2$ 

### ग्रन्य वर्णन-प्रसंगः

कथा में इतिवृत के मध्य विराम रूप से, रसात्मकता उत्पन्न करने के लिये कविगण कुछ वर्णन करते हैं। इनमें से कुछ तो परम्परायुक्त होते हैं, और कुछ किव की नवीन उद्भावना फलस्वरूप। इसके अतिरिक्त, काव्यों में विस्तृत वर्णन दो रूपों में उपलब्ध होते हैं।

- १. कवि द्वारा वस्तु वर्णन के रूप में।
- २. पात्र द्वारा भाव व्यन्जना के रूप में।

कवि द्वारा जिन वस्तुर्यों का वर्णन विस्तार से हुया है, उनमें गाजीपुर नगर वर्णन, त्राखेटवर्णन चित्रावली सौन्दर्य वर्णन, जलकीड़ा, रूपनगर यात्रावर्णन, बारहमासा युद्धयात्रा, युद्धवर्णन, भोजवर्णन, कंवलावनी सौन्दर्य वर्णन, भरतखर्रेड यात्रावर्णन त्रादि प्रमुख हैं। इसके त्रातिरिक्त, कवि ने केवल त्र्यपनी बहुजता प्रदर्शित करने के लिये विभिन्न रागरागिनियों, वाद्यों, देशगत विशेषतात्र्यों एवं कामशास्त्र सम्बन्धी भेदोंपभेदों का वर्णन किया है।

## म्राखेट-वर्णनः

त्राखेट की कियात्रों का वर्णन करके किया त्रपने विचार प्रकट करता है। सुजान की त्राखेट में रुचि थी। एक पारधी सदैव उसके पास रहता था जो उसे शिकार की सूचना देता, फिर चारों त्रोर से बेरकर पृशु पित्त्यों को मारता था।

त्रम त्रहेर कह मन चित बांधा, निसि दिन रहहि पारधी राधा।

पहिले पारिध जाई बन, घात करें चहुँ फेर। सबरि कुंत्रार तब कटक ले, खेलें जाइ ऋहेर। गुष्ठ २५।

शिकार मार लेने के पश्चात् जब लोग उसे भून कर स्वाते तथा बखानते हैं, तो किय की उक्तियाँ दर्शनीय हैं:

जैहि काहू खोजे को ऊ, एक मन एक चित लाइ। होइ दृश्चित अति तऊ, नियश्हि मिले सो आह।

२. पार्वे स्वोज तुम्हा≀सो, जेहि देखलावहु पन्थ । कहा होइ जोगी भए ऋो पुनि पट्टे गरन्थ । ए० ४८

## [ ३६३ ]

सेवकन्ह मांस भूंजि के कहा, त्र्यापन मीठ मोछ कर गहा। हंसि हंसि करहिं त्र्रहेर बखाना, नैना हिएं न होवे ज्ञाना। पृ०२५।

भूंजिहि मांस जीभ रस लाहू, स्रापन माँस न सूभै काहू। भूजत चुवै सरागन पानी, रोवै मांस हिये स्रस जानी। हम खर खास निचंत जो सोई, एहिसें गात सराग परोई। फिर फिर जारहि छाड़िंह नाहीं, होइहि कहा मांस जो खाहीं। पृ० २६।

दया ऋौर ऋहिंसा की यह भावना, इन कवियों में सर्वत्र पाई जाती है।

## जल-ऋ्रीड़ाः

जल-कीड़ा वर्णन में किव त्रात्मा के द्वारा परमात्मा की खोज का रूपक ही स्पष्ट करना चाहता है। वर्णन में काव्यात्मकता भी त्राधिक है। चित्रावली के त्रापनी सिखयों के साथ सरोवर में प्रवेश कर जाने पर किव कल्पना करता है:

तीर धरिन सब चीर उतारी, धाइ धंसी सब नीर मंभारी।
कनकलता फैलीं सब बारी, पुरइनि तोर जानु जल डारी।
मानहुँ सिंस संग सरग तराई, केलि करत द्यति लाग सोहाई।
हंस देखि जलहर तिज गए, पदुम सबै दिन कुमुदिनी भए।
त्याइ चकोर देखि मुख रहा, सरवर नाहिं गगन सब कहा।
भूले गगन त्रचक रहे तहां, त्राब निसि नपत कहिं दिन कहां। पृ० ४७।

इस प्रकार सरोवर वर्णन में किव ने एक ख्रोर जहां काव्य-सौन्दर्य विखेरा है, वहीं दूसरी ख्रोर ख्रात्मा परमात्मा की खोज का रूपक निवाहा है।

बूड़ि बूड़ि हेरहिं सबै, जेहि जस भाग सो पाउ ।
कोउ घोंघा कोउ मोति ले, कोउ खूं छे, बहराउ ।
सरवर ढूंढि सबै पचि रहीं, चित्रिनि खोज न पावा कहीं ।
निकसीं तीर भई वैरागी, घरी ध्यान सब बिनते लागी ।
गुपुत तोंहि पाविहें का जानी, परगट मंह जो रहिं छुपानी ।
चतुरानन पिं चारी वेदू, रहा खोजि पे पाव न भेदू ।
संकर पुनि हारे के सेवा, वाहि न मिलिउ और को देवा ।
हम ग्रंधी जेहि आपुन सुका, भेद तुहार कहां लौ बूका ।
कीन सो ठांउ जहां तुम नाहीं, हम चपु जोति न देखिंह काहीं ।

पानै स्त्रोज तुम्हार सो, जेहि देखलात्रहु पन्थ। कहा होइ जोगी भए, श्रौर पुन पढ़े गरंथ। पृ०४७,४८। इस प्रकार किव ने परमात्मा-प्राप्ति की ग्रागम्यता, तथा जीव की ग्राच्मता, दोनों का वर्णन करके परम ग्रानुग्रह को ही एकमात्र सफल साधन माना है, जो स्फी-साधना का प्रमुख ग्रांग है।

## रूप-नगर वर्णन ः

किय ने रूपनगर का वर्णन करते समय, वहां के वैभव विलास की चर्चा के अतिरिक्त चित्रावली की वाटिका, सरोवर एवं चित्रशाला का विस्तृत वर्णन किया है । इन वर्णनों में, काव्य सौन्दर्य अधिक न होकर किव का पारिडल्य प्रदर्शन अधिक है जैसे चित्राव ने की वाटिका का वर्णन किव इस प्रकार करता है।

> सरवर तीर पछिम दिसि जहां, चित्रावित की वारी तहां ! सीतल सधन मुहायन छाहीं, सूर किरिन तंह संचरे नाहीं ! मंजुलड:र पात स्त्रिति हरे, स्त्रीर तंह रहिंह सदा फर फरें।

तुरंज जमीरी द्यति बहुताई, नेवू डारन गलगल जाई। द्यमिरित फर द्यौ दाड़िम दाखा, संतित जियै निमिप जो चाखा। निरयर द्यौर सोपारी लाई, कटहर बड़हर कोऊ न खाई। द्यांव जमुनि लैं एक दिसि लाए, वर पीपर तंह गनत न स्राए। पृ० ६१।

कवि इसी प्रकार फलों के नाम गिनाना चला गया है।

## नखिशख वर्णनः

चित्रावली के सौन्दर्य का वर्णन तो कई स्थलों पर श्राया है, किन्तु नखिशाख के रूप में, केवल एक ही स्थल पर परेवा के द्वारा विश्ति है। किव उसमान ने नखिशाख वर्णन विस्तार से किया है। केश से लेकर चरणों तक, श्रंग प्रत्यंग का वर्णन किव ने किया है। बरौनी, दांत, जीभ एवं ठोढ़ी के गड़दे तक की चर्चा किव ने की है। उपमान श्रिधिकांश रूढ़ि गत ही हैं। कहीं किहीं भिव ने बड़ी स्वामाविक एवं सरल व्यन्जना की है। पके श्राम को श्रंगुली से दवाने पर जिस प्रकार गड्डा पड़ जाता है उसी प्रकार चित्रावली की ठोड़ी में गड्डा है।

श्चांव सूल सम टोड़ी भई, वह त्रामिल यह त्रमिरत भई। विहितर गाड़ त्रपूरव जोवा, पाक त्रांव जनु श्रंगुरी टोवा। १०७३।

कहीं करीं कवि की कल्पना, अहात्मक तथा अस्वामाविक भी है जैसे किट-चर्चा करने समय उमकी उपमा बाल की मृद्मता से देना ।

त्र्यात सुकुं वारि लंक पुनि छीनीं, दिष्टि न परे बारहु तब खीनी । देखत सकचै देखनहारा, ट्रिट न परे दिष्टि के भारा। ५०७६। सीन्दर्य-वर्गान में परमार्थिक संकेत श्रिधिक नहीं हैं, फिर भी वर्ग्नी वर्गान करते समय, किव जगत की ब्रह्म प्राप्ति लालसा का वर्गान करता है। उसका कथन है, कि जिस पदार्थ को उन बरौनियों का वान नहीं लगा, उसका श्रिटित्व ही व्यर्थ गया। यह सारा संसार स्वेच्छा से उनका लस्य बनना चाहता है।

लाग न वस्ति वान जेहि हीया, सो जग मांह ऋभिरथा जीया। जेते ऋहें जीव जग माहीं, साधन जाइ वान सो खाहीं। पृ० ७१।

इसी प्रकार चित्रावली के चरणों का वर्णन करते समय, साधक की पलक पांवड़े बनने की श्राकांचा की श्रोर संकेत किया है:

> चरन कंवल पर मन बिल गए, जेहि मगु चले तहाँ रज भए। मकु तेहि पन्थ गौन पुनि करई, भूलि पाँव इन्ह नैनन धरई। पृ० ७७।

## कवि की बहुजता:

उपरोक्त वर्णनों के ऋतिरिक्त, किव ने, केवल ऋपने पाल्डित्य प्रदर्शन या परम्परा निर्वाह के लिये कुछ प्रसंगों का समावेश किया है। जैसे राग-रागिनियों एवं वाद्यों का वर्णन:

> महुत्रार सुर जनु मह् महुत्रारा, छुकटी माह करे मतवारा । चंग त्रतंक सुनत न भूले, वंसी धुनि सुनि त्र्राह कुल भूले । पुनि बुधि हरन कमाइचि साजी, डोल सुमेस्विन जब वाजी । गिह पिनाक जानहुँ सुर गहा, जत कत जगत वेभ होइ रहा । हुडूक बाज जलजनत बजावा, को न जन्तु वै सबद भुलावा । डफ बजाइ मुनिवर चितहरा, को न जाइ तेहि घेरे परा । बाजे भांभ मंजीरा तरा, राजहिं भाव सोई सर पूरा । पु० २६ ।

## राग-रागिनी वर्णन

सिरी राग की रागिनि ऋहीं, कहीं बनाइ जा गिरिजै कहीं ! गौरी मधु माधवी केदारी, तरिवन श्रौ मालवी बिहारी । पृ० ३०।

इसी प्रकार सभी राग-रागिनियों की चर्चा किव ने की है। जिस प्रकार नूरमुहम्मद ने श्रपनी इन्द्रावती में एक 'श्रौषधि खरेड' लिखकर श्रपने वैद्यक ज्ञान का परिचय दिया था, उसी प्रकार किव उसमान ने 'कामशास्त्र खरेड' में धपने कामशास्त्र का परिचय दिया है। इसी के श्रन्तर्गत किव चित्रिनी नारी का वर्णन इस प्रकार करता है:

> नैन चपल पुनि चित्रिनि नारी, पानर मुख श्रौर श्रलय श्रहारी। मोट न पातर वीचहिं बनी, जेहि घर होइ पुरुष सो धनी।

श्रित किट छीन मृदुल पुनि होई, सबद मंजीर कगठ सुर होई। सुभग नितम्ब पयोहर खीना, कामिनि सुघर बजावे बीना। चित्र लिखे चतुराई करई, सुन्दर बचन सेज मन हरई। छीट बड़े सों मया जनावे, स्याम चिहुर सिर भौर न पाने। श्रालप काम जल मद की बासा, श्रालप रोम तन काम निवासा।

सुन्दर जंघा पातरी, श्रद्धबाई पुनि चाउ। श्रंग बास पे श्रिधिक है, चित्रिनि मांह सुभाउ। ए० २११।

किव को भौगोलिक ज्ञान भी र्माधक था। सुजान को ढूंढने के लिये, जब परेवा चला उस समय किव ने दिशा एवं देशों का यथार्थ वर्णन किया है। इसके साथ ही नगरों की विशेषता का भी वर्णन है जो किव के विविध ज्ञान का परिचय देता है:

> 'जे पूरब दिस कहं मुंह फेरा, पहिलेहिं त्राइ सो मथुरा हेरा ! बिन्द्राबन महं ढूंढे योगी, जैसे गोपी कृष्ण बियोगी ! दिल्ली नखत जो साहन केरा, सो देखा त्र्यगरा पुनि हेरा ! त्र्याइ पयाग कीन्ह तिरवेनी, करवट देखी सरग निसेनी ! कासी माहिं बिसेसर पूजा, जाहि देवसर त्र्याहिन दूजा ! रहिंदिन चारि फिरा पंच कोसी, पूछे फिरिफिर वाभन जोसी ! त्र्यास न पाएसि चला निरासा, हेरेंसि चड़िके गढ़ रोहितासा !

× × × ×

मगगह देखि फिरा सिरधुनी, तिरहुति में विद्यापित सुनी। ए० १६०।

किय उसमान ही एक ऐसे किव हैं जिन्होंने नगरों की वास्तविक भौगौलिकि स्थिति तथा विशेषतात्रों का उल्लेख किया है। इसके अतिरिक्त अंग्रेजों के खान-पान का भी वर्णन है। सन् १६१२ में अंग्रेजों की स्रत में कम्पनी बनी और ग्रन्थ का रचनाकाल सन् १६१३ है, अत: किव को अपने समय की पूरी जानकारी होना भी सिद्ध होता है। वह लिखता है:

बलंदीप देखा श्रंगरेजा, जहां जाइ निहं कठिन करेजा। ऊँचनीच धन सम्पति हेरा, मद बराह भोजन जिन केरा। ए० १६०।

वह बंगालियों के भोजन की भी चर्चा करता है:

सव कहं ऋमिरित पांच है, बंगाली कहं सात। केला कांजी पान रस, साग माछरी भात। पृ० १६१।

इसके ऋतिरिक्त कवि को उपोतिप विषयक ज्ञान भी है, जिसका परिचय वह मुजान की जनमकुराइली बनते समय देता है। इन कवियों का सूकी साधना के ऋतिरिक्त अन्य योग साधनात्रों से भी सम्बन्ध था जिसका परिचय ये स्थलस्थल पर श्री गोरक्ख, गोपीचन्द त्रादि के स्मरण द्वारा तथा बिन्दु, नाद श्रौर त्रिकुटी का परिचय देने में करते हैं। कवि उसमान की चित्रावली में ऐसे स्थल निम्नांकित हैं:

> तन्त वितन्त त्रौ सिखर पुनि, त्रान्त परे पुनि तार। पांचौ सबद जो जगत महं, होइ रहा भनकार। १० २६।

× × × ×

मृगमद माह बास ज्यों रहई, त्यों घट मांह निरञ्जन ऋहई।

करहु कान जिन एकहू, कहें कोऊ जो लक्ख।

पहिरि लेहू पग पांचरी, बोलहू सिरी गोरक्ख।

प्रि

× × × ×

जो सेना गौनत एहि पंथा, गोपिचन्द नहिं पहिरत कंथा।

कवि को शास्त्र विषयक इस ज्ञान के ऋतिरिक्त लौकिक ज्ञान भी ऋधिक था, वह तत्कालीन रीति-रिवाजों, छठी, बरहां, वर्षगांठ, विवाह, मगड़प, कोहबर ऋादि का वर्णन बड़ा सजीव करता है। वर्षगांठ के त्यौहार में वर्ष गिनने के हेतु डोरे में गांठ लगाना, सम्भवत: तब भी प्रचलित था:

वरष गये जो जन्मदिन त्रावा । गांठि देहिं त्रौर करहिं बधावा । पृ० २८ ।

किव का राजकुमारों की शिद्धा-दीद्धा के विषय का भी श्राच्छा ज्ञान है:
श्रम चित लाइ गुरु समभावा, थोरे दिवस गुन हिरदे छावा!
श्रमरकोश ब्याकरन बखाना, जोग वैदकिन्ह के सब जाना।
पिंगल लघु दीरव दिढतासी, कंठिह मांभ छन्द चौरासी।
पढ़ी संगीत ताल देखरावा, एक सुर महं दस राग सुनावा।
जोतिष महं कोइ बाद न श्रांटा, एकपल सहस बार के वांटा।
श्रम भुगोल बखानि सुनावा, पल महं मनु पुहुनी फिरि श्रावा।

पढ़ि गुनि चौदह वरष लगु, दस श्रौ चारि निधान। निपुन दुवा दस भाव महं, सब पढ़ि बैठु सुजान। पृ० २३

च्चित्रय वर्ग गो, ब्राह्मण तथा नारी की रचा करना श्रपना कर्तव्य समक्तना था, इस पर भी कवि ने प्रकाश डाला है:

> च्त्री सुनि जो ना करै, तिय ग्ररु गाय गोहारि। पुहुमी कुल गारी चढ़े, सरग होइ सुख कारि। पृ० १४६।

#### रस:

चित्रावली में प्रमुख रूप से शृङ्कार रस विद्यमान है। इसके ख्रातिरिक्त, 'वीररस' का भी वर्णन है। शृङ्कार रस के दोनों, संयोग एवं वियोग, पत्तों का सम्यक् परिपाक हुआ है। नायिकाओं के भेदों के भी कुछ नाम गिनाये गये हैं; किन्तु उनकी चर्चा अधिक नहीं है। इसी प्रकार शास्त्रीय ढंग से संयोग या वियोग की अवस्थाओं एवं स्थितियों के वर्णन करने का किव आग्रह नहीं करता है, किन्तु उद्दीपन की दृष्टि से, षट्ऋतु एवं बारहमासे का वर्णन किव ने किया है।

## विप्रलम्भ शृंगारः

विरह वर्णन में सूफी कवियों का मन ऋधिक रमा है। साथ ही, नायक ऋौर नायिका, दोनों को ही विरह पीड़ित प्रदर्शित किया है। मढ़ी में जागने पर कुंवर की विरह दशा का वर्णन करते समय, किव उसकी कृशता का परिचय इस प्रकार देता है।

> श्रहन बदन पियराय गा, हिंहर सूखिगा गात । रहा भांपि लोचन दोऊ, कहै न पूछे बात ।। ए० ३७।

त्रित विरह में नायक या नायिका की पागलों सी स्थिति, या उन्माद का वर्णन भी कविगण किया करते हैं। कुंवर सुजान भी कुछ ऐसा ही श्रनुभव करता है।

कल न परे पत्त ऋति विकरारा, हांथ पांव सिर दे दे मारा। १०३८। मूर्त्छा का वर्णन भी उसमान ने किया है:

त्रातंक विरह त्राइ जिउ हरा, धर बिनु जीउ पुहुमि खस परा।

प्रिय की उपस्थिति में जो वस्तु सुखद होती है, वही उसकी श्रनुपस्थिति में दुःख दायक हो जाती है। सुजान के चित्र की उपस्थिति के कारण जो चित्रशाला चित्रावली को प्राणों से भी श्रधिक प्रिय थी, वही उसकी श्रनुपस्थिति में काली नागिन, तथा फूल श्रंगार, बन गये।

चित्रावित कंह सो चितसारी, जानहु भई मुंत्रागिनि कारा। फूल त्रांगार भये फुलवारी, कछु न सुहाय विरह की मारी॥ १० ५४।

किय ने, पटऋतु तथा बारहमासे का वर्णन करके एक ख्रोर जहां किव-परम्परा का पालन किया है, वहीं दूसरी छोर विरह की व्यापकता का परिचय भी दिया है। चित्रावली मुजान को पत्र लिखते समय लिखती है कि उसका विरह सारी सृष्टि में व्याप्त है।

जो न पसीजिस जिउ मोर भाखी, पूछ देखु गिरि कानन साखी। करें पुकार मँजोरन गोवा, कुहुकि कुहुकि बन कोकिल रोवा। गयो सीखि पपीहा मन बोला, ऋजहूँ कोकत बन बन डोला। उड़ा परेवा सुनि मन बाता, ऋजहूँ चरन रकत सों रावा। पृ०१६७।

वह अपने निरंतर अश्रुप्रवाह की ख्रोर बड़ी चतुराई से संकेत करती है कि:

लोयन सिंधु थाह को पावें, बुड़िवें के डर नींद न त्रावें।

जायसी की नागमती वर्षा ऋतु में जहां 'हों बिनु नांह मिदर को छावा' कहकर अपने अभाव का संकेत करती है, वहीं चित्रावली 'मोर कंत जोगी बन बासी, मंदिर संवार करों का हांसी' कहकर संतोष कर लेती है। आनन्द के पर्व एवं त्योहारों पर विरिहिणी का विरह और तीत्र हो जाता है। कार्तिक मास में, दीपावली के अवसर पर, लोग पूजन करते, गाते और आनिन्दत होते हैं; किन्तु विरहागिन और प्रज्वित होती है:

'मानहिं परव देवारी लोगू, पूजिह गाइ करिंह रस भोगू। जग सेरान यहि समय सोहाई, हम तन दीन्ह दवां जनु लाई।' पृ० १७२।

त्रपनी कृशता त्रौर पतभड़ में गिरे पत्तों की समता करते हुये वह कहती है:

'फागुन विरह पवन श्रिधकाना, हम तनु जस तरु पात पुराना।' पृष्ठ १७३।
सुजान के श्रश्रुप्रवाह को कथि पर्वतीय जलप्रपात के समान वर्णित करना है।
'भये सुनन चित्राविल वरना, कुंबर नयन पर्वत के भरना।'

### संयोग वर्णन :

संयोग वर्णन में किव ने पहेली वूक्तने एवं वाक्चातुर्य की भी चर्चा की है। चित्रावली कुंवर सुजान के जोगी होने पर ब्यंग करती है, तथा ख्रंत में समर्पण कर देती है। ख्रन्य किवयों की ख्रपेदा इनका यह वर्णन ख्रश्लील ख्रिधिक है।

घृंघट खोलि रूप ग्रस देखा, सो देखा जेहि सीस सुरेखा।
ग्रिघर घृंट सो श्रमिरित पीत्रा, जेहिके पियत श्रमर भा हीया।
राहु गरास कलानिधि कांपा, लोचन पल श्रानन पट भांपा।
पुनि मनमथ रित फागु संवारी, खोलि श्रञ्जूत कनक पिचकारी।
रंग गुलाल दोड लैं भरे, रोम रोम नन मोती भरे।

सेद थंभ रोमंच तन, त्रामु पतन सुरमंग। प्रथम सभागम जो कियो, सीतल भा सब श्रंग।। पू० २०४। मंभन की भांति कवि उसमान के संयोग चित्रण भावात्मक नहीं हैं। कुछ नायिकात्रों के प्रकारों का उल्लेख भी कवि ने किया है।

### मुखाः

सब मुगुधा जीवन ऋंगिराता, कोइ ज्ञाता कोई ऋजाता।

#### वासकसज्जा:

कंत बचा परतीति पर, सोरह साजि सिंगार। बासकसेजा होइ रही, लाइ नैन दुइ बार। पृ०३२८।

### धीरा ः

परी चौंक लागे कर सीरा, दिन्छन नाहिं नायका धीरा। ए० २२६। अलंकार:

साद्दश्यमूलक अलंकार में प्रतीप, हेत्त्प्रेचा, अतिशयोक्ति, उल्लेख, रूपक, उपमा का प्रयोग विशेष हैं।

#### रूपक :

ज्ञान डोरि करु हिया मधानी, साँस लेत डोरी लपटानी। उल्टी दिष्ट रहे दुक लाई, सजग रहे जेहि तन्तु न जाई। तौ लहु मथे बैठि दे जीऊ, निसरे छांछ मही ते घीऊ।

निजुसो मथनी एक दिन, मथत-मथत गा फूटि। तत्वमसी पुनि तत्व सों, जाय नरक सब छूटि॥

#### उपमा :

यह जग जस पानी कर धावा, जो कछु गा सो बहुरि न आना।

### अतिशयोक्तिः

वैठे पंछी रैनि के, भयो जानि जग भोर। उठे जागि सब दिवस गे,फिरन लगे चहुँखोर॥

### उत्प्रे**का**ः

ब्रूटहिं त्रम्लकार्याल वदन, भौहें चढ़ीं कमान। जाल रोपि कुसमेखु जनु, मारन चाहति प्रान॥

### प्रतीव :

बदन जोति केि उपमा लावों, ससिहर पटतर देत लजावों । ससि कलंक पुनि स्वरिडत होई, हैं निकलंक सम्पूरन सोई ।

### छुन्द :

चित्रावली की रचना दोहे-चौपाई के कम में हुई है। सात अर्वालियों के बाद एक दोहे का कम, सम्पूर्ण ग्रन्थ में निवाहा गया है;

#### भाषा:

चित्रावली की भाषा भी द्यवधी है। बोलचाल के शब्द जैसे त्राला, थोथरा, वेगर, केव, लोन, मेहरिह्न के साथ संस्कृत के भी शब्दों का प्रयोग है। प्रन्थ में त्रारवी या फारसी के शब्दों का प्रयोग भी है जैसे साफ तथा सीना। किव ने कहावतों का प्रचुर प्रयोग किया है।

संस्कृत शब्दों में 'तत्वमित', 'कलभ', 'पनच', ऐसे शब्दों का प्रयोग है। सौंरि, राउत एवं लोयन ऐसे तद्भव शब्द भी प्रयुक्त हुये हैं।

कहावतों के प्रयोग से भाषा ऋधिक व्यवहारिक हो गई है ऋौर साथ ही भावों की सफल व्यञ्जना हुई है। प्रयुक्त कहावतों में से कुछ ये हैं:

- १. धोवहु वेभि त्र्याहि जो लोना, कान टूट का करिये सोना।
- २. त्राजु सि**रा**न हिया दुख जरा, मुए धान जनु पानी परा।
- ऐसे केत बिगचे पाए, थोरा छाड़ि बहुत गंह घाए !
- ४. पुनि मन कछु गियान उपराजा, जांघ उधारे मरिये लाजा।
- ५. भूख न मानै लावन सेती, नींद न मानै सोरि सवेती।
- सत्य समान पूत जग नाहीं, सत सौं रहै नाउं जग माहीं।
   कोखि पूत एक देस बखाना, सत्य पूत चारौ खन्ड जाना।
- ७. बिनु रस त्र्यविन जनम जे पावा, सूने घर जस पाहुन त्र्यावा I

### लोकोवितयाँ:

काहुहिं मोहि देखाइ न जाई, छेरी मुंह कोहंडा न समाई। कौन सुनै अप्त को मित देई, हस्ति क भार क गदहा लेई।

> विनसत कौंल न वारभइ, गयी ऋथे जग भान। मारेसि ईंट देखाइ गुड़, सोई भा उपखान।

## [ ३७२ ]

#### भाव-व्यन्जना :

यद्यपि प्रेमाख्यान में इतिवृत्त की चर्चा ऋधिक है, किन्तु कवि के ऋनुभव एवं सतर्क लेखिनी के फलस्वरूप भावों की व्यञ्जना सफल हुई है।

श्रातुरता का वर्णन करने में किव ने जिस उपमा का सहारा लिया है, वह स्वयं श्रपने में ही बहुत श्रधिक समर्थ है। कुंवर सुजान को चित्रावली को प्राप्त कर लेने की उत्कट श्राकां हो, वह श्रपने इस कार्य में सोचिविचार या ऊहापोह की श्रावश्यकता नहीं समभता। सुजान उसी प्रकार परेवा के साथ चल दिया जिस प्रकार विच्छिनन पत्र वायु-वेग के साथ चल देता है।

जोगी चला कुवंर संग लाई, जैसे पौन पात ले जाई। ए० ८८।

चित्रावली के नखिशाख वर्णन को सुनकर दुंवर के हृदय में जो अभिलाषायें, आकां-द्वायें जाग्रत हो गईं, उनका परिचय किव इन शब्दों में देता है।

कहिसि कुंबर सुनु गुरु परेवा, सुनि सो पन्थ उपजे उर केवा। पृ० ⊏३।

चित्रावली की परिछाहीं को दर्पण के मध्य देखकर कुंवर अपनी चेतनता खो बैठा श्रीर मूर्च्छित हो गया, उसकी इस अवस्था का उल्लेख किव अपने ज्ञान का परिचय देते हुये इस प्रकार करता है:

सूर जोति दरपन मंह ब्राई, महि दुहु बीच कुंवर भा रुई। पृ० १०६।

श्चत्यन्त हर्ष एवं श्चानन्द में शरीर का रोमांचित होना, नयन का सुखातिरेक से तरल होना, तथा पीनवदन का रक्ताभ हो जाना श्चादि भावों एवं कियाश्चों का कवि ने श्चरयन्त स्वाभाविक वर्णन किया है:

त्रव पिउ त्राइ चाह तोइं दीन्हा, सुनि सुल हंस फुरहुरी लीन्हा। तेहि की पांल, पानि जो त्रारा, सो दुहु लोचन के मगु ढरा।

कींल आइ दिनकर पहिचाना, भा रतनार बदन पियराना । ए॰ १२७

भय का वर्णन भी कवि ने बड़ा स्वाभाविक किया है। सुजान के पराक्रम की सुनकर, चित्रसेन का भय इन शब्दों में साकार हो जाता है:

मुनि के राजा थिक रहा, रुहिर सूखि गा गात। हिए थरथरी, पेट डर, मुख नहिं स्त्रावे बात। पृ०१६०।

चित्रावली की यह त्राकांचा कि उससे तो पत्र ही त्राधिक भाग्यशाली है जो प्रिय के हाथ में पहुँचेगा, यदि वह ही त्राच्य हो सकती तो प्रियतम तक पहुँचे जाती —

'पाती चिढ़िहि जाए पिय हाथा , होँ त्र्याखर होइ चली न साथा।' ( २०१७ ५ )

शब्दों में साकार हो जाती है।

## कुछ ग्रन्य प्रसंग

## दान-महिमा :

दिये निना कुछ काहु न पावा, दिया त्रानि सब इच्छ पुरावा। दिया धरें तम करें न जोरा, दिया हुते घर मुसै न चोरा। एहि जग मांह सार यह दीत्रा, जे न दिया वे ऋबिरथा जीत्रा। दिया हुते पर आपन बूमा। दिया हुते पर आपन बूमा। दिया हुते घर पावे सोभा, त्राइ पनंग दीप पर लोभा। दीया बाजु मग जाइ न जोवा, दिया होह तौ पावे सोवा। पृ०१६।

## सत्य-महिमा

सत्य समान पूत जग नाहीं, सत सो रहै नाउं जग माहीं। कोखि पूत एक देस बखाना, सत्य पूत चारौ खंड जाना। निश्चय सत्य ऋमर की मूरी, प्रगट देखिये हरिचन्द पूरी॥ प०१८।

## मित्र-भेदः

मीतिह होई मीत की चिन्ता, चारि भांति जग किहये मिंता।
नैन मीत एक जग श्रावा, नैन देखि कै मीत कहावा।
मुख फेरत भा श्रीरे लेखा, गयो भूमि जनु समना देखा।
इच्छा मीत होइ एक दूजा, तौ लहु मीत इच्छा जब पूजा।
हींछा पूजी गई मिताई, बहुरि बार निहं भाकै श्राई।
बैन मीत बैन रस रसा, बैंनिह लागि रहै मन बसा।
पान मीत विह कहिन है, पर न सकै निरबाहि।
सो दुख श्रानै श्राप जिय, जा मंह सुख हो ताहि। पुण ३१।

### पाप :

पाप न रहै छिपाएं छिपा, छिपै पुन्य जो ऋहनिसि जपा। पापिहं गोइ कहां कोउ सोवा, ऋापिहं पाप जनम तेहि खोवा। तजहु पाप पंथहि जिय जानी, करहु पुन्य ऋौ रहै कहानी। पुन्य करत जिन लावहु घोखा, जासों होइ दुहं जग मोखा। पृ०५४।

# न्यामतखाँ (जान किन ) के प्रनथ

## जीवन-चरितः

कवि जान के जहाँ अन्य सूफ़ी किवयों की अपेचा इतने अधिक अन्थ उपलब्ध होते हैं, वहीं उनके जीवन-चरित के सम्बन्ध में बहुत सी ज्ञातव्य बार्ने स्पष्ट नहीं हो पार्ती।

'जान', किंव का मुख्य नाम नहीं ज्ञात होता केंवल उपनाम मात्र विदित होता है, किन्तु उनका वास्तविक नाम क्या है इस सम्बन्ध में कुछ विवाद हैं। स्व॰ पुरोहित हरिनारायण शर्मा ने 'जान' को फतेहपुर (जयपुर) के नवाब ख्रलफ खाँ का उपनाम समभा था, तथा उसे बादशाह शाहजहाँ का बहुत ही छुपापात्र व सम्बन्धी बतलाया था। कुछ ख्रन्य लोगों ने उसे उकत बादशाह का साला होना भी माना था। श्री ख्रगरचन्द नाहटा ने ख्रपनी खोजों के द्वारा यह सिद्ध किया है कि यह उपनाम वास्तव में उनका न होकर उनके पुत्र न्यामत खाँ का है। वे 'जान' का वास्तविक नाम न्यामत खाँ बताते हैं जो उचित ज्ञात होता है। इस निर्णय के ख्राधार निम्नांकित हैं:

(१) श्री ग्रगरचन्द नाहटा जी को 'ग्रांतिफ खाँ' की पैड़ी नाम का एक जान रचित ग्रन्थ प्राप्त हुत्रा है जिसकी रचना किववर जान ने त्रापने िषता ग्रांतिफखाँ की वीरता की स्मृति में की थी। इसमें नगरकोट के युद्ध का वर्णन है। भाषा पंजाबी मिश्रित हिन्दी है जिसका ग्राधिक परिचय इनके अन्य ग्रन्थों में नहीं मिलता है। इस ग्रन्थ की कुछ पंक्तियाँ इस प्रकार हैं:

पहले श्रत्लुहु सुमिरिये, जिन्ह स्मट उपजाया। बोल जिलावंग कारणें, रक्खे नहीं काया। मान सदै सारें नहीं, सो कर सु भाया। सोई जिन्से जांन किह, जिस वोडखुदाया। कयाम खाँ दादा, श्रिलिफखाँ ०००। सोलाह से ईकईस में जनमें दीवांण। कीये उजले क्याम खां, चकरें चौहाँण। संवत् हुआ नियासिया, लेखें परवाण। बेंकुंठ पहुँचं श्रालिफ खाँ, छुड़ड दिया जहाँग।

१, परशुराम चतुर्वेदी : सूफी काव्य संग्रह पृ० १३६

इस प्रकार इस ग्रन्थ से यह निश्चित होता है कि त्रालिफ़खाँ, जो किव 'जान' के पिता माने जाते हैं, का जन्म समय संवत् १६२१ है, तथा उनका निधन काल संवत् १६८३ है।

(२) दूसरा प्रन्थ बुद्धिसागर है। इसे अगरचन्द नाहटा जी पंचतंत्र नामक प्रसिद्ध प्रन्थ का स्वतंत्र अनुवाद सा मानते हैं और इसके आधार पर यह सिद्ध करते हैं कि कि जिला जान' का नाम न्यामत खाँ था क्योंकि प्रन्थ के मध्य 'जान' नाम प्रयुक्त हुआ है, एवं उसके अन्त में 'इति क्यामंखानी न्यामन खाँ कृत प्रन्थ बुद्धि सागर समाप्त' लिखा हुआ है। यह प्रन्थ हिन्दुस्तानी एकेडेमी वाले कि 'जान' के प्रन्थ संग्रह में नहीं है। लेखिका को इसी कि का प्रन्थ बुध-सागर प्राप्त करने का सौभाग्य प्राप्त हुआ है। नवलगढ़ (जयपुर) के कुंवर संग्रमसिंह को प्राचीन चित्र संग्रह करने की रुचि है। इसी मध्य वे उपलब्ध हस्तलिखित ग्रन्थों को भी संग्रहीत करते रहे हैं। उन्हीं के पास 'बुद्धिसागर' न होकर एक ग्रन्थ 'बुधसागर' नाम का है। इस ग्रन्थ में कहीं भी कि जान का नाम 'न्यामत खाँ' उल्लिखित नहीं है। ग्रन्थ के अन्त में भी 'सोरह सै पच्यानवे संबद्ध हो दिन मान। अगहन सुद्धि तेरसहुती ग्रन्थ कियो कि जान वि जान हित श्री ग्रन्थ बुधसागर कि जानंकृत संपूर्ण ॥ संवत् १८३३ वर्षमिती आसाढ़विद्दश निवास रांते लिषतमं भृत कूरांम फतेपुर मध्ये॥ और बाचे पढ़े तांकृ हमारी जै श्री कृष्ण छै जी ॥ श्रीरस्तुकल्याणमस्तु॥' लिखा है।

इस प्रन्थ की रचना शैली भी पंचतंत्र जैसी ही है।

(३) एक श्रीर प्रनथ 'कायमरासों' की चर्चा स्रगरचन्द नाहटा जी करते हैं जिसमें

कहत जान ऋब बरनिहों, ऋितफ खान की बात । पिता जानि बढ़ि ना कहों, भाखों साची बात ॥

पंकितयाँ पाई जाती है। ऊपरिलिखित पंक्तियाँ जान के पिता त्रालिफखान थे, यह स्चित करती हैं।

उत्तरासो में ऋलिफलाँ के पाँच पुत्र बतलाये गये हैं दौलत खाँ, न्यामत खाँ, शरीफलाँ, जरीफलाँ एवं फकीरलाँ। कायमरासों, एवं ऋलिफलाँ की पेड़ी, ये दोनों प्रन्थ ऋगरचन्द नाहटा जी के पास हैं। ऋतः उनके कथनानुसार यह सिद्ध होता है कि 'जान' का वास्तविक नाम न्यामतखाँ था, एवं ये ऋलिफलाँ (फतेहपुर के नवाव) के पुत्र थे।

इनके पूर्व पुरुष चौहान राजपूतों से धर्मान्तरित होकर मुसलमान बने थे। न्यामनखाँ को अपने पूर्व राजपूत संस्कारों के लिये बड़ा गर्व था।

## कविजान कृत प्रेमाख्यान :

जान किव के लगभग ६० ग्रन्थ उपलब्ध हुये हैं जो इस समय 'हिन्दुस्तानी एकेडेमी' (प्रयाग) संग्रहालय में सुरिक्त हैं, जिनमें से २६ की गणना प्रेमाख्यानों के ज्ञान्तर्गत

हो सकती है यद्यपि सभी प्रेमाख्यान सूकी परम्परा में नहीं आते हैं। सूकी परम्परा में आने वाले प्रेमाख्यानों में 'कथा रननायित', 'कथा कनकावती', 'ग्रंथ बुधिमागर', 'कथा कंवलावती' प्रमुख हैं। मसनवी पद्धित पर आरम्भ में निर्मुण निरन्जन की वन्दना, महम्मद साहब की प्रशंसा, उनके चार मित्रों की वन्दना, शाहेवक का गुण्गान एवं आत्मपिरचयात्मक पंक्तियों से आरम्भ होने वाले प्रन्यों की संख्या अधिक है, यद्यपि इन प्रन्थों में सूकी विचारधारा का स्मष्टीकरण अधिक नहीं होता है। ऐसे प्रन्थों में 'कथा मोहिनी,' कथा 'नल दमयन्ती,' 'प्रन्थ लैले मजनू' 'कथा कलावती' 'कथा रूपमंजरी' 'कथा खिज्र खां साहिजादे व देवल दे की चौपाईं' 'कथा कलन्दर' 'कथा तमीम अन्सारी' 'कथा अरदसेर पातिसाह की,' आदि प्रमुख हैं। कुछ ऐसे प्रेमाख्यान भी हैं जिनमें मसनवी परम्परा का पालन नहीं है। प्रन्थ का आरम्भ केवल कथारम्भ से ही हो जाता है जैसे कथा छिवसागर, कथा निरमल दे, कथा काम रानी आदि। कुछ मुक्तक प्रन्थों में भी किव ने मसनवी परम्परा का पालन किया है जैसे प्रन्थ विरहसन, प्रन्थ वारहमासा, प्रन्थ वियोगसागर आदि।

## गुरु :

कथा कंवलायती में, जिसकी रचना किय ने जहांगीर के समय में की थी, ग्रापने गुरु का परिचय देते हुये किय लिखता है:

> पीर सैल महमद है चिस्ती, वदन नूरि भाषतु है फिस्ती। रहन गांव जानहु तिहि हांसी, देखत कटै चित्त की फांसी।

इन्हीं पीर के कुतुबों की चर्चा भी किय करता है जिसके अन्तर्ग । क्रमशः कुतुब जमाल, शेख बुरहान एवं न्रदीन आते हैं । अन्थ वियोग छागर में गुरु चर्चा के अन्तर्गत—

> 'साहि मुहदी श्रौलिया सब कुतबनि मुलितानं। तिन मुत पीर जलालमुहिदी विद्या गुन ग्यानं।'

कवि, पीर जलाल मुहीउद्दीन की चर्चा करता है। कथा बुधसागर में:

सेख महमद पीर हमारो, जाकी नांव जगत उजियारो ।
रोज उपपर वरसत न्र, करामात जग भई जहूर ।
ज्यारत करन फिरिस्ते ब्रावित, मनुसन की को वात चलावत ।
नई नाहिं कञ्च होती ब्राई, इनके कलमें ब्रादि बढ़ाई ।
कुनुब भय इनके कुल चारि, तिनको जानत सब संसार ।
पहिले जानत कुनुब जमाल, जेहि तन तक्यो सुभयो निहाल ।
दुजे भय कुनुब बुरहान, प्रगच्यो जाको नांव जिहान ।

कुतुब नूरदी पूरजहान प्रगट भये जगु जैसे भान। हांसी में इनकी बिसराम, ज्यारत किये सरें मन काम।

हांसी ऐसी ठौर है, कुसित जु रोवत जाय। इच्छा पूजे सुखि नकें, हसत खेलत घरि ऋाय।

प्राप्त ऊपर लिखित पंक्तियां शेख मुहम्मद का ही गुणगान करनी हैं। इसके ग्रातिरिक्त 'कथा पुहुपबरिषा' में भी किव ने ग्रापने पीर का नाम 'शेख मुहम्मद' ही लिखा है।

'सेष मुहम्मद मेरो पीर, हांसी ठाव गुननि गंभीर।

इन ग्रन्थों में जहां कहीं भी पीर का वर्णन त्राया है वहां ाहेवक्त के रूप में जहांगीर, एवं शाहजहां का परिचय उपलब्ध होता है; त्रात: निश्चित होता है कि शेख मुहम्मद चिश्नी इनके गुरु थे जिनका समय जहाँगीर के शासन का त्र्यन्तिम काल एवं शाहजहां के शासन काल का त्र्यास्म रहा होगा। इनका निवासस्थान 'हौंसी' था तथा इनके चार पुत्र कुतुब, जमाल, शेख बुरहान (नाम त्र्यस्पष्ट है) एवं शेख नूरुद्दीन थे।

## स्थिति-कालः

कवि ने त्रापने प्रन्थों में शाहेवक्त की प्रशंक्षा करते समय जहांगीर, शाहजहां एवं त्रीरंगजेव की प्रशंक्षा की है त्रात: यह निश्चित होता है कि कवि को दीर्घायु प्राप्त हुई थी, तथा उसने इन तीनों राजात्रों का शासनकाल देखा था।

कथा कनकावती में कवि:

सोलह से पचसत्तरे, जहांगीर के राज। तीन धीस में जान कहि, यह साज्यी सब साज।

लिखकर स्वयं को जहाँगीर के शासन काल में स्थित घोषित करता है। कथा पुहुपवरिषा में वह शाहेवक्त के स्थान पर 'शाहजहां' की प्रशंसा करता है:

'सुन बखान त्राव छत्रपती को, चिरंजीव वगताकोरी को। साहिजहां साहिन को साह, जहांगीर सुत जगत पनाह। ताकी सतुत करी नहिं त्रावे, सागरवाद्धन को कूपावे।

कहत जान हों मुलपमिति, करत न ऋाह बपांन। चिरंजीय जुग जुग रही सहित दीन ईमान।

'कथा नल दमयन्ती' के त्यारम्भ में कवि त्यौरंगजेब का परिचय इन शब्दों में देता है

### [ ३७८ ]

## दीनदार कबमभौ भूभार, श्रौरंगजेब साहि मृद्धार ॥

'जफरनामानौसेरवां का' ग्रन्थ में भी किंव ऋौरंगजेब का स्तुतिगान करता है। इस प्रकार किंव के दीर्घजीवन का परिचय मिलता है। ऋपने ग्रन्थों के रचनाकाल का निर्देश करते हुये किंव जिन तिथियों का उल्लेख करता है वे इस प्रकार हैं।

> संवत् सोरह से पच्चासी, त्रगहन मास कथा प्रकासी । (कथा रूपमन्जरी)

सोरह से इकहत्तरें, जहांगीर जगसाह।
दोइ घौस में जान किव, कियो भाव ख्रवगाह॥
(ग्रन्थ भावसित)

नयं पुराने त्रापुने, कवितु किये संजोग। सन संहस त्र्यस्थासठै कीनों उद्घि वियोग॥ (ग्रन्थ वियोग सागर)

मोरह से इक्यानुवें ह फिगन बद येक।
जानि कवि कीनी कथा करिके ग्यान बिवेक॥
(प्रनथ बुधिसागर)

रतनमंजरी जान कवि भाषी विसवाबीस।
तबहिं सन्न यों कहन है येक सहस चालीस।।
(कथा रतनमञ्जरी)

सोरह से इक्यानुबे वरप, रतनावित बाँधी में हरप। स्रगहन बिद सातें किह जान,कथा संपूरन करयो बखान। ( कथा रतनावित )

नाव घरयो बरिपा पुहुप, सुनि रीभत त्र्यति प्रान । सन् सहंस सैनीस में कथा कथही यह जान ॥ (कथा पुहुप बरिपा)

द्वादस दिन में जान किव, करी मुमिर जगदीस।
तबहिं सनु यों कहत है, येकस सन् सत्तेंद्रस॥
(कथा कंवलावती)

संवत् १७०० में अन्य 'सिंगार तिलक', संवत् १६६७ में 'रस कोप' का निर्माण हुआ। त्रात: निश्चित होता है कि किव का स्थितिकाल सत्रहवीं शताब्दी के उत्तराई से लेकर ग्रहारहवीं शताब्दी के ग्रारम्भ तक था। यही समय जहांगीर से लेकर ग्रौरङ्गजेब के शासनकाल के ग्रन्तर्गन भी ग्राता है ग्रतः कवि का उस समय स्थित होना सिद्ध हो जाना है।

किव के स्थिति काल, पिता एवं भाई, गुरु तथा प्रन्थ संख्या के सम्बन्ध में अपन्तर्साद्य के द्वारा इतना ही ज्ञात होता है।

किव स्वभाव एवं योग्यता के सम्बन्ध में भी कुछ ज्ञातव्य बातों का संकेत इनमें मिल जाता है। किव स्वभाव से विनीत एवं उतावला होते हुये भी अपनी उम्मत का गर्व रखता है। वह स्पष्ट कहता है:—

## मुसलमान मन नवी न ध्यावै, मुसलमान क्यों नाम कहावै।

इसके ऋतिरिक्त किव ऐसे प्रेमाख्यानों की रचना में ऋत्यधिक दच्च था। वह दो-ढाई पहर से लेकर बारह दिन की ऋवधि तक में ऋपने ग्रन्थों को पूर्ण कर लेता था। अपनी लेखनी की शीव्रगति की ऋोर उसने संकेत भी किया है। किव ने एक स्थल पर ऋपने ज्ञान का परिचय भी दिया है। कंवलावती के ऋारम्भ में वह संस्कृत एवं प्राकृत की दुरूहता को चर्चा करके 'भाषा' में काव्य रचना करने का कारण स्पष्ट करता है। ऋतः बहुत सम्भव है कि किव को संस्कृत एवं प्राकृत का भी ज्ञान रहा हो।

## कवि जान रचित ग्रन्थ.

कथा रतनावती ग्रन्थ लेले मजन्, कथा कामलता की चौपाई, कथा कनकावती की चौपाई, कथा छिबसागर, कथा मोहिनी, चन्द्रसेन राजा सीलिनिधान की कथा चौपाई, कथा नल दमयन्ती, कथा कलावती, कथा रूपमंजरी, कथा पिजरषा साहिजादे वा देवल दे की चौपई, कथा निरमल दे, कथा कलन्दर, कथा तमीम ग्रन्सारी, कथा कामरानी, कथा ग्ररदेसर पातिसाह की, कथा सुमटराइ की, ग्रन्थ बुधिसागर, कथा कंवलावती, छीता, कथा पीतमदास, कथा देवलदेवी, कथा कौत्हली, कथा सतवन्ती, कथा सीलवन्ती, कथा कुलवन्ती, कथा बलूक्या विरही, ग्रन्थ बारहमासा, सवईया वा भूलनाह किव जानिकते, पट्त्रमुत्त बला, पट्त्रमुत्त पर्वगम, धूंघटनामा, सिगार सत, भावसत, बिरह सत, दरसनामा, ग्रलकनामा, प्रेमसागर, वियोग सागर, कंद्रपकलोल, भावकलोल, मानविनोद, बिरही के मनोरथ, प्रेमनामा, रसकोप, श्रङ्कार तिलक, रसतरंगिनी, चेनतनामा, सिपग्रन्थ, सुधासिष, बुद्धिदायक, बुधिदीप, सतनामा, बर्ननामा, उत्तमसबद, सिपसागर, बंदनामा, जफरनामा, ग्रनेकार्थ नाममाला, वाजनामा, कत्रूतरनामा, गूढ़ ग्रन्थ, देसावली, वैदिक सिपनामा, पाहन परीज्ञ।

ये प्रन्थ 'हिन्दुस्तानी एकेडमी' में सुरिक्ति हैं। इसके ऋतिरिक्त कथा बुधसागर की हस्तिलिखित प्रति लेखिका के पास है तथा प्रन्थ बुद्धिसागर, ऋलिफ खां की पैड़ी तथा कायम रासो, प्रन्थों का उल्लेख श्री ऋगरचन्द नाहटा जी ने किया है।

## कथ। रतनावती

### कथा सारांश:

श्रमृतपुरी नामक नगर के राजा का नाम जगतराइ था। उसका राज्य श्रत्यन्त समृद्ध तथा वह बहुत ऐश्वर्यशाली था किन्तु निस्सन्तान होने के कारण वह निरन्तर चिन्तित रहता था। एक बार चिन्ताग्रस्त होकर उसने बनवास ग्रहण करने का विचार किया। तभी उसके ज्योतिष्यों ने कहा कि वे तीसरे दिन ग्रन्थों में खोजकर राजा के भविष्य की सूचना देंगे. तीसरे दिन ज्योतिष्यों का उत्तर श्राशाजनक था। उन्होंने कहा कि उदेभान राजा की पुत्री जगरानी से विवाह करने पर तुम्हारे पुत्र उत्पन्न होगा। हिष्ति होकर राजा ने श्रपने मन्त्री जगजीवन को उदेभान के पास रत्न पदार्थ से सम्पन्न हाथी श्रौर ऊंट श्रादि की भेंट के साथ भेज। दो माह पश्चात् जगजीवन जब वहाँ पहुँचा तो उदेभान ने उसका श्रत्यन्त सम्मान किया श्रौर राजा जगतराइ की इच्छा- तुसार, श्रपनी पुत्री को राजा के हेतु, मन्त्री के साथ भेज दिया।

ज्योतिषियों के कथनानुसार राजा के यथासमय पुत्र उत्पन्न हुन्ना तथा लगन देखकर ज्योतिषियों ने बताया कि इसे चौदहवर्ष के उपरान्त कष्ट भोगना पड़ेगा। इसके कारण न्नाक मनुष्यों की मृत्यु होगी, तुमसे विछोह होने के बाद इसे न्नामिष्ट प्राप्त होगा। तत्पश्चात् यह सब सुखों का भोक्ता तथा राजा होगा। इसी समय मन्त्री जगजीवन के यहाँ भी एक पुत्रोत्पन्न हुन्ना। दोनों का नाम क्रमशः 'महिमोहन' तथा 'उत्तिम' रक्ता गया।

राजा त्रौर मन्त्री के पुत्र साथ रहते थे। यथासमय राजोचित शिक्षा राजकुंवर को मिली। राजकुंवर जब चौदह वर्ष का हो गया, तब राजा ने एक दिन कुंवर तथा मन्त्री-सुत दोनों को बुलाया ब्रौर राजपुत्र को एक जामा तथा मुद्रिका दी ब्रौर कहा कि इन दोनों को ब्रत्यन्त संभाल कर रखना क्योंकि मुक्ते यह नबी सुलेमान ने ब्रत्यन्त प्रमपूर्वक दी हैं। उत्तिम को भी राजा ने सरपाय देकर विदा किया।

मोहन को रात्रि में नींद नहीं ब्राई। यह बार-वार उस जामे को ही देखता था। उसी जामे पर चित्रित एक चित्र को देखकर मिहमोहन उस पर ब्रासक्त तथा विरह पीड़ित होगया। पुत्र की ब्यथा से पीड़ित होकर राजा ने वैद्योपचार का विधान किया। कोई लाम न देखकर राजा ने उत्तम को भेद लेने मेजा। उसने सब भेद जानकर राजा को सूचना दी। राजा को जामे के चित्र की कथा याद ब्राई ब्रौर वह उस चित्र की नारी रत्तनावित की उपलब्धि ब्रालम्य समम कर ब्रात्यन्त चिन्तित हो गया। उसने वताया कि जब यह जामा ब्रौर मुद्रिका देने सात ब्रप्सरायें मेरे पास ब्राई थी तब मेंने भी सारचर्ष पृद्धा था कि कया यह केवल चित्र है या किसी मत्य का प्रतिबिग्ब है।

तब उन त्राप्सरात्रों ने कहा कि फुलवारी नामक नगर के राजा सूरज की पुत्री रनना-वती का यह चित्र है। यह ऋत्यन्त श्रेष्ठ ऋप्सरा है तथा इसका केवल नाम सुना है, ज्ञात नहीं कि वह कहाँ ऋौर कैसी है !

राजा ने कुंबर को इस अलभ्यता की सूचना न देकर अनेक खोजियों को भेजा किन्तु उन्हें कहीं कोई पता न लगा। लोगों के इस प्रकार असमर्थ हो जाने पर कुंबर स्वयं पिता से आजा लेकर रत्नावती की खोज में निकल पड़ा। राजा ने अर्घ लाख व्यक्तियों का समृह कुंबर के साथ कर दिया जिसमें सभी प्रकार के गुनी कलावंत थे। उत्तम तथा अन्य सप्त भोपाल उसमें प्रमुख थे। नौकलढ़ होकर ये सब रतनावती की खोज में चल दिये। सर्व प्रथम कुंबर चीन देश पहुँचा। वहाँ के चित्रकारों से रतनावती का कोई पता न चला; वह चित्रपुरी की ओर चला। वहां भी कुछ स्पष्ट सूचना न प्राप्त हुई किन्तु वहां के चित्रकारों ने कहा कि यदि कुंबर वन में जाकर वहां अवस्थित एक वृद्ध से पूछेगा तो तत्वदर्शी होने के कारण वह सब कुछ बता देगा। किन्तु दो सौ सत्तर वर्ष का वह वृद्ध भी रतनावती के बारे में कुछ न बना सका और उसने कुंबर से 'रूपदेश' जाने को कहा और साथ ही यह भी बता दिया कि वहां मार्ग में अत्यन्त कष्ट है।

कुंवर महिमोहन को रतनावती से मिलने की तीव्र चाह थी त्रात: वह कष्ट त्रौर विघ्नों की परवाह न करके त्रागे बढ़ा। मार्ग में तूफान त्राने से नाव फट गई। पचास हजार व्यक्ति डूब गये, तथा कुंवर, सप्तभूपाल एवं उत्तम से बिहुड़ गया।

कुंवर उत्तम के वियोग में अत्यन्त दुखी होकर आगे बढ़ा, और किसी 'जांगी' के हाथ में पड़ गया। जांगी कुंवर को अपने घर ले गया। वहां उसकी स्त्री कुंवर पर मोहित होगई। कुंवर के विरोध करने पर उसने उसे कष्ट देना प्रारम्भ किया। एक बार जबिक 'जांगिन' के कथनानुसार, सप्त भूपलों के साथ कुंवर वन में लकड़ी बीनने गया ये सब वहां से भाग निकले। किन्तु उनमें से पांच को मगर ने निगल लिया और मोहन फिर स्वानांन भेत, पंछी, अप्सरा, दानव, दानवी, चमत्कार युक्त पत्थर तथा घोड़ा आदिसे मिला और कई वर्ष इन्हीं के चक्कर में भटकता और दु:ख उठाता रहा। अनेक कष्ट उठाने के बाद कुंवर की ख्वाजा खिल्ल से मेंट हुई जिन्होंने कुंवर पर दया करके उसे फिर दोनों भूपाल मित्रों के पास बाग़ में पहुंचा दिया।

कुंवर इसी प्रकार त्रानेक कौतुक देखता और भटकता हुन्ना भ्रमण करता था कि उसे एक महल दें दैत्य के द्वारा नजरबन्द की हुई पिद्मानी से भेंट हुई। दोंनों ने एक दूसरे से ऋपना हाल कहा त्रारे पिद्मानी ने रत्नावती का पूरा पता देकर कहा कि वे दोनों घिनिष्ट मित्र हैं।

कुंवर ने सयत्न चतुराई से दैत्य का विनाश करके पिद्यानी को वहां से छुड़ाया श्रौर सिहंल की श्रोर प्रस्थान किया। सिहंल में कुंवर का श्रत्यन्त सम्मान हुश्रा श्रौर पिद्यानी उसे 'रत्नावनी' का दर्शन दिखाने का वादा किया। संयोगवश उसे वहीं श्रपना मित्र उत्तिम भी मिल गया जो स्वयं भी कृंवर की ही भांति भटकता श्रौर कष्ट उठाता रहा था।

एक दिन उपवन में पिद्यानी के प्रयास से कुंवर को रतनावती के दर्शन हुथे । कुंबर तथा रतनावती दोनों ही एक दूसरे पर मोहित हो गये। रतनावती ने अपना सर्व परिचय देकर मिलन की दुष्करता का परिचय दिया किन्तु साथ ही वह मिलन का एक उषाय भी बता गई। रतनावती फुलवारी से वापस चली गई और मोहन को एक देव रूपपुरी में रूपरम्भा के पास उड़ाकर ले गया। रूपरम्भा मोहन को फुलवारी में ले गई और रतावती के माता पिता को दोनों के विवाह के लिये समभाया।

इसी बीच जिस दैत्य को मोहन ने मारा था, उसके भाई ने छल करके मोहन को फिर अपने यहां पकड़वा मंगाया। रतनावती के अत्यन्त कष्ट और विरह दुख को देखकर 'सुरज' राजा ने दैत्यों को युद्ध में पराजित किया और मोहन तथा रतनावती का विवाह सन्पन्न करवा दिया।

विवाहोपरान्त सुखपूर्वक विहार करके मोहन रतनावती के साथ सिंहल श्राया ! इसी बीच उत्तिम श्रौर पिंद्यनों में भी प्रेमसञ्चार हो गया था । रतन के श्राग्रह पर पिंद्यनी के माता पिता ने उसका विवाह उत्तिम से कर दिया । वहां से बिदा होकर धन सम्पत्ति से पूर्ण होकर कुंवर पहले श्रमृतपुरी गया फिर स्वानांन के नगर में उनका तथा जांगियों का संहार किया किन्तु जांगिन का पूर्व श्रमुग्रह स्मरण करके उसे जीवित छोड़ दिया । तत्पश्चात् कुंवर चीन गया श्रौर वहाँ भी श्रादरसम्मान पाकर श्रपने नगर वापस श्राया । माता पिता को श्रत्यन्त श्रानन्द देता हुश्रा कुंवर राज्य शासन में मगन राज-सुख का उपभोग करने लगा ।

त्रारम्भ में कवि ने निर्णुण परब्रह्म की बन्दना की है जिसके स्मरण करने से सर्वत्र त्रानन्द छा जाता है।

'प्रथमहि तपु समरं' सोई, नामलेत जेहि सुन सुष होइ'

उसके बाद नबी मुहम्मद, उनके चार मित्र ऋौर शाहे वक्त का वर्णन भी परम्परानुसार ही है। वर्णन रूढ़िगत है।

कवि के 'इमाम' (धार्मिक गुरु) का नाम 'त्राजमजम' है वे बड़े शास्त्रज्ञ श्रौर नीतिनिपुण थे । न्याय शास्त्र श्रौर धर्म की व्याख्था उन्होंने की थी।

श्रवहुँ श्रसतुति करुं इसांम , किह्यत श्राजम ताको नाम ।
 भले देव कर समक्ष कुरान , कीन्हे ससले सत बषांन ।
 नाइ शास्त्र धरम बीचार , नीके समकाश्री संसार ।
 सेष महिमद पीर हमारो , श्राजमवंस जगत उजियारो ।

क्षेष महिमद हांसर्वा , पीर हमारी ज्ञाहि । करामात परगट भई , सत्र जग पुजत ताहि ॥

#### रचना-काल:

कथा रतनावनी का रचनाकाल शाहजहां का शासन काल था। बादशाह आगरे में रहता था, किन्तु उसका भय सर्वत्र व्याप्त था। रूम और स्याम के व्यापारी उसके राज्य में आते थे; उसने मार्ग में यात्रियों की सुविधा के लिये आवास बनवाये थे। उसने कोधित होकर दौलताबाद को जीत लिया था, तबसे इन्द्रपुरी तक उसके डर से थहराती थी।

> रहत त्रागरे मांहि पतसाहि, सवत दीप में डरपत ताहि। सेव करें त्रावें द्विगपाल, रुम स्याम को त्रावें भाल। मील मील उजबक त्रौ त्रावास, दंड देहिने पठवें त्रारदास। लियों दौलनाबाद रीसाइ, ईद्रपुरी तबतें थहराइ।

# कथा की भाषा ग्रौर उद्देश्य

कथा का वर्णन करते हुये किव ने स्पष्ट कर दिया है कि सरल श्रौर सीधी भाषा में मनोमुग्धकारिणी तथा मन श्रौर चित्त में श्रानन्द उत्पन्न करने वाली कथा का वर्णन करना ही किव का उद्देश्य है। भाषा के गूढ़ श्रौर संस्कृत गिर्भत होने से कथा को समभना तथा इदयगम करना दुस्ह हो जाता है, श्रात: भाषा किवत्त में कथा कहना ही किव ने उचित समभा। संसार की ऐसी कोई श्रानुभूति नहीं जो इस कथा में न हो। प्रेम, दुख श्रौर सुख तो इसमें बिंधा ही हुश्रा है। प्राणों का सुख पाना ही इस कथा का सार है। सरल भावों को सरल भाषा के द्वारा श्रीभव्यक करना ही किव ने चाहा है श्रौर वह श्रपने इस प्रयास में सफल भी हुश्रा है।

### कथा की उत्पत्ति :

किन ने अपनी कथा रतनावती की उत्पत्ति की चर्चा भी की है। महमूद गजनवी को कथा सुनने का बहुत चाव था, उसके राज्य काल में लिखा गया शाहनामा प्रिसिद्ध है। एक बार एक 'गुनी' की कथा पर प्रसन्न होकर महमूद ने उसे दस हजार मुहरें दी, तथा

<sup>3.</sup> कहैत जान जीव बदयो हुलास, करहु कथा श्रनुपम प्रकास । ताकै सुनत हो हु सुष प्रान, तुक मुक लई सुकीरत कान । श्रक्षर सरल सरल ही भाव, सममत ही बाह चित चाव । श्रक्षर सरल हो हु सुध भाषा, ताकी सब करहे श्रभिलाषा । हवों गुढारथ सममत्यो जातन, सोच तरु के सरवन सुहातन । भाषारण किमें करहुँ जान, सहंसकृत है युगन वषांन । सहंसकृत जामें बोहु ठांव, भाषा कवित कहों कह बिन नांव । बीर है, पेम दुष सुष या मांही, कोसु सुवाद जुया मांहि नाहीं ।

उसकी कथा को संसार में ऋदिवतीय कहा। तभी 'हसन' नाम का उनका मन्त्री हंस पड़ा। तब महमूद ने उसकी और उन्मुख होकर कहा कि वह यदि इससे सुन्दर कथा उसे नहीं सुनायेगा तो वह उसे मंत्रीपद से न्युत कर देगा। 'हसन' ने सातों द्वीप में दून भेजे, किंतु उन्हें कहीं सफलता नहीं मिली। एक दिन रूम में जहां ऋनेक पंडित निवास करते थे एक 'महागुनीराय' नामक पंडित मिला जिसने एक हजार मुहर लेने पर कथा कही। इस कथा का भेद वही समक सकता है, जि के हृदय में ज्ञान हो, ऋन्यथा मूर्ख तो केवल उसे 'बतकही' समकता है ।

इस प्रकार उन महागुनीराय के मिष्तिष्क में उद्भूत यह कथा महमूद गजनवी की राजसभा में त्राई। यह कथा सब किवयों के मन में घर कर गई त्रौर उन किवयों ने इसे नज़म त्रौर नसर के बंध में बाँधकर सुनाया। यह कथा फिर हिंदुस्तान भी त्राई त्रौर दिल्ली सम्राट जहांगीर ने इसे सराहा। किव जान ने भी इसे सुनकर भाषाबन्ध किया, तथा इसे भारतीय नामालंकारों से विभ्षित कर भारतीय त्रावरण प्रदान किया। यही इस कथा की कथा है जिसका वर्णन किव जान ने किया है।

जहांगीर बादशाह की रुचि की चर्चा करके किव ने यह स्पष्ट कर दिया है कि इसे भाषा बद्ध करने के पूर्व ही यह कथा जनप्रिय हो चुकी थी। सरल भाषा में अत्यन्त मनो-हर विषय का प्रतिपादन ही इस कथा की विशेषता है। इस कथा में चमत्कार तथा अलौकिक षात्रों और आश्चर्यमयी घटनाओं का आधिक्य है। कथा का महत्व सामाजिक दृष्टिकोण से अधिक है। राजा की जीवन चर्या, उसकी शिला, दीला, विवाह सम्बन्ध, मार्ग की कठिनाइयां, अनजाने व्यक्तियों का अविश्वास आदि ऐसी बातें हैं जो उस समय की परिस्थितियों का परिचय देतीं हैं। कथा में कौत्हल की सृष्टि आश्चर्यजनक घटनाओं, जादू के घोड़े, परियों एवं तरह तरह के जीव जन्तुओं के द्वारा ही हुई है। वर्णनात्मक स्थल अधिक हैं। भावात्मक स्थलों का अभाव है।

# कथा पुहुपबरिपा

परम्परा के अनुसार इसमें भी किंव ने अलख स्तुति, मुहम्मद की प्रशंसा, चार मीत वर्णन तथा शाहेवक्त शाहजहां का वर्णन करने के उपरान्त कथा आरम्भ की है। इस कथा को लिखने के पूर्व किंव सात कहानियां लिख चुका था। संवत १६८५ में आवर्णमास की प्रथम पंचमी को कथारम्भ की गई।

भेद बात को समझे सोइ, ग्यान जाह के हिस्दे होइ।
 मुस्य श्रागे कहिये बात, बहु जानत है बाजे बात॥

## कथावस्तुः

चौहान वंशीय सिरीनगर के प्रतापी सम्राट का नाम भूपाल था, तथा पार्वती नामक स्रपनी पटरानी से वह अत्यन्त प्रसन्न था। अन्य कथाओं की भाति इसमें भी दम्पति पुत्र वियोग से अत्यन्त व्याकुल थे। दान पुन्य के पश्चात उन्हें एक पुत्र की प्राप्ति हुई। उसके गुणों के आधार पर ज्योतिषियों ने उसका नाम पुरुषोत्तम रक्खा। एक बार जब राजकुं वर राजसभा में बैठा नाद और संगीत में मग्न हो रहा था, तभी एक अनेक वर्ण और गुणों से विभूषित पत्ती उसे दृष्टिगोचर हुआ। कुंवर उस पत्ती को पाने के लिये अत्यन्त व्याकुल हुआ; किन्तु पत्ती भी असाधारण गुणसम्पन्न था। 'जाल' में रक्खे गये दाना चारे से उसे मोह न था। जब पत्ती को पकड़ने की तत्यरता में राजकुंवर का मुकुट गिर गया तभी वह पत्ती वशीभूत हो सका।

कुंवर दिन रात उसी पत्ती की देखरेख में रहता था। एक बार वह पत्ती बोला कि मैं भाग्य की ऋत्यन्त मन्द हूँ तभी तो छत्रपती मेरी सेवा करता है ऋौर मैं उसका प्रति-दान नहीं कर पाती।

उसके दु:खपूर्ण वचन सुनकर राजा ने उसकी कथा सुननी चाही और अत्यन्त सोच संकोच के पश्चात् पद्मी ने इस प्रकार कहना आरम्भ किया।

प्रेमपुरी में जगमन नामक राजा राज्य करता है। उसकी रानी अनिन्द्य सुन्दरी 'रूपनिधि' है, मैं उन्हीं की पुत्री सुकेसी ( सुबासी ) नाम की हूं। अब आगे पद्मी होने की बातों को सुनो। कंकनपुरी नगर का राजा पंवार गोत्र का उदय सिंह है, उसकी रानी का नाम दुर्गावती तथा पुत्र का नाम सुरपित है। एक बार उसी कुंवर की राजसभा में सुन्दर नारियों की चर्चा होने लगी। अपनी अपनी सम्मित के अनुसार कोई पद्मिनी कोई इन्द्राणी के गुण गाने लगा। एक वृद्ध पुरुष ने सुकेसी के रूप का वास्तविक वर्णन किया।

उसका रूप वर्णन सुनकर कुंवर अत्यन्त शिथिल हो गया और उसके हृदय में विरह की चिनगी सुलग गई। विरह रोग की श्रौषधि करने में सभी असमर्थ रहे। राजा ने अत्यन्त चिन्तित होकर सुकेसी की खोज की, किन्तु कोई उसे नहीं जानता था। राजकुवर अपने एक वचपन के मित्र महानन्द को साथ लेकर सुकेसी की खोज में चला। इसी प्रकार खोज में एक वर्ष बीत गया, समुद्र में कुंवर अपने मित्र महानन्द से बिछुड़ गया, किन्तु कुंवर ने हिम्मत न हारी। वह अकेला ढूंढता फिरा। एक दिन एक घार जंगल में उसने एक पलंग पर एक स्त्री को सोते हुए देखा। उस स्त्री ने अपनी दुखकथा कुंवर से कही कि उसके पिता का चतुर्भुज नाम है तथा भाता को गिरिजा कहते हैं। निरमल दे, और परमल दे, नामक हम दो उनकी पुत्रियां हैं। हम अप्सरा गोत्र को हैं। निरमल दे ने उसे सुकेसी का पता बताने का वादा करके आगे बढ़ने से रोक दिया। उसने कहा, कि एक बार सुके मेरी मां दूध पिला रही थी तभी एक स्त्री आई और मेरी बहन परमल दे को दूध पिलाने लगी। मेरी मत्ना के पूछने पर उसने बताया कि मैं प्रेमपुरी की रहनेवाली रूपनिधि

नामक ऋष्तरा हूँ। मेरी पुत्री का नाम मुकेसी है, तबसे मेरी माता और वह मिन्न हैं।
पूरे एक वर्ष के पश्चात् वह ऋपनी पुत्री को लेकर ऋाती है और कई दिन रहती है।
यदि तुम नगर चतुरपुर जात्रों तो वहाँ 'परमल दे' को पात्रोंगे। वह मेरा समाचार और
संदेश पाकर सब प्रकार से तुम्हारी सहायता करेगी। कुंवर ने कहा कि मैं तुम्हें इस
प्रकार यहां छोड़कर नहीं जाऊंगा। उस दानव को मारकर तुम्हें ऋपने साथ लेकर जाऊंगा।
यद्ध में दानव मारकर निरमल दे को लेकर कुंवर ऋागे चला। चतुरपुरी के पास आकर
निरमल दे ने संदेशा भेजा।

माता श्रौर पुत्री मिलकर श्रत्यन्त हिष्तं हुईं। निरमल दे ने श्रपनी माता से सुकेसी को बुलाने के लिए कहा। वहीं चतुरपुर में पुरुषोत्तम की भेंट श्रपने मित्र महानन्द से भी हो गई।

एक दिन फुलवारी में निरमलदे ने सुकेसी को बुलाया और सुकेसी के पूछने पर उनने सारी कथा कह दी। सुकेसी को कुंवर की व्यथा सुनकर दुख हुआ। कुवर को देखकर सुकेसी के हृदय में भी कुवंर के प्रति प्रेम जाग्रन हुआ। कुछ लाज संकोच के बाद दोनों ही निश्चित होकर प्रेममगन होगये। देर होने पर सुकेसी की माता आई और उसने निरमल दे तथा परमल दे को डांटा। अप्सरायें उन दोनों को अलग अलग देशों में ले गईं। सुकेसी कुवंर के विरह में अत्यन्त दुखी रहने लगी तब उसकी माता ने लोक-लज्जा बचाने के लिये पद्धी बना दिया।

एक साल हो गया, मैं इसी प्रकार प्रियतम की खोज में भटक रही हूँ तुम्हें देखकर कुछ भ्रम व मोह उत्पन्न हो गया और मैं तुम्हारे जाल में आगई।

पुरुषोत्तम ने उसे धर्म की बहन बनाया और कहा कि वह उसे उसके प्रिय से मिलाने का प्रयास करेगा। यही निश्चय करके कुंवर सिर पर पिंजड़ा रखकर सुरपित की खोज में चला। दो बरस के पश्चात वह मेमपुरी पहुँचा। उसकी माता अपनी पुत्री को पाकर अस्यन्त हिंपित हुई। उसने उसे फिर अप्सरा बनाकर उसका ब्याह सुरपित से करना चाहा। किन्तु सुरपित का कोई पता न होने के कारण निरमल दे के पास खबर मेजी गई महानन्द और निरमल दे का भी उसका कोई पता न था, किन्तु उसी समय संयोगवश सुरपित भी वहां आगया।

इस प्रकार पुरुषोत्तम की परोपकारी भावना ने सुकेसी ऋौर सुरपित का संयोग करवा दिया। इसी समय पुरुषोत्तम ऋौर निरमल दे, तथा महानन्द ऋौर परमल दे का भी प्रेम होने के कारण विवाह संबन्ध होगया। इस प्रकार सुख में इस कथा का ऋवसान होता है।

पुहुप वरिपा की कथा को सुनकर ऋलि रूपी प्रान मुग्ध हो जाते हैं।

### विशेषतायें :

कथा पुहुपवरिपा का कथानक मंगनकृत 'मधुमालत' से बहुत साम्य रखता है। जिस प्रकार 'मधुमालित' की मां ने उसे पद्मी बना दिया था, उसी प्रकार सुकेसी की मां ने उसे पत्ती बना दिया। मनोहर को मार्ग में जिन परिस्थितियों के मध्य 'प्रेमा' मिली थी, उन्हीं परिस्थितियों के मध्य 'निरमलदे' श्रोर सुरपित का साज्ञात्कार हुआ। सम्पूर्ण कथा की कथन शैली में श्रन्तर है, तथा मधुकर के मित्र की भांति सुरपित के मित्र महानन्द के विवाह की चर्चा नहीं है, श्रन्यथा कथानक में बहुत साम्य है।

### रचनाकाल:

कथा पुहुपबरिषा की रचना किव ने 'शाहजहाँ' के शासन काल में की।

### छुन्द :

पाँच चौपई के बाद एक दोहे का क्रम निर्वाह है।

#### रस:

इसमें श्रंगार रस की ही प्रधानता है।

कथा में त्राये हुए नखिशाख, पनघट, बारहमासा त्रादि वर्णन रूढ़िगत हैं किन्तुं किन ने कथा को सुखान्त बनाने के साथ ही 'परोपकार' की महिमा का गुणगान भी किया है जो उसकी विशेषता है:

इंड्रया तिहं पुरवे करतार । जाते हुवे त्रावे उपगार ॥

कांऊ थिर नाहिंन रहे जो उपज्यो सैंसार। श्रमर रहत है जगत में जान सुजस उपकार।

रीतिकालीन परम्परा का भी किव पर प्रभाव है। एक दोहा इस प्रभाव को स्पष्ट कर देगा।

जाके त्र्यंग-संग लाल है, सुफल वहै जग नारि। बिरहनि वपुरी लागि है ज्यों फागुन तरमारि।

# कथा रतनमञ्जरी

इस कथा के प्रारम्भ के सात पृष्ठ नहीं हैं। प्राप्त कथा का त्रारम्भ नखिशल वर्णन से होता है। रननमन्जरी नामक एक सुन्दरी नारी को, मधुसूदन नामक सूर्यवंश के कुंवर ने स्वप्न में देखा। चेत त्राने पर कुंवर प्रेम बाधा से पीड़ित हो गया। ब्रात्यन्त उपचार के पश्चात् कुंबर ने ऋपनी माता से ऋपने हृदय की व्यथा कही। माता-पिता ने संगीत, ऋध्यात्म ऋादि सभी प्रकार से कुंबर का मन बहलाने की चेष्टा की, किन्तु उसे किसी भी प्रकार शान्ति न प्राप्त होती थी। उसने एक चित्रकार से ऋपने मन में बसी स्त्री का चित्र खिंचवाया ऋौर निरन्तर उसी को देखकर कालयापन करने लगा।

रतनमञ्जरी भी इसी प्रकार जागने पर श्रत्यंत दुखी हुई। उसने श्रपनी सिखयों से श्रपनी व्यथा कही, श्रौर एक चित्र बनवाया जिसे देखकर चित्त में चैन रखती थी। माता पिता के पूछने पर उसने सत्य न बताकर श्रपना दु:ख छिपा लिया।

इधर कुंवर को एक पारधी ने बताया कि जंगल में बहुत से सिंह और गायें आई हैं। कुंवर शिकार करने गया और एक सोते हुये सिंह को उसने छोड़ दिया। इसी समय पारधी के हंकारने पर शेर जाग गया और कुंवर का घोड़ा भाग गया। कुंवर ने अत्यन्त साहस से कटार के द्वारा सिंह को मार डाला।

कुंबर ने अपने पिता के पास संदेश भेजा किन्तु पिता के आने के पूर्वही कुंबर को एक पत्ती ले उड़ा। पिता ने पुत्र को न पाकर आत्मघात कर लिया, और रानी चन्द्रावती अत्यन्त दुखित हो गई।

दो तीन सहस्र कोस चले जाने के पश्चात् कुंवर ने पत्ती के पैर छोड़ दिये किन्तु वहां उसे अपना को है मित्र न दिखाई दिया। इसी प्रकार घूमते हुये उसे वहां एक बाग और उसके बाच में सुन्दर भवन स्थित दिखाई दिये और उनका स्वप्न से साम्य देखकर कुंवर अत्यन्त हर्षित हुआ। उसने निश्चय करके उस पत्ती को अपना गुरु मान लिया। यहीं पर गुरु की महिमा का भी वर्णन है।

कुंवर हिंपित हो दृज्ञ के पीछे से तालाब के पास बैठी हुई रतनमञ्जरी का स्वरूप निहारने लगा। रतनमञ्जरी के सौन्दर्य को देखकर वह मूर्छित हो गया। रतनमञ्जरी ने उसे पकड़वा मंगाया त्रौर उससे पूछा कि किउ प्रकार वह मार्ग की भूत प्रेत बाधात्रों को पार करता हुआ यहां तक त्रा पाया है तथा उसका क्या परिचय है।

कुंवर ने बताया कि वह चंदपुरी के राजा अजयचन्द का प्रिय पुत्र मधुसूदन है, तथा उसने अपनी सारी स्वप्न और विरह की कथा कह सुनाई।

राजकुमारी ऋत्यन्त कोधित हुई ऋौर उसने उसे मृत्यु का भय दिखाकर भाग जाने को कहा किन्तु कुंबर भी ऋपने प्रेम में दृढ़ था। उसके प्रेम की दृढ़ता देखकर राजकुमारी ने उसका प्राणाधार चित्र देखना चाहा। कुंबर के पास ऋपना ही चित्र देखकर राजकुमारी ऋत्यन्त हर्षित हुई। उसके माता पिता से सिखयों ने सारा समाचार कहा।

राजा को अत्यन्त हर्ष हुआ श्रोर दोनों का व्याह पुष्य नत्त्वत्र में निश्चित किया गया। दोनों का विवाह सुखपूर्वक समपन्न हुआ श्रोर आनन्द में दिन व्यतीत हो रहे थे

तभी एक दिन एक पद्दी को देखकर रतनमन्जरो उस पर मोहित हो गई। कुंवर ने जैसे ही उसे पकड़ने का प्रयास किया कि पद्दी उसे ले उड़ा। रतनमञ्जरी विरह से पीड़ित हो ऋपने वस्त्र इत्यादि फाड़ने लगी।

पत्ती कुंवर को उड़ाकर उर्ती स्थान पर छोड़ स्त्राया जहां से इड़ा लाया था। कुंवर दुख में बावला हो भटक रहा था कि तभी उसे एक जोगी दिखाई दिया जिससे दीज़ा ले वह जोग में निरत हो गया।

कुंवर जंगल जंगल भटक रहा था तभी एक रूपधारी देव उसे दृष्टिगोचर हुआ। कुंवर ने उसके कहने पर अपनी विरह से स्रोतप्रोत बीन बजाई जिसे सुनकर वह वशीभूत हो गया। मृग जंगल से आकर वहाँ एकत्र हो गये।

संगीत मुग्ध देव ने कुंबर का मेद जानकर उसका उपकार करने की इच्छा प्रकट की। उसे रतनमञ्जरी का पित जानकर देव अत्यन्त कोधित हुआ क्योंकि वह स्वयं रतनमञ्जरी का प्रेमी था जिसे उसने कई बार प्रण्य याचना करने पर निराश किया था। उपकार का वचन देकर देव उसके प्रतिकृत कार्य न कर सका और उसने कुंबर से रातभर अपने यहां ठहरने को कहा, प्रातःकाल रतनमञ्जरी के निवासस्थान उदयपुरी की ओर प्रस्थान करना निश्चित हुआ।

रात्रि में उस देव ने कुंवर को उसी बन में छोड़ दिया जहां पत्ती उसे छोड़ आया था कुंवर विलाप करता हुआ फिर उसी मार्ग पर चल दिया। मार्ग में वही देव उसे फिर मिला, कुंवर के प्रण्य प्रदर्शन पर उसने कहा कि रतनमञ्जरी उसके भाग्य में नहीं है। कुंवर प्रेम मार्ग पर अडिग रहा। उसकी इस दृढ़ता को देखकर देव अत्यन्त कोधित हुआ और उसने कुंवर को उठाकर पहाड़ में फेंक दिया।

एक दिन पहाड़ों में भटकते भटकते कुंबर को एक गुफा में एक लिद्ध मिला, कुंबर ने उसके पैर पकड़कर दया याचना की। सिद्ध ने बताया कि उदयपुरी का मार्ग अत्यन्त दु:साध्य है अत: मैं तुम्हें दो वाण देता हूँ जो तुम्हें मार्ग प्रदाशित करेंगे। कुंबर फिर आगे बढ़ा। मार्ग में वही देव फिर मिला जिसे कुंबर ने भस्म कर दिया तथा मार्ग में आने वाले अन्य विघ्नों को भी कुंबर ने उन्हीं बाणों की सहायता से परास्त किया।

मार्ग में त्राने वाले राच्सों को मारकर कुंवर ने उदयमान के भाई को मुक्त किया तथा उनके विचारानुसार एक वर्ष पश्चात् वे उदयमान के यहां जाने वाले थे कि उदयमान स्वयं वहां त्रागये त्रौर तीनों मिलकर त्रात्यन्त प्रसन्न हुये। उदयपुरी त्राकर रतनमन्जरी त्रौर कुंवर फिर सुखपूर्वक रहने लगे।

१. श्रीन बाण श्रीर पवन बाण ।

कुंवर को श्रपने माता विना की स्मृति श्राजाने पर विदा कराके वर की श्रोर चल दिया तथा श्रपनी माता से मिलकर वह मुखपूर्वक राज्य तथा कालयापन करने लगा।

### विशेषता :

किव जान ने अपनी प्रेमकथाओं में आश्चर्य तत्व की योजना अधिक की है। कथा रतनमन्जरी में भी देव, राच्स, हाथी, दरवेश, अग्निबाण, पवनबाण आदि हैं। कथा संगठन एवं कथानक में कोई नवीन बात नहीं है। किन्तु 'देव' के चरित्र का चित्रण आदर्श हुआ है। कुंबर को सहायता का वचन दे चुकने के कारण उसने उसका कोई क्रिनिप्ट नहीं किया इससे अधिक एक राच्स से और क्या आशा की जा सकनी है।

### छन्द :

पांच ऋदािलयों के बाद एक दोहे का क्रम है।

#### रसः

शृंगार रस प्रधान है।

श्चन्य प्रन्थों की श्रपेचा रतनमञ्जरी की श्रपनी विशेषता यह है कि कवि ने नखिशिख वर्णन किया है। राग रागिनियों की चर्चा के साथ ही किव ने गुरु, जीवन, जगत इत्यादि के सम्बन्ध में भी श्रपने विचार प्रगट किये हैं।

त्रव नैनन की सुनहु निकाई, पंजन वरन मीन चपलाई। के संग भूलि पर्यो म्रिग छौना, के कछु इन मैं टांमन टोना।

नेत्रों के वर्णन में इस प्रकार सभी प्रयुक्त उपमानों की योजना तो समक्त में श्राती है, किन्तु-कपोल के लिये कुकुम और ईंगुर रचित होने की कल्पना उपयुक्त नहीं:

दोऊ कपोल अमोल सुहाये, कुकुंम ईगुर घोरि बनाये।

रतनमञ्जरी का सौन्दर्य श्रवर्णनीय है। रतनमञ्जरी के सौन्दर्य के लिये 'गिरा श्रवयन, नयन बिनु बानी' ( तुलसीदास ) की भांति कवि जान को भी कहना पड़ा:

नैनिन के रसना नहीं, बरनत रूप सुभाइ। रसना बिन देखी कहै, तार्न कही न जाइ॥

इस नश्वर एवं माया विवश संसार में गुरु ही एकमात्र त्राधार है। उसके विना सफलता प्राप्ति ऋसंभव है। ऋपने इन विचारों को कवि ने कई स्थानों पर व्यक्त किया है। गुर बिन मारग कौन बताबै, को प्रीतम दरसन परसाबै। कठिन पन्थ पुनि दुचित कुहेला, गुर किरमौ बिन चलत न चेला।

> काम क्रोध तिसना खुबध, माया मोह जंजार। सारग चिल नाहिन सके जो सिर परि यह मार॥

गुरु बिन को मेटै चित चिन्त, गुरु बिन कौन मिलावै मिंत ।

प्रेम मार्ग में सफलता उसी को मिलनी है जो 'श्रापे' एवं 'श्रहं' का त्याग कर देता है।

जाप कीजिये आप तजि, तो पिय पईये आप। जब लें आपु न दूर है, कीन काज को जाप।

श्रपनी इन विशेषताश्रों के श्रातिरिक्त कथा 'रतनमन्जरी' में भी वर्णन प्रसंग परम्परागत हैं।

# कथा छीता

### कथा-सारांश

देविगिरि के राजा देव की अपार रूपराशि सम्पन्न एक कन्या थी। उसका नाम छीता था। राम नाम के एक राजा को छीता के रूप सौन्दर्य को देखने की इच्छा हुई। अपनी इसी इच्छा की पूर्ति के हेतु वे धोती धागा धारण कर के और तिलक लगा के एक विश्व के वेष में देविगिरि में राजा देव के पुरोहित के यहाँ रहने लगे। कुछ दिन बाद राजा राम को पुरोहित ने पहचान लिया और राजा राम की इच्छा पूर्ति में सहायता देने का वचन दिया।

छीना को एक दिन पूजा करने के अवसर पर राजा राम ने देखा और वह उसके सौन्दर्य से अत्यन्त प्रभावित हुआ। राजा राम ने अपने नगर को अपना सब समाचार कहला भेजा, और वहां से अपने स्वजनों और परिजनों को पूर्ण सजधज के साथ बुला भेजा। उन लोगों के आ जाने पर उसने अपने को प्रकट कर दिया तथा राजा देव ने उनका इस रूप में अत्यन्त स्वागत किया। राजा राम ने अपनी इच्छा राजा देव पर प्रकट कर दी। राजा देव को सम्बन्ध स्वीकार था और उन्होंने तीन साल की सगाई कर दी। राजा राम अपने देश को लौट गये और वहां किसी प्रकार लाख युग के समान इन तीन वर्षों को काटने लगे।

इधर राजा देव की यह इच्छा हुई कि वह अपनी पुत्री और जमाता के लिये एक चित्र महल बनदाये, अत: उसने राजा अलाउद्दीन के यहाँ से अच्छे अच्छे चित्रकारों को बुलवाया । चित्रकारों ने अत्यन्त मुन्दर चित्र बनाये, किन्तु संयोगवश उन्होंने छीता को भी देख लिया और उसका एक चित्र बनाकर अलाउद्दीन के पास भेज दिया । अलाउद्दीन उस चित्र से प्रभावित होकर छीता के सैन्दर्य का साद्यान् करने के हेतु देविगिरि आया । राजा देव के विरोध करने पर युद्ध छिड़ गया । गढ़ के न टूट सकने पर राधव चेतन के परामर्श के अनुसार बादशाह अपने दूत के चाकर के वेश में गढ़ में पहुँच गया ।

छीता जब उद्यान में पूजा करने आई तो उसने बादशाह को पित्त्यों पर गुलेल फेंकते समय पहचान लिया। उसने बादशाह को पकड़वा मंगाया और उसे सममाकर दिल्ली लोट जाने को कहा। वह एक प्रकार से लौट ही चला था, कि राजा देव की, उसके वचे हुए लोगों को लूट लेने की इच्छा जानकर, वह फिर कुद्ध होकर लौट आया और गढ़ घेर लिया। इस बार उसने गढ़ के भीतर तक एक मुरंग खुदवाई और उद्यान में उसका एक आदमी रहने लगा।

एक दिन छीता के वहाँ श्राने पर उसने छलपूर्वक उसे दिल्ली पहुँचा दिया। श्रालाउद्दीन ने छीता को प्रसन्न करने के श्रानेक प्रयास किये किन्तु वह उदासीन रही। एक दिन उसने श्रापनी सगाई की बात श्रालाउद्दीन से कही।

उधर राजा देव ने छीता के अपहरण का समाचार राजा राम से कहला भेजा। वह अत्यन्त दुन्ती होकर जोगी का वेप धारण करके दिल्ली पहुँचा। उस जोगी का समाचार जानकर अलाउद्दीन ने उसे अपने दरवार में बुला भेजा। उसकी बीन सुनकर छीना आँग, वहाने लगी जिनसे उसकी भस्म धुलने लगे।

बादशाह प्रेम का प्रभाव तथा प्रगाढ़ता देखकर ग्रत्यन्त प्रभावित हुन्ना ग्रौर उसने छीता को राजा राम के साथ पुत्रीवत् विदा कर दिया ।

### विशेषताः

छीता कथा की विशेषता उसके पात्रों के चिरत्र चित्रण में है। राघव चेतन और ग्रलाउद्दीन ऐतिहासिक पात्रों का वर्णन 'रतनसेन पद्मावती' कथा में भी आ चुका है। राघव चेतन का वर्णन एक मेदिये के रूप में हुआ है। ग्रलाउद्दीन के चरित्र को जो किव ने उत्कर्प प्रदान किया है, वह किव की अपनी मौलिकता है। सुन्दर रूप को देखने की चाह स्वाभाविक है। राजा राम भी छीता के सौन्दर्य-दर्शनार्थ देविगिरि गये थे और ग्रला-उद्दीन भी, किन्तु राजा देव की कुमंत्रणा की स्चना पाकर उसने छीता का अपहरण करवाया। छीता के शील एवं चरित्र की दृढ़ता से प्रभावित होकर, तथा उसके प्रेम की गंभीरता का परिचय पाकर, श्रलाउद्दीन ने पुत्रीवत छीता को विदा कर दिया। श्रलाउद्दीन के चरित्र को ऐसा, उत्कर्ष कहीं प्राप्त नहीं हिंगा होगा।

दस चौपइयों के बाद एक दोहे की योजना कवि ने की है।

### कथा कामलता

किव जान ने यह कथा 'चौपई' छन्द में लिखी है। हंसपुरी में रसाल नामक एक राजा रहता था। उसके मंत्री का नाम बुधवन्न था। एक दिन रात में राजा ने अपने को एक सुन्दरी से मिलते देखा। वह अभी स्वप्नावध्था में ही था कि प्रधान ने आकर जगा दिया। राजा का क्रोध तथा बिरहाकुलता देखकर प्रधान ने राजा के द्वारा वर्णित छिब के अनुसार एक चित्र बनवा कर मार्ग में रख दिया। इस प्रकार चित्र को मार्ग में रखने का कारण था कि कोई पथिक संभवतः चित्र को देखकर वास्तविकता का पता दे सके। एक दिन एक पथिक ने उस चित्र को देखकर बताया कि वह चित्र सुन्दरपुरी की शासिका कामलता का है, किन्तु वह व्याह या पुरुष मैत्री के नाम से भी चिढ़ती है।

इस समाचार को पाकर बुधवंत श्रौर रसाल सुन्दरपुरी की श्रोर चले। वहां भी बुधवन्त ने वही उपाय सोचा। राजा रसाल का एक चित्र बनवा कर मार्ग में रख दिथा कामलता उस चित्र को देखकर मोहित हो गई श्रौर उसने रसाल को बुलवा मेजा। श्रन्त में उन दोनों का विवाह सम्बन्ध हो गया। जान कवि की श्रन्य रचनाश्रों की भांति यह भी सुखान्त है।

इस कथा के आरम्भ में ही किव ने ब्रह्म की स्तुति चित्रकार रूप में की है। उसके निर्मित चित्रों की प्रशंसा ही किव का उद्देश्य सा है। कथा में सुन्दरचित्रों का प्रभाव स्पष्ट है। रानी कामलता, राजा रसाल के सुन्दर चित्र को देखकर मोहित हो गई। उस अनुपम चित्रकार तथा उसकी सुन्दर सृष्टि की प्रशंसा ही किव का उद्देश्य ज्ञात होता है। इसमें पांच चौपई के बाद एक दोहा का कम है।

# कथा कनकावती

श्रपनी श्रिषकांश कथाश्रों के श्रारम्भ में जान किय ने कथा की प्राचीनता की दुहाई दी है। इस कथा के सम्बन्ध में भी यही निदंश करके प्रेम प्रभाव के स्पष्टीकरण के हेतु ही वह कथा-वर्णन करता है। भरथ नामक एक राजा श्रपनी राजधानी 'भरधनेर' में रहता था। राजा के कई रानियां थीं किन्तु किसी के भी सन्तान नहीं थी। श्रनेक धार्मिक त्रानुष्ठानों के पश्चात् राजा के एक ऋत्यन्त सुन्दर पुत्र उत्पन्न हुन्ना जिसका नाम 'परमहप' रक्खा गया। परमहप ने स्वप्न में एक ऋनिंद्य सुन्दरी को देखा ऋौर उसके विरह में व्याकुल हो गया।

कुंवर की ब्याकुलता देखकर उसकी सान्त्वना के लिये उसी सुन्दरी का चित्र बनवाया गया। एक विध्र ने उस चित्र को देखकर बनलाया कि वह चित्र सिंहपुरी के राजा की पुत्री कनकावती का है जिसका व्याह बिना जगपनि राय की आज्ञा के किसी से नहीं हो सकता नथा सिंधपुरी भरथनेर से केवल ४०० कोस की दूरी पर है।

इस सूचना को पाकर, परमरूप को कनकावती का परिचय तथा प्राप्ति का साधन भी ज्ञात हो गया। श्रातः कुंवर ने प्रधान से सेना के साथ चलने को कहा तथा वह स्वयं जोगी का वेष धारण करके चल दिया। उधर ब्राह्मण ने जाकर कनकावती के समद्ध 'परमरूप' का सौन्दर्य वर्णन करके उसके हृदय में परमरूप के लिये श्रानुराग उत्पन्न कर दिया।

भरथराय ने पहले ऋपने मन्त्री के द्वारा जगपितराय के पास कनकावती को पुत्रवधू रूप में पाने का प्रस्ताव भेजा किन्तु जब वह सम्मत नहीं हुआ तो दोनों में युद्ध आरम्भ हो गया। युद्ध में भरथराय हार गया तथा परमहप को एक सन्यासी ऋपने साथ जङ्गल में ले गया।

विप्र ने भरथराय तथा कनकावती दोनों को धैर्पपूर्वक जीवन बिताने के लिये कहा और वह स्वयं परमरूप को ढ़ंढ़ने के लिये निकला । उसे सन्यासी के आश्रम में पाकर विप्र ने उस दिन कनकावती और परमरूप के मध्य सन्देशवाहक का कार्य करना आरम्भ कर दिया । फलस्वरूप दोनों का प्रेम प्रगाढ़तम होता गया । उधर सन्यासी ने कुंवर को 'कच्छप निधि' नाम की विद्या सिखला दी जिसको पाकर एक दिन कुंवर अदृह्य होकर विप्र के साथ सिंधपुरी जा पहुँचा । वहाँ विप्र ने उन दोनों का विवाह सम्बन्ध सम्पन्न करवाया तथा परमरूप और कनकावती आनन्दमग्न रहने लगे । एक दिन भरथनेर का स्मरण हो आने पर कुवंर कष्टसाध्य मार्ग पार करके स्वदेश एहुँच गये ।

जब राजिसंघ को पुत्री का इस प्रकार ग्रदृश्य होना ज्ञान हुग्रा तो उसने जगपितराय से सब समाचार कहला भेजा। जगपितराय ने कुद्ध होकर भरथनेर पर त्राक्रमण कर दिया ग्रौर एक सुरङ्ग के सहारे नगर के त्राधे भाग को ध्वंस कर दिया। नगर के लोग पानी में वहने लगे। कुवंर परमरूप ग्रौर रानी कनकावती भी इन्हीं में थे। कुवंर बहबा हुग्रा जगराय तथा कनकावती जगपितराय को प्राप्त हुई। दोनों ने उन्हें पुत्र न्रौर पुत्रीवत् प्रहण कर लिया, दोनों विरह में तड़पा करते थे कि संयोगवश जगराय ने जगपितराय को इन दोनों प्राप्त हुये पुत्र न्रौर पुत्री का ब्याह करने के लिये लिखा। इस प्रकार ये विरही फिर मिल गये। कथा का त्रान्त ग्रान्य कथान्नों की भाँति सुखान्त ही है।

# प्रंथ बुधिशागर या कथा मधुकर मालति

प्रन्थ के नाम से प्रेम कहानी का आभास नहीं होता किन्तु है यह प्रेम कहानी ही।

श्रयोध्या नगर में रतन नामक एक सौदागर का पुत्र मधुकर रहता था जो नित्य गुरु के पास पढ़ने जाता था। एक बार उसकी दृष्टि चटसार को जाती हुई लड़िकियों में से मालती नामक एक लड़की पर पड़ गई जो अतीव सुन्दरी थी। मधुकर तथा मालती दोनों ही एक-दूसरे पर मोहित हो गये। मधुकर ने पिता से बहाना करके अर्कले पढ़ने में मन न लगने के कारण चटसार पढ़ने जाने की आशा पा ली। अब मधुकर और मालती दोनों साथ हो गये। मालती की यौवनावस्था देखकर उसके पिता ने उसे घर पर ही शिक्षा देना चाहा और चटसार के गुरु से उसके लिये उपयुक्त अध्यापक मांगा। गुरु ने इस कार्य के लिये मधुकर को ही नियुक्त कर दिया।

मधुकर के पिता को इन दोनों के प्रेम का पता लग गया ख्रीर वह मधुकर को लेकर विदेश चला गया। फत्तस्वरूप दोनों प्रेमियों को विरह दुख भोगना पड़ा। इधर मालती को किसी विलायत के बादशाह ने एक सहस्र मुद्रा देकर खरीद लिया। मालती उस बादशाह के पास से उसके वजीर के पास चली गई ख्रीर विरहिणी के समान कालयापन करने लगी।

मधुकर का पिता वहीं विदेश में मर गया और मधुकर अपनी माता के पास लौट आया तथा मालती की खोज करने लगा। गुरु के द्वारा उसे पता लगा कि मालती वेच दी गई है। वह खोजता हुआ वजीर के यहाँ भी पहुँचा। वहाँ उसे पता लगा कि वह वजीर की चेरी उसके यहाँ नहीं रहना चाहती थी। इसी अपराव पर वह उसे मारना चाहता था किन्तु बादशाह द्वारा उसे अपने यहाँ बुला लेने के कारण वह मारी नहीं जा सकी। मालती ने बादशाह के यहाँ रहने से भी इन्कार कर दिया और अनेक प्रलोभनों का उस पर कोई प्रभाव नहीं पड़ा। तब बादशाह ने कोधित होकर उसे मरवा डालने का विचार किया, किन्तु असफल रहने पर उसने मालती को तुर्किस्तान के छत्रपति के हाथ बेंच दिया।

मालती को लेकर छत्रपति तुर्किस्तान जाने लगा। किसी प्रकार बहाना करके मधुकर भी उसके साथ तुर्किस्तान पहुँच गया। वहाँ छत्रपति ने मालती को त्रपनी लड़की की सेवा में रक्खा। मालती के सौन्दर्यं पर छत्रपति का दामाद मोहित हो गया। मालती ने उसका तिरस्कार किया। फलस्वरूप उसने कोधित होकर त्रावी रात के समय मालती को सन्दूक में बन्द करवा के पानी में फिकवा दिया। मक्तर भी हर तरह मालती के संकटों में साथ था। मालती के सन्दूक को एक त्रारमनी ने पानी से निकाल लिया त्रीर उसे त्रपने साथ नाव पर ले चला। सन्दूक से मालती के निकलने पर त्रारमनी ने उसे

श्रपनाना चाहा किन्तु मालती ने तिरस्कार किया श्रौर श्ररमनी के क्रोधित होने पर
मधुकर ने उसे समभाया कि वह मालती को किसी प्रकार श्रवश्य मना लेगा, वह उसकी
भाषा भली प्रकार जानता है। इसी बीच नाव बन्दर पर पहुँच गई, वहाँ के बादशाह ने
श्रपने मन्त्री को श्ररमनी का सारा सामान खरीदने को भेजा। प्रधान, मालती के सौंदर्य
पर मुग्ध हो गया किन्तु मालती के इन्कार करने पर उसे दण्ड देने पर तुल गया। इसका
समाचार पाकर बादशाह ने मालती को श्रपने यहां पांच रत्न में खरीदकर बुलवा लिया,
किन्तु मालती को मधुकर के बिना कहीं संतोष न था। श्रव बादशाह ने उसकी श्रपने
यहां रहने की श्रनिच्छा देखकर उसे फिर श्ररमनी को लौटा देना चाहा। बादशाह
के श्रादिमयों ने मधुकर को ही श्ररमनी समभकर उसे मालती लौटा दी किन्तु राजा
के पांच रत्न लौटाने में मधुकर श्रसमर्थ था श्रतः उन श्रादिमयों ने उसे माकसी में
डाल दिया।

जब मधुकर माकसी में रहता था तभी उसका एक मांभी मित्र उसे खाने के लिये नित्य एक मछली पहुँचा देता था। एक दिन संयोगवश मधुकर को एक मछली के पेट में पांच रत्न प्राप्त हो गयं जिन्हें देकर वह माकसी से मुक्त हुन्ना और मालती को ले त्राया।

दोनों प्रेमी नाव में बैठकर भाग निकले किन्तु मार्ग में उनकी नाव फट गई और वे फिर श्रलग हो गये। मालती बहती हुई एक देश में जाने लगी जहां के बादशाह ने उसे दस सेवकों के साथ अपने घर पहुँ चा देना चाहा किन्तु उन सेवकों ने उसे घर न पहुँ चाकर अपसराओं को दे दिया जिनके बादशाह ने उसे अपने लिये रखना चाहा और मालती के विमुख होने पर उसे फिर पहले बादशाह के आदिमियों के पास पहुँचा दिया जिन्होंने उसे अवध के मार्ग पर ला दिया जहां से चलते चलते किसी प्रकार वह बगदाद जा पहुँची। इधर मधुकर भी बहते हुये एक जंगी की नाव से लगा जो उसे बगदाद ले गया। इस प्रकार दोनों प्रेमा बगदाद की किसी सराय में एक साथ हो गये किन्तु दोनों एक दूसरे से अनजान थे। प्रात:काल उस सराय का पौरिया दोनों को बादशाह हारू रशीद के यहाँ पकड़ ले गया जहाँ दोनों प्रथक पृथक वन्दी बना दिये गये। क्रमश: बादशाह हारू रशीद को इन दोनों के प्रेम का हाल विदित हुआ और उसने इन दोनों के प्रेम की परीज्ञा लेकर उनका विवाह करा दिया, साथ ही उन्हें अयोध्या तक पहुँचवा भी दिया। दोनों प्रेमी इनने कष्ट और वेदना के पश्चात मिलकर अत्यन्त हाँपत हुये।

कथा में जान किव की चमत्कार-प्रियता प्रधान है। दास प्रथा का उल्लेख यूसुफ जुलेखा ग्रन्थ के बाद जान किव की इस कथा में हुआ है। बादशाह हारूं रशीद की सहदयना सराहनीय है; किन्तु किव का दोनों प्रेमियों को इननी बार एक सी ही जिटल घटनाओं में डालना अच्छा नहीं लगना। मधुकर और मालती की चटसार में भेंट उस समय की मामाजिक स्थित पर भी प्रकाश डालनी है। कथा में पांच चौपाइयों के बाद एक दोहे का कम निर्याह हुआ है।

# कथा कंवलावती

रूपपुरी नगरी का राजा रूपराइ था। उसकी रान का नाम रूपरेख था। उनके एक अद्रयन्त सुन्दर इन्द्वदन (सिंस) नाम का पुत्र था। जब कुंबर वयस्क हुआ तो राजा ने उससे व्याह करने को कहा जिसके उत्तर में उसने कहा कि जब तक उसे मनभावती स्त्री नहीं मिलेगी वह व्याह नहीं करेगा।

राजा ने कुंबर की इच्छा जानकर देश विदेश में चित्रकारों को सुन्दर नारियों का चित्र बना लाने के लिये मेजा। वे चित्रकार एक सहस्त्र के लगभग चित्र लाये किन्तु कुंबर को एक भी चित्र पसन्द न आया। राजा बहुत हताश होकर कुंबर के ब्याह का कोई अन्य उपाय सोचने लगा।

एक दिन कुंवर राजमहल में बैठा हुन्ना था तभी एक श्रत्यन्त सुन्दर तोता श्राकर कुंवर के हाथ पर बैठ गया। कुंवर के पूछ्ठने पर उसने बताया कि मदन नगरी में मदनराइ नाम का राजा तथा मदनकला नाम की रानी है। उनकी एक श्रत्यन्त सुन्दर कंवलावती नाम की पुत्री है। उसके व्याह की चर्चा होने पर उसने एक स्वप्न का बहाना बनाकर स्पष्ट कर दिया कि उसे श्री शंकर जी ने श्रादेश दिया है कि श्रपने समान से ही व्याह करना श्रतः राजकुमारों के चित्र श्राने तथा उनमें से पसन्द करने के पश्चात् ही उस राजकुमारी ने व्याह करने का निश्चय किया। राजा ने पान देकर चित्रकारों को चित्र बनाने के लिये भेजा। चित्रकार दो सहस्त्र से भी श्रिधक चित्र लाये किन्तु कुमारी को एक भी चित्र पसन्द न श्राया। सारे चित्र जला दिये तब उसने मुक्ते सुन्दर कुंवरों की खोज में भेजा। में सब जगह घूमा फिरा हूं। तुम्हें देखकर कुछ मन मोहित हो गया है वह राजकुमारी श्रात्यन्त सुन्दर है श्रतः तुम चित्रकार को भेजकर उसका चित्र मंगवाश्रो।

सुवा ने इस प्रकार से कुंवर के हृदय में प्रेम उत्पन्न करके, राजकुमारी कंवलावती से कुंवर (सिंस) की प्रशंसा की, तथा उससे चित्रकार के सम्मुख चित्र खिंचवाने के लिये बैठने को कहा। कंवलावती पहले तो ऋत्यन्त संकुचित हुई किन्तु जब वह प्रकट में आई तो चित्रकार बेसुध होने लगा। उसकी यह अवस्था देखकर कंवलावती ने कहा कि तुम मेरी श्रोर पीठ फेर कर बैठो श्रीर दर्पण में मेरा स्वरूप देखकर चित्र श्रंकित करो। जब उस चित्रकार ने कंवलावती का चित्र बना लिया तो उसी चित्रकार के साथ कंवलावती ने भी अपने एक चित्रकार को भेजा। इस प्रकार दोनों ही एक दूसरे का चित्र पाकर श्रत्यन्त प्रसन्न तथा एक दूसरे पर मुग्ध हो गये।

उन दोनों का व्याह हो गया और दोनों अत्यन्त आनन्द में अपने दिन बिताने लगे। एक दिन साथियों ने कुंबर से घर चलने को कहा तब कुंबर शुभ मुहूर्त की खोज करने को कह कर भीतर सोने चला गया। जब यह दम्पति भी रहे थे तभी सुर्भात ने ऋपनी सभा में चरों से कहा कि एक ऋत्यंत रूपमान दम्पति को मेरी 'इन्द्रसभा' देखने के लिये ले स्रास्रो स्रौर चर इन दम्पित को स्रत्यन्त रूपवान देखकर उठाकर इन्द्रसभा में ले गये। वहां अनेक प्रकार के बाद्य राग रागनियों को सुनकर कुंवर विमोहित हो गया। सभा समाप्त होने पर इन्द्र के चर उसे फिर धौराहर पर छोड़ गये । दूर से एक देव इन दम्पति को देख रहा था । वह कंवलावती को उठा ले गया । कंवर जब नींद से जागा तो कंवलावती को न पाकर अत्यन्त पछताने लगा। उसने तोते को कंवलावती की खोज में भेजा किन्तु कई दिनों तक तोता लौटकर नहीं आया। तब कुंवर जोगी होकर कंवलावती की खोज में बन बन घूमने लगा; इस प्रकार घूमते हुये उसे बन में एक मस्त हाथी मिला वह कुंबर को मारने दौड़ा तब वह पेड़ पर चढ़ गया । हाथी ने पेड़ उखाड़ लिया । भगवान से प्रार्थना करने पर हाथी पागल हो गया श्रीर भाग चला। इस श्रापित से छुटकारा पाकर श्रभी वह सांस ही ले रहा था कि उसे एक सांप ऋपने ऋगे ऋौर एक पीछे दिखाई दिया । एक सांप आपस में लड़ मरा । एक को पेड़ की जड़ से निकल कर एक न्योले ने मार डाला। इसी समय एक नाहर कंवर के ऊपर दौड़ा श्रौर भगवान ने चक्र से उसकी गर्दन श्रलग कर दी। इसी प्रकार उसे अनेक भूत, प्रेत, पिसाच, श्रादि विपत्तियों का सामना करना पड़ा। अन्त में अपनी इस विपत्ति और दुख से पूर्ण असफल यात्रा से थक कर, वह बैठा था कि एक पत्ती उसे ले उड़ा, किन्तु त्रागे बैठे गरुड़ ने उस पत्ती को मार भगाया श्रीर शरणगत को न मारने का आश्वासन देकर उसे गुरु के पास ले गया। गुरु ने कंवलावती का पता कंवर को बता दिया।

कुंवर खोजता हुन्ना कंवलावती के पास पहुँचा न्नौर फिर पूर्व निश्चय के त्रानुसार रात्रि में कंवलावती ने देव से उसके मरने का उपाय पूछ लिया। दूसरे दिन कुंवर जब देव को मारने का प्रयास करने लगा तो देव घबढ़ाया न्नौर उसने वादा किया कि स्त्रब वह कभी नहीं सतायेगा। ऐसा कहकर वह इन्द्रपुरी चला गया।

कंवलावती को पा लेने के बाद कुंवर पहले राजकुमारी के घर गया और वहां से अपने माना पिता के पास संदेश भिजवाया। इसी बीच कंवलावती की रूप प्रशंसा सुनकर एक बलसागर नाम का राजा उस पर मोहित हो गया और उसने कुंवर पर आक्रमण दिया किन्तु वह स्वयं हार कर लौट गया और इन दम्पित के दिन सुख में ब्यतीत होने लगे।

एक बार त्रानन्द बिहार करते हुये इन की नाव मंबर में पड़कर टूट गई दोनों श्रलग श्रगल होकर नदी में बह गये। कंबलावती बहते बहते पित के नगर पहुँची। बहां के महुश्रों ने उस राजा की मेंट कर दिया। राजा ने उससे पुत्री की भांति सुखपूर्वक रहने को कहा। कालान्तर में राजा ने श्रपनी वप् को पहचान लिया कंबलावली विरह में श्रपने दिन बिताने लगी।

### [ 33\$ ]

उधर कुंवर बहते बहते श्रप्सारात्रों के हाथ लगा जो उनसे प्रणय याचना करने लगीं। निराश होने पर कुंवर को कष्ट पहुँचाने लगीं। कुंवर ने पूरा एक वर्ष विरह तथा विपत्ति में बिताया।

इसी समय पहले कुंबर का भेजा हुआ तोता कंवलवती के पास पहुँचा और कंवलावती की नवीन व्यथा सुनकर वह फिर कुंबर को ढूंढ़ने निकल पड़ा। उसने कुंबर से कंवलावती का समाचार सुनाया और कुंबर से कंवलावती के लिये पत्री लेकर उड़ा। कंवलावती ने भी एक पत्र कुंबर के लिये भिजवाया।

कुं वर ने तोते से कुछ उपाय सोचने को कहा, तभी उसे गरूड़ की कृपा का ध्यान ऋ। गया और कुं वर ने एक बार फिर गरूड़ से कृपादृष्टि की प्रार्थना की । गरूड़ ने दया पूर्वक उसे माता-पिता के यहां पहुं चा दिया । उसके बाद वे दोनों अत्यन्त सुख पूर्वक अपने दिन व्यतीत करने लगे !

श्चन्य कथाश्चों भांति कवि जान ने इस कथा में भी चमत्कार उत्पन्न करने के लिये सांप, हाथीं, नाहर, भूत पिशाच, इन्द्रसभा, देव श्चौर श्चप्सराश्चों की योजना की है कंवलावती श्चौर सिंस दोनों की विवाह सम्बन्धी स्वतंत्र भावना भी ध्यान देने योग्य है।

इस कथा की रचना किव ने जहांगीर के शासन काल में की थी।

इस ग्रन्थ में किव ने ६ चौपाइयों के बाद एक दोहे की योजना की है। अपनत में एक सबैंये की रचना भी है।

# कथा मोहिनी

कथा का त्रारम्भ किव मसनवी की परम्परा से करके परमात्मा के मोहिनी रूप की प्रशंसा करता है। उस मोहिनी की चाह संसार के सभी ज्ञानियों को है। प्राची देश के राजपुत्र मोहन को भी उसकी चाह है। वह उनकी व्यथा में पीड़ित था। वह एक दिन रात्रि को घर से निकल पड़ा। मोहिनी पहेली रूप में सबसे प्रश्न पूछती थी। मोहन से भी उसने ऐसे ही प्रश्न पूछे जिनका उत्तर मोहन ने सफलता पूर्वक दिया। त्रान्त में मोहिनी ने मोहन के ज्ञान की परीद्धा हो चुकने पर उससे पाणिप्रहण कर लिया। यहीं पर किव कथा का त्रान्त कर देता है।

# कथा की विशेषतायें

कथा का त्रारम्भ त्रान्य सूफी प्रेमाख्यान की भांति ही होता है किन्तु किव का उद्देश्य पहेलियां बुभाने का ऋषिक ज्ञात होता है। वह पहेलियों के द्वारा ही नायक के

ज्ञान को परखना चाहता है। इस पहेलियों वाले स्थल को पढ़कर कालिदास श्रौर विद्यातमा की कथा का ध्यान श्रा जाता है इसके श्रितिस्कत किन का परमात्मा की भावना 'मोहिनी' रूप में करना भी उचित है जो खुदा के सौन्दर्यमय स्वरूप का प्रतीक है। कथा में सूफी विचारधारा या श्रध्यामिक तथ्यों का स्पष्टीकरण श्रिधिक नहीं है। ऐसे स्थल एकाध ही हैं। 9

# कथा नलद्मयंती

निषध देश का राजा वीरसेन था। उसके नल और पुहकर दो पुत्र थे। वीरसेन का निधन हो जाने के पश्चातु नल राजा हुआ। विदर्भ देश के राजा भीम की कन्या दमयन्ती थी जो ऋत्यन्त सुन्दरी थी। नल और दमयन्ती दोनों में स्वप्न दर्शन गुणश्रवण चित्रदर्शन के कारण प्रेमारम्भ हुन्ना। नल दमयन्ती के प्रेम में विहवल था। वह कभी पवन से ऋौर कभी हंग से ऋपने प्रेम संदेश भेजना चाहता था। ऋन्त में हंस के द्वारा उसने श्रपना संदेश दमयन्ती तक पहुँचाया । दमयन्ती ने भी पत्र के द्वारा श्रपना बिरह कहला भेजा। रानी और राजा को इन दोनों का प्रेम व्यवहार ज्ञात हो गया श्रौर उन्होंने दमयन्त्री का स्वयंवर रचा। देवताओं के नल का रूप धारण करने के कारण नल के पाँच रूप प्रकट हुये थे, किन्तु दमयन्ती ने वास्तविक नल को पहचान कर उमके गने में मालः डाल दी । पाणिग्रहण हो चुकने के पश्चात् दोनों सानन्द रहने लगे, किन्तु ज्ञा में त्रापना सब कुछ हार जाने के कारण उन्हें देशत्याग करना पड़ा। मार्ग में उसकी एक बहेलिया एवं अजगर में भेंट, का वर्णन भी कवि करता है। वह जंगल में अमण करती हुई कुछ ऋषियों के पास पहुँची जहाँ पर उसे यह ज्ञान हुऋा कि अशोक वृत्त की पूजा से उसे अभीष्ट लाभ होगा। वह अपने सन् एवं शील पर टढ़ रही क्रन्त में उसकी भेंट कुछ सौदागरों से हुई जिनके साथे बह क्रपनी जनमभूमि पहुँची।

रूपवन्त श्रिति मोहिनी, मोह्यो सब सेंसार।
 श्रीर इसे पर ग्यान की, श्रावत नाहिंन पार।
 सिसिकित पुनि प्राकित पढी, वढी ग्यान की जोति।
 कोविद जिते जहान में, कीऊ नासम होत।

वाही बाते अति विकटः अरख सहत घट कोहू।
बुद्धि आगर नागरि सुभग, ऐसी भई न होई।
जेते स्थानी जगत में, सबकों उपजी हैंस।
जोर मोहनी मोहनी शेवत है निस् धौस।

कवि जान : कथा मोहिनी।

इधर नल को भी भारी विपत्तियों का सामना करना पड़ा। अन्त में जाकर वह अयोध्या नगर में रितुवर्न के यहाँ देवब्रत नाम से सारथी का कार्य करने लगा। दमयन्ती ने नल की खोज की और अन्त में स्वयंवर के बहाने उसने नल की पा लिया। नल ने किर जुआ खेला और राज्य पाकर आनन्द से रहने लगा। कुछ समय पश्चात् उसका निधन हो जाने पर दमयन्ती सती हो गई और कथा यहीं समाप्त हो जाती है।

### कथा-संगठन :

कथ। का त्रारम्भ कवि मसनवी पद्धति पर ही करता है। वह कहता है कि उसने नल-दमयन्ती की कथा कई ग्रन्थों में भिन्न प्रकार से वर्शित पाई है, किन्तु उन ग्रन्थों के नाम का उल्लेख किव नहीं करता है। यह त्र्यवश्य कहता है कि उसने उन सभी से सार लेकर त्रान्त में नल दमयन्ती की कथा को ल्याने ढङ्ग से वर्गित किया है:

वाँची में जु ग्रन्थन मांहि येक भाँति पाई पै नाहिं। सबही को मित चुनि-चुनि लीयो चतुरन हेत ऋरगजा कीयो। बहुत मिलौनी मिलै सुवास, ऋति सुगन्ध है लेत प्रकास।

किन्तु किव ने कथा में किन भिष्ण कहानियों का समावेश किया है, स्पष्ट नहीं होता, केवल 'त्रशोक दृत्त' के पूजन को छोड़कर त्र्यन्य कोई नवीन घटना का समावेश भी नहीं मिलता सूकी साधना या मिद्धान्त का स्पष्टोकरण भी इस कथा में कहीं प्राप्त नहीं होता है। यह प्रन्थ शुद्ध प्रेमाख्यान की कोटि में त्राता है। कथा पूर्णरूप से वर्णनात्मक है। दोहे चौपाई के ऋतिरिक्त सबैया का भी प्रयोग किव ने किया है जिनमें रीतिकालीन काव्य की स्पष्ट छाप है। दमयन्ती का नल को लिखा हुआ पत्र :

भूपन प्यास उदाम रहे निन, भोजन भूलेहु नाहिन बैहै।
फूल की माल जो सूंघत वाल, जरे तत्काल उमांस जुलैहे।
जोवन कैसे बनें विनता को, ऋबै जु पियारे को नाहन पैहें।
मेन करी ऋति मैन नें कोमल, ज्यों घिन घाम दरी नन जैहै।

कना पौराणिक है। ग्रन्थ का रचनाकाल हि० मन् १०७२ है।

# ग्रंथ लेला मजनूं

लैला और मजनूं की प्रेमकथा अत्यन्त प्रसिद्ध है। लैला और मजनूं के प्रेम का श्वारम्म पाठशाला ने होता है। दोनों एक ही माथ रहने तथा पढ़ने के कारण एक-दूसरे से प्रेम करने लगे। तभी लैला की माता ने यह भेद जानकर लैला का पाठशाला में पढ़ना

बन्द कर दिया। इस विछोह से मजनूं बहुत दुखी हुआ और उसने भिखारी का रूप धारण करके लैला के दर्शन किये। मजनू ने पवन द्वारा अपना संदेश भिजवाया।

मजनूं के पिता ने भी उसके प्रेम की बात सुनी और उसे सीख दी किन्तु मजनूं ने अपने उत्तरों से उन्हें परास्त कर दिया। वह मजनूं को साथ लेकर मक्के चला गया और वहीं रहने लगा। लेला भी मजनूं के विरह में दुखी रहती थी। मजनूं के पिता ने लेला के पिता से लेला का मजनूं के साथ व्याह कर दिने को कहा, किन्तु वह सहज ही सहमत न हुआ और लेला की प्राप्ति के लिये कुछ शर्ते रक्खीं। जब मजनूं उन शर्तों को पूर्ण करने के प्रयास में लगा हुआ था तभी इब्नसलाम लेला पर आसक्त हुआ और उसका ब्याह लेला के साथ हो गया।

एक बटोही के द्वारा इब्न श्रीर लेला के ब्याह का संवाद मजनू को प्राप्त हुश्रा। दोनों ने पत्र ब्यवहार के द्वारा श्रपनी ब्यथा प्रदर्शित की। इसी बीच मजनूं के पिता की मृत्यु हो गई, श्रीर मजनूं ने स्वप्न में सूर्य चन्द्र एवं तारों से बातें करते हुए श्रपने को देखा। कुछ दिन बाद उसे इब्नसलाम की मृत्यु का समाचार उपलब्ध हुश्रा। लेला श्रपने पित के विरह से श्रत्यन्त दुखी हुई श्रीर विलाप करती हुई सती हो गई। लेला की समाधि के पास मजनूं ने भी श्रपना प्राण्त्याग कर दिया श्रीर इस प्रकार उनका मिलन श्रवाध तथा शाश्वन हो गया।

### विशेषतायें :

किव का यह प्रनथ भी शुद्ध प्रेमाख्यान है। कथा में रसात्मक स्थल बहुत थोड़ हैं, वर्णनात्मक ही ऋधिक हैं। अन्य कथाओं की ऋपेत्वा किव ने इसमें प्रत्येक भावी घटना का निर्देश प्रसंग के आरम्भ में कर दिया है।

रचना दोहे चौपाई में है। कथा का रचना काल संवत् १६६१ है। कथानक फ़ारसी मसनवियों में त्रांति प्रसिद्ध है।

# कथा कलावतो

कथा का त्रारम्भ परम्परागत है।

विलापुर का राजा सिंघरथ था, उसकी रानी का नाम कनकावती था। निस्सतान होने के कारण वे सदैव दुखी रहता थे। एक दिन स्वप्न में सुरपित ने उसे पुत्र प्राप्ति का वरदान दिया। थोड़े दिन पश्चात् उनके पुरन्दर नामक पुत्र हुक्षा जो त्रात्यन्त विद्वान तथा सुन्दर था। उसे ऋपने सौन्दर्यका बड़ा गर्वथा। उसने ऋाठ विवाह किये थे। एक दिन मृगया के समय जंगल में उसने एक मनुष्य को रोते हुये देखा। पूंछने पर उसे ज्ञात हुया कि गिरिवर्त गढ़ के राजा सुप्ररास रत्नचूर और रानी रत्नात्रत की कलावती नाम की पुत्री अनुपम सुन्दरी है। कुंवर उसके नखिश को सुनकर आसक्त हो गया और बीन लेकर घर से निकल पड़ा, उसने बीन में ही अपनी विरह व्यथा गाकर सुनाई जिसे सुनकर राजा रत्नचूर मोहित हो गया तथा राजकुमारी कलावती का भी मन उसने हर लिया। पिता का विरोध न होने पर सहज ही उन दोनों का पाणिग्रहण हो गया।

कथानक में कोई नवीनता नहीं है, श्रांतिरिक्त इसके कि नायिका का पिता ब्याह का विरोध नहीं करता श्रौर सहज ही नायक श्रौर नायिका का मिलन हो जाता है। किन ने न तो सूफी विचारधारा की चर्चा ही इसमें की है श्रौर न नायक नायिका के प्रेमोत्कर्ष प्रदर्शन का प्रयास ही है। दोहे चौपाई के श्रांतिरिक्त किन ने बारहमासे के श्रन्तर्गन प्लवगंम छन्द का प्रयोग भी किया है।

कथा छोटी है तथा किव जान ने इसकी रचना केवल दो पहर में ही कर ली थी। रचनाकाल हि० सन् १०२३ है।

# कथा रूपमञ्जरी

किव ने इस कथा की रचना कहीं से सुनकर की है।

हस्तिनापुरी गाँव का राजा हस्तिमल था। उसकी अनेक पित्नयाँ थीं किन्तु उन सबकी पटरानी परमावती थी। उनके ग्यानसिंह नामक एक पुत्र उत्पन्न हुआ जिसकी मित्रता न्यायसिंघ से थी, वे दोनों घनिष्ठ मित्र थे और ज्ञान-चर्चा में ही अपना समय व्यतीत करते थे। एक दिन आधी रात तक इसी प्रकार की चर्चा करने के पश्चात् जब वे सो गये तो राजकुंवर ग्यानसिंह ने एक स्वप्न देखा। कुछ दिन पश्चात् उसने द्वितीय स्वप्न फिर देखा। पूछने पर ज्ञात हुआ कि स्वप्न में आने वाली सुन्दरी कंकनपुर के राजा कर्न एवं रानी हंसगवन की पुत्री, रूपमंजरी है। राजकुंवर उसकी प्राप्ति के लिये प्रयत्नशील होकर घर से निकल पड़ा। चार मास पश्चात् वह अपने निहाल पहुँचा और वहाँ उसका एक चित्र देखा। उससे प्रेरित होकर वह फिर अपनी साधना में लग गया, और दो महीने के बाद कंकनपुर पहुँच गया। वहाँ उपवन में राजमहल की मालिन से भेंट हुई जिसे उपहार देकर कुंवर ने अपना कार्य करवाने को मना लिया। मालिन के कहने पर रूपमन्जरी उपवन में कंवर से मिलने आई। कुंवर को देखकर वह भी रूपानकत हो गई। इसी बीच कुंवर का साथ कुछ तपस्वियों से हुआ जिन्होंने राजकुंवर को सफलता का आशीवाद दिया। रूपमन्जरी और ग्यानसिंह

का विवाह उनके मातापित। के अनजाने में ही इन तपस्वियों के द्वारा सम्पादित हुआ रूपमञ्जरी राजकुंवर के साथ चल दी, मालिन के द्वारा राजपरिवार में यह बात व्यक्त हुई अौर जबतक उन्हें पाने या खोजने का प्रयास हो तपस्वियों के आशीर्वाद से वेप परिवर्तन करके जोगी जोगिन के वेष में दोनों हस्तिनापुरी पहुँच गये और प्रेमपूर्वक कालयापन करने लगे।

श्रन्य छोट प्रेमाख्यानों का श्रपंत्ता कथा रूपमञ्जरी में रसात्मकता श्रिषिक है, वैसे नायक के कध्टों या प्रेम की उत्कर्षना का वर्णन इसमें भी श्रिष्ठिक नहीं मिलता। कथा वर्णनात्मक ही श्रिष्ठिक है। 'रूपमन्जरी' के उपवन में ग्यानसिंह का मिलने श्राने पर किव का वर्णन कुछ रहस्यात्मक हो गया है।

> पात वसन की सोभा रूपन, फूले सो पहिरि आभूषन। मधुर वचन मधुकर बढु बोलें, अंवर पत्र पौन लगि भोले॥

> > येक पाव तरवर खरे तकन चौंप मन माहिं। रुपमन्जरी स्त्राइहै करे विद्धौना छांहिं॥

गुरु की महिमा का भी वर्णन है, जो गुर की सेवा एकाग्रचित से करता है, उसकी सब इच्छायें पूर्ण होती हैं। गुरु जिस प्रेमगांठ को बांध देता है वह इतनी बुल जाती है कि फिर खुल नहीं सकती:

जो गुर की सेवा करे इक मन इक जिय होइ। इंछ्या पूजे पान की चिन्ता रहे न कोइ॥ तथा

पैमुगांठि पुनि गुरु की दई, पुलत न नेकु महाधुरि गई।

बह कथा भी कवि जान ने ग्रत्यन्त ग्रल्पकाल में ही पूर्ण कर दी थी।

देतप्याली मन्जरी, कुंबर करत है पान। स्त्रियन सुनी मुख ऊचरी, लगे तीन ही जाम।।

इस कथा का रचनाकाल नहीं दिया गया है।

# कथा विजरवाँ साहिजादे, व देवल दे की चौपई

इस कथा में त्रालाउद्दीन के पुत्र खित्रखां तथा कर्णभूधार की पुत्री देवल दे की प्रेम कथा वर्णित है। त्रालाउद्दीन ऋत्यंत प्रतापी त्राौर वीर राजा था। राज्य पाने के पश्चात् उसने मानिकपुर, देविगिर, दिल्ली, रण्थम्भौर, चित्तौर, मालवा ख्रादि देशों को जीत लिया। सागर के पास राजा कर्ण निवास करना था, उसके ख्राधिपत्य न स्वीकार करने पर अलाउद्दीन ने स्वयं उस पर आक्रमण किया। राजा कर्ण हारने की संभावना देखकर भाग खड़ा हुआ उसकी रानी कं बला को अलाउद्दीन ने अपनी पटरानी बनाया। देवलदे जो राजा कर्ण की पुत्री थी, अपने पिता के पास गुजरात गई। देविगिरि के राजा सिंहदेव को उसकी चाह थी। राजां कर्ण ने देवल दे को देविगिरि भेज दिया। मार्ग में ही अलफखां ने, जो अलाउद्दीन का पुत्र था उसे घर कर देवल दे को पकड़ लिया और उसे लेकर दिल्ली आया। यहाँ खिल्लखाँ में अपने भाई की रूप की छिव पाकर देवलदे खिल्लखाँ से प्रेम करने लगी, खिल्लखाँ की माता अपने भाई की एप की छिव पाकर देवलदे खिल्लखाँ से प्रेम करने लगी, खिल्लखाँ की माता अपने भाई की पुत्री से उसका विवाह करना चाहती थी और इस इच्छा की पूर्ति के लिये उसने चार चेरियों के द्वारा देवल दे को मरवाना चाहा। देवलदे कैंद में अत्यंत दुखी थी और खिल्लखाँ उसके बाहर। गुप्त रूप से उनका कभी कभी मिलन होता था, देवलदे को यह जानकर कुछ संतोप हुआ कि खिल्लखाँ उसके विरह में दुखी है।

कथा वर्णनात्मक श्रिधिक है जिसपर इस्लामी संस्कृति का प्रभाव है। कथा के श्रारम्भ में किव ने 'रूप' की प्रशंसा करते हुये 'प्रस्तावना' लिखी है तो उसकी श्रन्य रचनाश्रों में प्राप्त नहीं होता। वह लिखता है कि सौन्दर्य इस संसार को श्राक्पक बनाता एवं प्रेमोदभ्त करता है:

> ्पवन्त कीने नर नार, धरनी को छवि भई ऋपार । रूपवन्त मुख दर्पन बान, जिथ की रूप दिखायौ ऋप ।

> > रूपवन्त की देषि के ताकत सब संसार। नैननि की ज्यों रूप है, जीवत इहीं ऋषार॥

किन के सा के मध्य त्रापनी शुंगार प्रियना का परिचय भी स्थल स्थल पर दिया है। एक स्थल पर वह राजा कर्ण के त्रान्त:पुर की चर्चा करते हुये लिखता है:

पान भार है अधर की, नैननि अंजन भार। भूषन अति भारी लगें, नारि रही थिक हार।

कथा कलन्दर, कथा तमीम अन्तारी, कथा अरदसेर पानिसाह की, कथा कौन्हली की, कथा कुलवन्ती की, कथा सीलवन्ती की, कथा सतवन्ती की, वल्किया विरही की कथा आदि प्रेमाख्यानों का न तो कथा क ही सुकीपरम्परा में आता है और न स्वरूप ही।

कथा कलन्दर, कथा तमीम ब्रान्सारी, कथा ब्रार्ट्सरपातिसाहि की, कथा कौतूहली की कथायें गुद्ध प्रेमाख्यान हैं। इनमें किव का उद्देश्य केवल एक कथा की वर्णनात्मक ढंग से रचना करना है।

कथा कुलवन्ती, कथा सीलवन्ती, कथा छ्विसागर, कथा निर्मलदे ब्रादि ऐसी कथायें हैं जिनके द्वारा किव किसी भाव का (पातिव्रत, शीलरक्षा या सदाचरण का ) स्पष्ट करना एवं उसका महत्व प्रदर्शित करना चाहता है। इन कथाओं में किव नायक के चरित्र को मर्यादा से गिरा हुआ दिखाता है। वह लोभी, कामी एवं कोधी होता है। उसकी खोर से नायिका के शील, कुल एवं सत्त को डिगाने का भरसक प्रयत्न होता है, किन्तु नायिका प्रलोभन ख्रौर प्रवंचनाख्रों के मध्य भी, अपने धर्म की रक्षा करती है। कथा कुलवन्ती में सौदागर की पुत्री कुलवन्ती कामुक 'कुतुबदी' के दर्शनार्थ नहीं जाती ख्रौर उसका ख्राकर्षण ख्रस्वीकार कर कुल की रक्षा करती है। उसके चरित्र के वशीभृत हो कुतुबदी उसे अपनी पुत्री के रूप में स्वीकार कर लेता है।

'कथा सीलबन्ती' में एक सौदागर की पत्नी ऋत्यन्त 'शीलवान' है। उसके सौन्दर्य को एक बाजदार उसे पित को विदा करते समय देख लेता है। नारी स्वभाव से सुन्दर वस्नालंकार पर मोहित होती है। बाजदार ने भी सुनारिन नथा रंगरेजिन के द्वारा सीलबन्ती पर ऋपना प्रभाव डालना चाहा किन्तु उसने एक न सुनी और वह ऋपने श्लील पर ऋडिंग रही।

सीलवन्ती का रंगरेजिन को यह उत्तर:

सीलवन्ती कवि जान किह, रंगी लाल के रंग।
जी लौं जीवें ना मिटे, पीति चटक श्रंग श्रंग॥
बड़ा ही मार्मिक है।

कथा सतवन्ती में भी मन्सूर नामक सौदागर की पतनी 'सतवन्ती' पनवारिन, कलांलन, मालिन त्रौर जोगिन इन चार दूतियों के प्रयास करने पर भी त्रपने सत्त की रहा करती है।

कथा निरमलदे में, निरमलदे च्त्रिय विधवा है, जिस पर वहां का राजा रूपासक हो गया। राजा ने दूती के द्वारा उसका पातिवत डिगाना चाहा, किन्तु वह अडिग रही। राजा ने जब कामासक होकर उसे बलात् पाना चाहा, तो उसने आकर्षण के मूल अपने दोनों नेत्र निकाल दिये जिससे प्रभावित होकर उस राजा ने भी भविष्य में फिर कभी ऐसा नहीं किया।

यह कथा भी पूर्ण रूप से बर्णनात्मक है तथा सूक्षी प्रेमाख्यान परम्परा में नहीं त्राती।

### भाषा :

कवि की भाषा ब्रजभाषा से ऋधिक प्रभावित ज्ञान होती है। कवि ने प्रयासपूर्वक किसी माहित्यिक भाषा का प्रयोग नहीं करना चाहा है। भाषा के सम्बन्ध में किय का एक निश्चित दृष्टिकोण है। उसका विचार है कि काब्य-रचना उसी भाषा में होनी चाहिये जो सहज ही बोली और पड़ी जाती हो। सफल काब्य के लिये साहित्यिक भाषा का प्रयोग त्रावश्यक न होकर उसमें उिक प्रधान होती है। साधारण बोली में जो कोमलता एवं माधुर्य है, वह संस्कृतिमिश्रित भाषा में नहीं। यही कारण है कि किव काब्य में दैनिक प्रयोग की भाषा का उपयोग उचित मानता है?।

ब्रजभाषा का प्रयोग उसके 'हों, वामें, तातें, बितयां, बिही' ऐसे प्रयोगों में स्पष्ट देखा जा सकता है। किव ने संज्ञा क्रियापद का निर्माण भी किया है, जैसे कथा से कथी।

जान ने त्रारबी, फारसी या संस्कृत शब्दों का प्रयोग त्राधिक नहीं किया है। लोक कियों का प्रयोग भी है 'तिय बिन घर नाहिन बने, ज्यों मोती बिन सीप' तथा 'भई है बात छुळून्दर नाग' 'शील बिना कवि जान किह घर घर रूप बिकाइ'। शब्दों के तद्भव प्रयोग भी पाये जाते हैं जैसे 'हरनंषी'।

### छन्द :

किव ने श्रन्य सूफ़ी प्रेमाख्यान रचियताश्चों की श्रपेद्धा छन्दों के प्रयोग में उदारता का परिचय दिया है। उसके प्रेमाख्यानों में प्रयुक्त छन्द, चौपाई, दोहा, चौपई, सवैया सवङ्गम मुख्य हैं।

### ग्रलंकार:

किव की विशेषता रचनाम्मों की पंक्तियों की द्रुतगामिता में ही देखी जा सकती है त्रीर यही कारण है कि किव का ध्यान त्रलंकार की त्रोर त्राधिक नहीं है। उसके काव्य में स्वाभाविक रूप से प्रयुक्त उपमा, रूपक, त्रानुप्रास, उत्प्रेचा, दृष्टान्त त्रलंकार ही प्रमुख हैं।

भाषा श्रानी जो मुख श्राई, ग्वारेरी हू मनसा धाई। लिषत हाथ ना हेन श्रकृलावै, पढत नहीं रसना श्ररसावै। कथा कनकावती।

२. मुख त्रानी जो तिय में श्राई, भाषा जो त्राई सो श्रानी। रहबो बागर भाऊ किम, भाषा त्रावें भली। पे दिन दिग ज्यों साँक, तैसा भाषा उकति दिग। उकति विसेष सांचु के जानहु, भाषा श्रावें सो गानहु। उकति भली भाषा में श्रावें, तो वह सोना सुगन्ध कहावं। संस्कत ग्याररे मिलावों, मद्य विलाय के साज बजवे।। यह कृंचल वामें कठिनाई, ताते कहि बहु जुगति जताइ।

#### रस:

जान किव के ग्रन्थों में शृङ्गार रस का पूर्ण प्रसार दृष्टिगोचर होता है। इनके दुखान्त ग्रन्थों में भी करुण्रस के दर्शन नहीं होते। किव घटना का उल्लेख मात्र करके कथा का त्र्यन्त कर देता है। वीर रस का भी किञ्चित परिचय जान के किसी-किसी ग्रन्थ में हो जाता है।

# विरह एवं विप्रलम्भ शृंगारः

श्रान्य सूक्षी प्रेम प्रबन्धों की भाँति जान कांव के प्रेमास्यानों में विरह की व्यापकता नहीं रहती। कुछ प्रेमास्यानों में वर्णन की प्रचुरता के कारण केवल विरह-व्यथा का मंकेतमात्र रहता है, किन्तु कुछ प्रेमास्यानों जैसे कथा पुहुपबरिपा, कथा कंवलावती, कथा कनकावती श्रादि में इसका विस्तार लिखत होता है। विरह-व्यथा का वर्णन करना श्रामम्भव है। प्रथम तो वह उस वेदना में इतना निमम्न रहता है कि वह स्वयं भी उमका वर्णन करने में श्रामम्भ रहता है दूसरे उस वेदना को सुनने वा गा भी सुन नहीं सकता।

पिय की भेदु जीव ही जाने।
जी हूं कहीं आपनी भेदु, सुनत करेजा भीर है छेदु।
सो जाने जेहि श्रङ्ग में विरह लेत विस्तार।

एक बार विरह उद्भूत हो जाने पर फिर उनको शान्त करने का कोई उपाय नहीं है, चाहे स्वयं धन्वन्तरि ही क्यों न उनकी श्रौषधि करना चाहें।

> विरह रोग उपज्यो घट माहि, ताकी श्रौपघ तुम पहि नाहिं। जौ उठि श्रावे स्त्राप धन्वन्तर, जानत नाहिं कहा मन श्रन्तर।

विरह या प्रेम का रोग चाहे कितना ही श्रासाध्य क्यों न हो, वह है साध्य ही। कित जान तो स्पष्ट कहते हैं:

> कोन काज मनु पैमु विनु, कहा दीप बिन गेहु । जैसे धरती मेह बिनु, नेह बिना ज्यों देहु ।

जिसके हृदय में विरह या प्रेम उत्पन्न हो। जाता है वह प्रिय के अतिरिक्त और किसी का चिन्तन नहीं कर सकता। विरह दबाने से और बढ़ता है, व्यापक होता है, विस्तार पाता है:

विरह बसै जाके मुख नैन, देखे पिय भाषे प्रिय वैन । विरह रोग उपने जेहि कान, मीत नांव विनु सुनै न त्रान । प्रेम बस्यी जेहि प्रान में, ताकी त्रानन चिन्त । जर्ह-जर्हें नेन पसारिहे, तहँ-तहँ देपै मिन्त ॥

प्रेम जाग्रत हो जाने पर मर्यादा पालन एक समस्या बन जानी है।

सुकेसी भी इसी प्रकार कुंवर से बिछड़कर दुखी हुई श्रौर उसे घर बन्धन प्रतीत होने लगा:

> वर मोपर वेरो कियो वरो न छानत पास। पान पतो प्रीतम बिना निस दिन रहौँ उदास।

कहीं कहीं विरह की व्यञ्जना ऋति को सीमा तक पहुँच गई है, जैसे विरही के तप्त पैर रखने के कारण पृथ्वी पर ग्रीष्म ऋतु होने की कल्पना:—

"चरन धरन धरनी जिर जाइ, नानें कीनीं ग्रीपमनाइ।"

वेदना के फलस्वरूप, निरन्तर अश्रुपवाह होने पर भी शरीर की वपन नहीं बुकती:-

भरे नैन रहे भर लाइ, तौऊ तन की तपनि न जाइ।

पट्ऋतु एवं बारहमासे की चर्चा उद्दीपन विभाव के श्रांतर्गत होती है। किव जान ने भी इसकी चर्चा की है। सावन ऐसे सुखद एवं कीड़ा पूर्ण महीने में भी, विराहिण्यों की श्रवस्था कितनी दुखद होती है:

बहुरो भयो जगत में सावन, ब्याकुल कीनी बितु मन भावन। बोलत पिक चातक घन घोर, कौंघा कौंघत नाचत मोर। मेघ बृंद से तीछन बान, छेदत बिरहिन के तन प्रान॥

> त्र्यस्न बसन रंन संजोगिनी, पेन्हत है करि चाइ। त्र्यासुं रक्त में बिरहनी, पहरत वसन रंगाइ।

कार्तिक की शीनल चिन्द्रका उसे ग्राग्नि से भी ग्राधिक दुखदायी है:

चंद चाँदनी देखिके संजोगिनी हुलास। बिरहनि भाषे जरि उठे धरनी ग्रौर ग्रकास।

कहीं कहीं किव की उपमा हास्यास्पद हो गई है जैसे:

बिरहिन को कोइल की कृक, लागत मानहु गोली बन्दूक॥

कथा पुहुपबरिपा के त्र्यतिरिक्त कथा कंबलावती में भी, कवि ने विरह पर त्र्यपने विचार प्रगट किये हैं। जब कुंबर का पत्र लेकर तीता कंबलावती के पास जाने की उडा ते। कुंबर का मन दुविधा में था। उसका संदेशभार हल्का हो गया था किन्तु तोता क्या कंवलावती के पास तक पहुँच सकेगा या कंवलावती भी उसकी वेदना समभ सकेगी आदि शंकायें उसके हदय में थीं।

पंची लेइ गयो जब पाती, कड्ड मलीन कड्ड निरमल छाती।

कंवलावती का पत्र पाकर कुंवर ने उसे ऋतिशीघता से नेत्रों के ऊपर रख लिया, कितनी स्वाभाविक व्यञ्जना है। प्रेम भाव की, उन्माद की यह छुटा कहीं कहीं ही प्राप्त होती है:

'पाती कंवलावत की दीनी, देषति कुंवर नैन धरि लीनी।'

जिन वस्त्रों का सम्पर्क कंवलावती से हो चुका था, कुंवर ने उन्हें न तो देह से पृथक ही किया श्रीर न धुलाया ही। उन वस्त्रों से ही उसे कंवलावली का संसर्ग प्राप्त होना था:

'जिन बसन तुम्ह तें भये हाते, नाहिं उतारे धोये नाते।

प्रिय का रूप सौन्दर्य प्रेमी को नित्य आकर्षित करता रहता है किन्तु यदि कोई कहें कि प्रेमी उसका पूर्ण वर्णन कर दे तो यह सम्भव नहीं। बहुत कुछ तुलसी के अनुसार ही कवि जान ने भी कथा रतनमंजरी में ऐसी भावाभिव्यक्ति की है:

> नैनिन कें रसना नहीं बरनत रूप सुभाइ। रसना बिन देखीं कहैं, तातें कही न जाय॥

जो लोग विरद्द व्यथा में पूर्ण रूप से परिपक्व हो जाते हैं उन्हें ही संयोग सुख लाभ होता है:

> विरह पन्थ जो मरि मरि जीवे। ऋंबत ऋघर महारस पीवे।

जिसके हृदय में एक बार वह नैन कोर गड़ जाती है, वह फिर जीवन भर उसकी कसक नहीं भूलता:

नैन बान कवि जान किह, जिंह उर लागत त्राइ। सालि करेजे में रहे करक न कबहूँ जाइ।

कथा कलायनी में तो कवि स्पष्ट कह देना है कि सुख की प्राप्ति के लिये साधक को दुख महना ही पड़ना है:

### [ 888 ]

यहे पुरानन में लिष्यो जान लेहु कहि जान। सुष काजे दुख देषिये तो सुपु होइ निदान।।

इस प्रकार किय ने विरह की चर्चा अपने प्रेमाख्यानों में यथेष्ट की है। साथ ही उसने मुक्तक ग्रन्थों के रूप में भी विरहसत, बारहमासा, वियोगसागर आदि की रचना की है।

## संयोगशृंगार:

संयोग पत्त के वर्णन विशेष स्नाकर्षक नहीं हो सके हैं क्योंकि उनमें केवल वर्णना-त्मकता है, कहीं सुखानुभृति की भावात्मक व्यञ्जना नहीं।

'बरके गिह गर गई लगाई, इक भये दूसर कहा। न जाई' कहकर किव रितिकियात्रों के वर्णन त्रारम्भ कर देता है जिनमें त्रश्लीलता के साथ ही केवल परम्परापालन का त्राप्रह ही त्राधिक ज्ञात होता है। किव ने त्रापनी इस सम्बन्ध की पूर्ण जानकारी का परिचय कंद्रपकलोंल, मान विनोद, रसकोष, रसतिरिगिनी त्रादि प्रन्थों में दिया है। कहीं कहीं नायिका भेद का भी उल्लेख है:

यूंघट पट मेती नऊढ़ा, ऋति निरमाई दुराइ। बरिषा रित के चन्द ज्यों, मांकि-मांकि फिरि जाइ।

प्रत्येक प्रबन्ध में नखिशिख वर्णन की परम्परा का पालन है। श्रिशिकांश वर्णन रूढिबद्ध हैं। उपमानों की संयोजना नवीन नहीं है, जैसे:

मांग सेन मुकनाहल भरी, मधि कालिन्दी के मुरसरी।

< X

कहा स्यामता बार बलानों, मधुप कि निसा साँवरी मानों।

× ×

नाक कीर मुकता ऋधिकार, मोलन में मोलत संसार। (कथा पुहुप वरिपा)

कपोल की अहिणामा के बारे में किव की कल्पना देखिये:

दोऊ कपोल त्रमोल सुहाये, कुंकुम इंगुर घोरि बनाये।

x x

देषि नासिका रह्यो न धीर; चप्यौ करी मकरी मनु कीर।

(कथा रतनमचरी)

इसी प्रकार ऋङ्ग प्रत्यङ्गों का वर्णन करने समय कवि कहीं-कही ऋति कर बैठा है जैसे किट की एक साथ ही चीने, सिंघ एवं बरैया की कमर से तुलना। इन उपमान एवं उपमेय में किसी भी प्रकार का साहश्य लिज्ञत नहीं हो ।।

> किट कर माहि बारिमी त्रावै, बार-बार देवै तो पावै। कहयन चीनौ सिंघ तनइया, इनकी उपमा देत बलइया।

इसी प्रकार श्रधरों की चर्चा करते समय मुंह में पानी भर श्राने की वात भी कुछ समक्त में नहीं श्राती:

> त्राधर भेद काष जन काहि, नैकुन वरन्यौ जाहि। नांव लेन मुप मिष्ट है, पानी भरि - भरि आह।

## ऐतिहासिक तत्वः

कथा खिज्रखां साहिजादे वा देवलदे की चौपइ में कवि ने खलाउद्दीन के बेटे, खिज्र खाँ एवं त्रालफ खाँ सिपहसालार का वर्णन त्राया है। राजा रामदेव से देवगिरि का लेना, मानिकपुर पर अधिकार करना, रकुनुद्दीन से दिल्ली का सिंहासन छीन लेना नथा सबसे दण्ड लेकर ग्रपना त्राश्रित बना लेने का उल्लेख है। इसके पश्चात् कवि सिपह-सालार श्रालफ खां के द्वारा रणधम्भीर पर किये गये त्राक्रमण का वर्णन करता है। गौड़ का राजा राय हम्मीर देव चौहान था। छ: महीने तक गढ़ घरने के पश्चात राजा हम्मीर देव मारा गया। उसके पश्चात चित्तौरगढ के घरे का उल्लेख है। खिज्रखाँ की चित्तीर का ऋधिकारी बना दिया गया। इसके बाद मालवे के राय को परास्त किया, दुर्गमगढ़ को छ: साल तक घेरे पड़ा रहा, उसके राय को परास्त करके जब लौट रहा था तभी उसे राजा कर्ण की उद्दग्डता का परिचय मिला। भक्त लाँ राजा कर्ण की जो सागर के पास रहता था हराने चला। राजा कर्ण अपनी रानियों को छोड़कर भाग गया। उसकी पुत्री देवलदे उसके साथ गुजरात गई। देवगिरि का राजा सिंहदेव, देवलदे की प्राप्त करना चाहता था। राजा कर्ण की भी सहमति थी। ऋतः उमने देवलदे को वहां भेजा किन्तु मार्ग में ही ऋफजलखां ने उसे पकड़ लिया ऋौर दिल्ली ले श्राया। इसके बाद श्रला उद्दीन के पुत्र स्विज्ञखां से देवलदे की प्रेम-कथा वर्शित है।

उपरोक्त वर्णनों में कुछ का साम्य तो इतिहास से हो जाता है और कुछ का नहीं। देविगिरि के राजा रायदेव पर त्याक्रमण की घटना ऐतिहासिक सत्य है। रण्थम्भीर को अधिकृत करने का प्रसङ्ग भी इतिहास में आता है। चित्तौरगढ़ को जीतकर उसका अपने पुत्र खिब्रखाँ को अधिकारी बना देने की चर्ना भी इतिहास में आती है। ऐनुल्मुल्क की मालवा विजय भी इतिहास प्रसिद्ध है। इन घटनाओं के इतिहासप्रसिद्ध होने के साथ ही किव कल्पना का भी हाथ जान पड़ता है। इतिहास में जहाँ सिपहसालार उलुगखाँ

का नाम त्राता है, वहाँ इस प्रन्थ में त्रालफलाँ का उल्लेख है। उलुगलाँ का त्रालफलाँ ध्वनि साम्य होने के कारण हो जाना त्राश्चर्य जनक नहीं। गुजरात के बघेल वंशीय राय कर्ण का परास्त होकर त्रापने परिवार को छोड़ जाना तथा उसकी स्त्री त्रारे पुत्रियों का सुल्तान के दरबार में भेजा जाना ऐतिहासिक माना जाता है, किन्तु देवलदेवी का बच कर त्रापने पिता के साथ भाग जाना एवं कई वर्ष वाद त्रालफ खाँ के हमले में पकड़ा जाना, खिज्र काँ के उससे प्रेम त्रारे विवाह की बात काल्पनिक जान पड़ती है । इन दोनों के प्रेम की कथा खुसरों ने भी त्रापनी मसनवी 'देवल रानी' या 'त्राशिका' में कही है।

जहांगीर का परिचय केवल प्रशंसात्मक है। ऐतिहासिक घटनात्रों का उल्लेख शाहजहाँ के शासनकाल से सम्बन्धित है। त्रासफखाँ, महावतखाँ, दौलतखाँ, चौहान ग्रादि उमरात्रों का उल्लेख है। दौलतखाँ के द्वारा पहाड़ी राजात्रों के दमन का वर्णन भी कवि जान कृत 'कथा पुहुपबरिघा' में श्राता है?।

प्रेमाख्यान 'छीता' में शाहजहाँ के राज्य विस्तार का भी उल्लेख है। दौलताबाद (देवगिरि) श्रौर बीदर के किलों को हस्तगत करने का वर्णन दिया हुश्रा है। 3

२. बड़े - बड़े जाके उमराव, नीके - नीके करिहं उसाव। ग्रासफखाँ थंभिन पित साही, ऐसी दीन्हों ज्ञान इलाही। साहिजहाँ बहुते सुख पावे, जी भावें सो किर दिखरावे। दयावन्त सम्पूरन ज्ञान, वाकी सम उमराव न श्रान। श्रीर महावत खाँ वलवन्त, जाके संग बहुते साबन्त। जहाँगीर पृथ्वी के पाल, सहंसाह भये दस काल। कियों ग्रचानक साहि पयानो, सकल जगत पल में थहरानो। तेहि छन दौलत खाँ चौहान, रोपे पांब मेड़ पर श्रान।

नीके राख्यों कांगरी, स्वामि धर्म जो माहिं। ऋतिफखान जाको पिता, तातै श्रचरज नाहिं॥ एक बार सब भिले पहारी, वेरो कियो भयो जुध भारी। जेते श्रादि पहारी राजे, एक एक करि सबहीं भाजे। सा हेजहाँ सुनि एहू भाष्यो, गाढ़ेपाड़ भलै गढ राख्यो।

इनको हादो क्याम खाँ, मानौ मेरी साहि। दौलत खाँ को बावनी, पै करिन्नौं समन्ताहि॥

३. साहिजहाँ बलु कहा बषानी, महाबली समं कोकी श्रानी श्रपते दलबल के परसाद, लीने बादि दौलताबाद लियो देवगिर पुनि बिद्र जागु रसव ठौर। साहिजहाँ नित देस ले श्राज श्रीर कब श्रीर।

मध्यकालीन भारत : डा० परमात्मा शरण

त्रौरंगजेब के श्रपने भाइयों को मारकर राज्यसिंहासन पर बैठने की घटना का संकेत कथा 'नलदमयन्ती' में है ।

### सामाजिक तत्व:

कवि जान कृत रचनात्रों में लांक-जीवन के तत्व कुछ ऋषिक हैं। व्यक्ति के जन्म से लेकर मरण तक के प्रमुख संस्कारों का वर्णन है। जन्म होने पर चौक पुराना, मंगलकलश रखना, बधाई गाना ऋादि ऋाज भी प्रचितित हैं। विद्यारम्भ करना तथा क्त्रियवर्ग की शिह्म के विषय ऋादि की चर्चा भी इनके ग्रन्थों हैं। व

विवाह के सम्बन्य में उदार धारणाओं का प्रारम्भ इनके समय में हो चुका था। कन्या इच्छावर प्राप्त करना चाहती थी, किन्तु ऐसा करने में कुलमर्यादा एवं लोक लज्जा बाधा डालती थी। कभी कभी तो कन्या देवी घटनाओं का सहारा लेकर अपनी इच्छापूर्ति में तत्पर होती थी और कभी पहेलियों या प्रश्नों के उत्तरों से बर की योग्यता का बिरचय पाती थी। विवाह का अर्थ सुख माना जाता था और यह तभी प्राप्त हो सकता था जब वर एवं कन्या का मतसाम्य हो, अतः कन्या और वर की सम्मित विवाह की समस्या में महत्वपूर्ण होती थी। विवाह की तिथि आदि का शोधन भी होता था! जन्म होने पर ज्योतिष्यों, पंडितों द्वारा बनाई गई जन्मपत्री जीवन संबंधी घटनाओं का सही लेखा देती थी। वैवाहिक संस्कारों का विस्तृत वर्णन इनके काव्य में नहीं मिलता है, किन्तु लगन आदि का उल्लेख आजाता है।

जीवन का स्नानन्द संयोग ही था। पुत्र के लिये पत्नी की स्नावश्यकता थी। पत्नी का स्रनुगामी होना हेय था। पनघट लोक सौन्दर्य का जमघट था। वहाँ नारियाँ स्रपनी चक्लता एवं सौन्दर्य से जीवन विखेर देती थीं। नारी का शील, कुल एवं सत् की रहा परमकर्वव्य था। वही नारी धन्य थी जो शील की रहा कर सके। राजा स्वेच्छाचारी भी होते थे। स्रपनी कामलिप्सा की पूर्ति के लिये वे तरह तरह के उपाय करते थे। राजा

पिंगल श्रमर न्याकरन मरथु , सब ग्रंथिन के भाषतु श्ररथु । कबहूँ हाथी कूट लराविहि, कबहुँ हरन जुग्यो मैं भावे । (कथा कलावती)

बहुते नीकी सभा बनावें, सुरपित थके कौतिक आवे। (कथा पुहुपबरिषा)

२. व्याह विना संतान न होई, मुथे नाम न लेहें कोई। (कथा खुविसागर सीलनिधान की)

जाके यंग-संग लाल है सुफल बहै जग नारि। (कथा पुहुष वरिषा)

## [ ४१५ ]

निरंकुश था, वह त्र्रपने मन्त्री से लेकर निम्न त्र्रमुचर तक पर एक छत्र शासन करता था । उनकी मर्यादा का ध्यान उसे न था ।

जीवन के त्रांत पर किव ने कहीं दुख प्रकट नहीं किया है प्रत्युत ग्रन्थ लैलेमजंन् में मृत्यु के उपरान्त शाश्वत मिलन की त्रोर संकेत किया है।

# स्फुट प्रसंग ः

पाहन सेती कैसी प्रीत, समभत नाहिं नेहु की रीति। जो त्मया के पीर हो पाय, हाथ पकरि ना लेत उचाइ। वाका जै हम आसंपरि हैं, वाके नैन तीर न मिर हैं। जो तुम्ह बकहो सब दिन रात, येक तुम्हारी सुने न बात। नैन सहज यहु अंधरी आहि, कछु रंचक सूभे ना ताहि। सवन आहि पै सुनत न नेक, सिल्पकार कीने हैं छेक।

शैली एवं विषयों की विविधता के कारण, रीतिकालीन साहित्य में जान कि का विशिष्ट स्थान है। जितने प्रेमाख्यान जानकिव ने लिखे हैं, उतना ग्रन्थ सम्पूर्ण हिन्दी सूफ़ी-कब्य में उपलब्ध नहीं होते।

श्रामें भाजत श्राम्याकारी, पालें राइ देत बहु गांरी।
 कथा कामलता की चौपाई।

# ज्ञानदीप

# (कवि शेखनबी कृत)

#### जीवनचरित्ः

कवि के जीवन-चरित्र सम्बन्धी कुछ ही तथ्य 'ज्ञानदीप' में त्रान्तर्साद्य रूप में उपलब्ध होते है। किव का नाम 'शेख नबी' था। इनका स्थिति काल सम्राट जहांगीर का शासन काल ज्ञात होता है। ग्रन्थ का रचना काल हि० सन् १०२६ दिया हुन्ना है त्रातः सन् १६१६ ग्रन्थ का रचनाकाल निश्चित होता है। किव जौनपुर सरकार के दोसपुर थाने के त्रान्तरगत त्रालदेमऊ को त्रापना निवासस्थान बताता है।

कवि श्रपने ग्रन्थ के सम्बन्ध में लिखता है कि उसने इसमें 'शब्द श्रमर, गुण, पिंगल वीर, सिंगार, विरह ब्रादि वर्णनों के श्रितिरिक्त जोग का वर्णन भी किया है। कि श्रात्यन्त विनम्न है। वह श्रपने को तृष्णा, लोभ, कोध ब्रादि का मांडार मानता है। संसार में जितने भी श्रवगुण हैं वह उन सबको श्रपने में पुञ्जीभून हुन्ना देखता है, उन सब श्रवगुणों के मध्य केवल एक गुण है कि वह परमात्मा का स्मरण करता है?। उसी एक

> तुःना लोभ कोध जिय कीन्हें, मोर मोर लाए लब लीन्हें। सब ऐगुन हैं मीहि पहं, एके गुन गंभीर। लें लें नाव रावरों, पोषकं ऋधम सरीर ॥

को वह आत्मसमर्पण कर देता है । वह पाठकों से अपनी बृटियों की ह्मा चाहता है, साथ ही अमरकोश से लिलन शब्दों की योजना में उसे सहायता मिली है इस सत्य को भी स्वीकार करता है। इस कथा के कहने में उसका एक ही उहे श्य है आनन्द का सजन। यदि इस कथा से पाप का नाश एवं पुष्य का उदय हो सका तो वह अपने को धन्य सममेगा । कथा के सम्बन्ध में किव कहता है कि उसने इस कहानी को सुना था और उसी को उसने अपनी भाषा शैली के अनुसार लिख दिया है । किव परमात्मा के निर्मुण स्वरूप का ध्यान करता है । मुहम्मद साहब की प्रशंसा करते हुये किव उनके नूर का उल्लेख करता है, उन्हें किलयुग के पापियों को तारने वाला कहा है, कलमा पाप नाश का साधन है, मुहम्मद मनुष्य के सहायक हैं ।

#### कथा-सारांशः

त्रारम्भ में परम्परानुसार निर्मुण ब्रह्म की उपासना एवं शाहेवक्त की प्रशंसा करके किव ने कथा त्रारम्भ की है। नैमिसार मिश्रिक का राजा राय सिरोमनि था। शङ्कर जी की कृपा से उसके ज्ञानदीप नाम का एक पुत्र उत्पन्न हुन्ना। ज्ञानदीप बहुत योग्य त्रौर प्रतिभाशाली था। एक दिन त्राखेट खेलते हुये वह त्राकेला मार्ग में भटक गया। सिद्धनाथ जोगी ने उसे प्रतिभाशाली देखकर संसार से विमुख करना चाहा, किन्तु नीरस सिद्धान्तों की त्रोर उसे त्राकर्षित न होते देखकर सिद्धनाथ ने उसे राग-रागिनियों या सङ्गीत के द्वारा वंश में करना चाहा।

सोद्द करो कृपानिधि, रहे हमारी लाज ! तुम सो श्रवर न मन मँह, महागरीव नेवाज ॥

२. वृक्ति विचारी दोष मोहि लाएहू, धोख होयः तो मैटि बनायहु ॥ लिलतं रूप जो श्राखर गढ़े, चुनि चुनि श्रमरकोस से काहे। सब रस पाइ किहेउ सनमाना, जो श्रान्नद हियः होइ निदाना ॥ विनती एक किहेउ विधि पाहीं, मिटै पाप, पुनिन उपजे ताही ॥

पोथी बाच नबी किव कही जो कुछ सुनी कहूँ से रही।
 श्राखर चारि कहा में जोरी, मन अपराजा न कीन्हेड चोरी॥

४. प्रीति मुहम्मद रचेउ श्रकास, कीन्हेउ लोक श्रोक चहु पास ॥ मिनु लोक मंह तोही श्रवतारे, कलजुग के पापी सब तारे । कलि में कलमा कल्प नेवारन, सलावदीन कीन्ह जगतारन ॥

सब घट घट मंह उद्दे प्रधाना, सब मंह जोति उद्दे सतनामा। वोहि के रूप सब होत सरूप, केह निरूप निर्ह काहू के रूप॥ वोहि सब मंह वोहि मंह कोउ नाहीं, वोह निरूप सब जग उपराहीं॥ वोही के गुन सब गुनी कहांने, निरगुन होइ गुन समै सिखावे॥

विद्यानगर का राजा सुखदेव बहुत ज्ञानी एवं संगीत विशारद था, उसके यहाँ नित्य संगीत का त्रखाड़ा होता था। राजा सुखदेव के देवजानी नाम की एक विदुषी कन्या थी, जिसकी सहेली का नाम सुरज्ञानी था। ज्ञानदीप को जोगी के भेष में त्रत्यन्त वेसुध त्रवस्था में पाकर सभी उसकी चेतना के हेतु चिन्तित हो गये। सुरज्ञानी ने त्रपने संगीत एवं नृत्य से उसे विमोहित करना चाहा। चेत त्राने पर ज्ञानदीप ज्ञानपूर्ण वार्तालाप करके त्रपनी कुटिया में जाकर ध्यानमगन हो गया। सुरज्ञानी ज्ञानदीप के सौंदर्य पर मुग्ध हो गई, उसने राजभवन में जाकर देवजानी से सारा हचान्त कहा किन्तु उसे विश्वास न होने पर सुरज्ञानी करोखे में से ज्ञानदीप को दिखाने के लिये ले चली। इसी बीच में उसने टूटे माले का बहाना करके देवजानी को माला, सुई, डोरा लाकर दिया। देवजानी ज्ञानदीप के सौन्दर्य को देखकर इतनी मोहित हुई कि उसे माला का ध्यान ही न रहा, त्रीर त्रंगुली में सुई जुभने की पीड़ा भी उसे न मालूम हुई।

दैवजानी को ज्ञानदीप का विरह सताने लगा। उसे किसी प्रकार भी चैन न आती थी। अन्त में सुरज्ञानी उसे अपने वशीकरण मन्त्र का सम्बल दे रात्रि में शृङ्कार कराके ज्ञानदीप के पास ले चली । ज्ञानदीन समाधित्य था, सुरज्ञानी ख्रौर देवजानी दोनों ही अपनी सारी चेष्टाएँ करके हार गई किन्तु उन्हें किसी प्रकार भी सफलता न मिली। राजमहल में लौटकर जोगी की उदासीनता के कारण देवजानी का विरह श्रीर तीत्र हो हो गया। सुरज्ञानी ने फिर एक उपाय किया ऋौर कागज का मन्त्राभिषिक एक घोड़ा बनाकर पार्वती की क्र्या से उसे जीवन दान दिलाया, स्वयं भेष बदल कर उसकी रास थामे सहायता की याचना करती हुई ज्ञानदीय की कुटी के पास गई। ज्ञानदीप उसे विकट श्रवस्था में देखकर दयाई हो गया श्रीर उसने घोड़ें की रास थाम ली, उसके घोड़े पर सवार होते ही घोड़ा उसे त्राकाश मार्ग पर ले चला और देवजानी के महल की छत पर इक गया। वहाँ मुरज्ञानी ख्रौर देवजानी को एकत्र देखकर वह इनकी चाल समक गया ख्रौर इनकी चेष्टात्रों से विमुख होने जा ही रहा था तभी देवजानी की संस्कृत भाषा में पारिडत्य पूर्ण बात-चीत सुनकर वह देवजानी के प्रति ऋाकर्षित हो गया । ऋब नित्य ही इस प्रकार घोड़े पर कुंवर ज्ञानदीप देवजानी के पास पहुँचने लगा। महल के रचकों ने नित्य ही एक धोड़े को त्राकर छत पर उतरते देखा तो राजा से शिकायत की। राजा एक दिन रात्रि को धनुत-वाण लेकर खड़ा हो गया और जैसे ही ज्ञानदीय घोड़े पर बैठकर महल की त्रीर जाने लगा । राजा ने बाण चला दिवा, ब्राहत होकर ज्ञानदीप भूमि पर गिर गया । ज्ञानदीय को बन्दी बनाकर राजा ने सारा वृत्तान्त पूछा तो देवजानी की मर्यादा का स्मरण कर वह भूठ बोल गया कि देवसभा में संगीत का श्रद्भुत श्रखाड़ा श्राज हो रहा है श्रीर ज्ञानदीय को वहाँ उपस्थित होने का श्रादेश मिला है, इसी हेत वह देवलोक जा रहा था कि राजा ने त्राहत कर दिया। राजा को तो इस बान पर विश्वास हो चला था किन्तु अङ्गरत्नकों के वार-बार कहने से राजा ने ज्ञानदीप को प्राणदगड की आजा दे दी। मन्त्री ने राजा को हत्या की सलाह न दी। तब राजा सुखदेव ने उसे एक काठ की पेटी में बन्द करके नदी में बहा दिया । बहता हुन्ना ज्ञानदीप राय मानराय की राजधानी मानपुर

में जा लगा। उस पेटी से निकालकर ज्ञानदीप राजसभा में लाया गया। राजा के द्वारा प्रश्न किये जाने पर उसने श्रपना सारा वृत्तांत बता दिया। राजा भीमराय निस्संतान था उसने ज्ञानदीप को श्रपने यहाँ पुत्रवत् रस्त्र लिया।

इधर देवजानी को ज्ञानदीप का समाचार ज्ञात होने पर बहुत व्यथा हुई स्त्रीर बह श्राग्निकुएड में भरम होने के लिये कृद पड़ी, किन्तु शङ्कर एवं पार्वती की कृपा से बच गई। उसी रात्रि को शङ्कर जी ने राजा मुखदेव को ज्ञानदीप की निर्दोषिता का स्वप्न दिया । राजा सखदेव ने ज्ञानदीप की खोज का कोई उपाय न पाकर कुमारी देवजानी के स्वयम्बर की सूचना सर्वत्र भिजवा दी, इस आशा में कि यदि ज्ञानदीप जीवित होगा तो श्रवश्य श्रायेगा। राजा भीमराय सूचना पाकर ज्ञानदीप को लेकर स्वयम्बर की श्रोर चल दिये। देवजानी ने वरमाला ज्ञानदीप के गले में डाल दी ख्रीर देवजानी एवं ज्ञानदीप का विवाह सुसम्पन्न हो गया। राजा सुखदेव शीघ्र ही अपनी एकमात्र सन्तान को विदा करने के लिये तैयार नहीं हुये श्रीर इसी भमेले में बरात वहाँ लगभग सात माह तक रही । इसी बीच राय सिरोमिन गुरू सिद्धनाथ के साथ विद्यानगर त्रा पहुँचे । वहाँ ज्ञानदीप को देखकर उन्होंने उसे अपने साथ लेना चाहा, इस प्रश्न पर कुछ देर विवाद होने के पश्चात यही तय रहा कि ज्ञानदीप राय सिरोमनि का पुत्र है। ज्ञानदीप के सम्भावित विरह से पीड़ित होकर राजा मानराय की मृत्यु हो गई। ज्ञानदीप उसका अन्तिम संस्कार करने के लिये मानपुर गया, वहाँ राजा की तीन-सौ-साठ रानियाँ अपनी सिखयों के साथ सती हो गईं। इस प्रकार माता-पिता दोनों के निधन हो जाने से उनकी पुत्री दामावती त्रकेली रह गई। ज्ञानदीप को त्रपने कर्तव्य का ध्यान था, वह उसे अकेली छोड़कर नहीं लौटा । उसने दामावती का योग्य वर से विवाह कर दिया श्रीर स्वयं राजपाट सँभालने लगा । इधर देवजानी उसके विरह में श्रत्यन्त दुखी थी, उसका दुख न देख सकने के कारण सुरज्ञानी ज्ञानदीप की खोज में जोगिन होकर घर से निकली ख्रीर मार्ग में श्रात्यन्त थक जाने के कारण एक स्थान पर विश्राम के हेतु वृद्ध की छांह में लेट गई, वहाँ की भिन्न-भिन्न वनस्यतियाँ प्रकट होकर उसे समभाने लगी और वनस्पती रानी ने उससे उसकी कथा जाननी चाही।

उसका दुख समभ कर बनस्पती रानी को दया आ गई और उसने तुरन्त ही अपनी शिक्त से पलभर में उसे भानपुर पहुँचा दिया। ज्ञानदीप ने उसे शीघ ही ग्रहचान लिया और दोनों मिलनसुख से आनिन्दत हो उठे; किंतु सुरज्ञानी को देवजानी का बराबर ध्यान था और वह शीघ ही ज्ञानदींप को लेकर विद्यानगर की और चल दी। मार्ग में बनस्पती की भेंट इनसे भी हुई, मार्ग के सारे विघ्न को पार करके ये देवजानी के शास पहुँचे।

देवजानी के पिता से विदा होकर जब ज्ञानदीप स्वदेश जा रहा था तो मार्ग में एक स्थान सुन्दरपुर में विश्राम के हेतु ठहर गया। उस नगर में स्थित सरोवर, फुलवारी, एवं हंसपंक्ति को देखने के लिये सुरज्ञानी तथा देवजानी भी वहाँ गई, श्रीर स्नान किया। सुन्दरपुर की त्रियों ने नगर में जाकर इन दोनों रूपवती नारियों की चर्चा की। चर्चा

मुनकर नगर का राजा मुंदरसेन स्त्रीरूप धारण करके सरोवर के निकट पहुँचा और देवजानी को देखकर उसका पूर्व प्रेम जाग्रत हो गया । देवजानी के स्वयम्बर में मुंदरसेन भी गया था किंतु उसे निराश ही लौटना पड़ा था तभी से देवजानी का सौंदर्य उसे भूलता न था। मुंदरसेन ने अवसर देखकर छलपूर्वक देवजानी को अपनाना चाहा।

इधर देवजानी की सिखयों से सूचना पाकर ज्ञानदीप ने सुंदरसेन पर आक्रमण कर दिया और सुंदरसेन को हराकर देवजानी के साथ वह स्वदेश लौटा। माता पिता पुत्र को पुन: पाकर बहुत प्रसन्न हुये। सुरक्षानी तथा देवजानी दोनों बहुत प्रेम से रहती थीं। ज्ञानदीप शासन में दत्तिचत्त रहने लगा। कथा सुखान्त है।

#### कथा-संगठन :

श्रान्य कथात्रों की श्रपंत्वा ज्ञानदीप का कथा-संगठन कुछ त्रांतर रखता है। किन ने साज्ञात दर्शन के द्वारा प्रेम का आविर्भाव दिखाया है। साज्ञात दर्शन भी अकस्मात् नहीं होता, प्रत्युत गुरु सिद्धनाथ ही उसे सिद्धि (देवजानी) के निकट तक पहुँचाते हैं। सिद्धिनाथ जोगी उसे योग साधना के लिये उपयुक्त ठहराते हैं, किंतु नीरस ज्ञान-चर्चा इश्क हकीकी में साधारणतः किसी का मन नहीं लगता, ज्ञानदीप का भी मन नहीं लगा तथा उसे ज्ञानचर्चा से विमुख होते देख सिद्धनाथ ने उसे रसरंग (इश्क मजाजी) की श्रोर श्राकर्षित किया श्रीर इसी हेतु गुरु ने उसे परम सौंदर्य के प्रतीक स्वरूप देवजानी के निकट पहुँचाया । कथा का यह प्रारम्भिक भाग अन्य कथाओं से कुछ अंशों में अंतर रखता है, नायक विरह पीड़ित होकर स्वेन्छा से यह त्याग नहीं करता। गुरु के द्वारा उपयुक्त पात्र समभा जाकर वह गृह त्याग करना है तथा बाद में उसकी वृत्तियों के अनुकल ही परम मार्ग का प्रदर्शन गुरु के द्वारा होता है। कथामें आञ्चर्यतत्वोंकी योजना भी कम नहीं है। सुरज्ञानी को मंत्र-सिद्ध है, वह एक मायात्राश्व निर्मित करती है जो त्रारम्भ में छलपूर्वक त्रौर फिर नित्य स्वेच्छा से ज्ञानदीप को देवजानी के पास पहुँचाता है। राजा सुखदेव क्रोधित होकर ज्ञानदीय को पेटी में बन्द करके नदी में फिकवा देता है, बाद में ज्ञानदीय से पुत्रवतु प्रेम हो जाने पर राजा भानराय की पुत्र वियोग में मृत्यु होती है। इन घटनात्रों की संयोजना में एक त्रोर तो कवि देवजानी त्रौर ज्ञानदीप का विरह पर्दार्शत कर उनके प्रेम का महत्व प्रदर्शित करता है, दूसरी श्रोर राजा भानराय ऐसे सहदय पात्र की संयोजना से कथा में करुण भावों का सचंरण करता है।

कथा की गित को लेखक जहाँ भी कहीं उद्देश्य या लच्य की ख्रोर मोइना चाहता है वहाँ सबैत्र उसे शंकर की कृपा की ख्रावश्यकता हुई है। नायक की उत्पत्ति एवं नायिका मिलन दोनों ही ख्रवसरों पर शंकर जी की कृपा ही ख्रभीष्ट सिद्ध करती है। एक स्थल पर वनस्पित रानी की कृपा भी हुई है किन्तु उसका घटना प्रवाह पर विशेष प्रभाव नहीं पड़ता क्योंकि सुरज्ञानी का ख्रन्तत: ज्ञानदीप तक पहुँचना निश्चित था। इससे प्रकृति की मानव वेदना से सहानुभृति ख्रवश्य सिद्ध हो जाती है।

कथा मुखान्त है। किव ने कथा के मुखान्त करने के कारण को प्रगट नहीं किया है। यूमुफ जुलेखा त्राख्यान में जिस प्रकार मिश्र देश की नारियों को तरबूज काटते समय हाथ कटने का ध्यान नहीं रहा था, उसी प्रकार देवजानी को भी त्रंगुली में मुई का चुभना ज्ञात नहीं हुन्ना। नलोपाख्यान की भांति ज्ञानदीप की खोज का भी एक मात्र साधन स्वयम्बर की घोषणा समभा गया। काल्पनिक कथानक के साथ ही, त्राश्चर्य तत्वों की योजना कौतृहल बुद्धि में सहायक होती है।

### प्रेम-पद्धतिः

किव ने प्रेम का आविर्भाव साझान्-दर्शन से कराया है, प्रेमोदय पहले नायिका के हृदय में होता है। देवजानी जिसे सुरज्ञानी के कहे हुये रूप गुण वर्णन पर विश्वास ही नहीं होता था, ज्ञानदीप को देखकर सुध बुध खो बैठती है। प्रथम दर्शन के बाद ही उसकी विरह वेदना तीन हो जाती है; जब किसी प्रकार उसे शान्ति लाभ नहीं होती तब सुरज्ञानी उसे अभिसारिका का रूप धारण कराकर रात्रि में ज्ञानदीप के पास ले चली, किन्तु अभी तक ज्ञानदीप के हृदय में प्रेम का आविर्भाव नहीं हुआ और वह देवजानी से विमुख रहा इधर देवजानी की व्यथा बढ़ती गई और सुरज्ञानी ने फिर अपने मन्त्रबल से छुलपूर्वक ज्ञानदीप को महल में बुला लिया। ज्ञानदीप दोनों को एकत्र देखकर घबड़ाकर भागने को हुआ तभी देवजानी ने उससे संस्कृत में वार्तालाप किया जिसे सुनकर ज्ञानदीप रक गया 'और वह भी देवजानी के प्रति आकिर्षित हुआ, नित्य दोनों के मिलने से यह प्रेम वृद्धि पाता गया। प्रेम की पुष्टि हो जाने के बाद उन्हें विरह सहना पड़ता है।

देवजानी के पिता सुखदेव ने ज्ञानदीप को दण्ड देने के लिए नदी में बहा दिया। जिस प्रकार नल की खोज के लिए स्वयम्बर की घोषणा की गई थी, उसी प्रकार ज्ञानदीप की खोज के लिये स्वयम्बर की घोषणा करवा दी गई। ज्ञानदीप के खाने पर दोनों का पाणिप्रहण हो जाता है किन्तु राय मान की मृत्यु के कारण कर्तव्य के वशीभूत होकर उसका भानपुर जाना ख्रावश्यक हो जाता है। ज्ञानदीप कभी भी प्रेम में कर्तव्य को नहीं भूला। राय सुखदेव ने जब ज्ञानदीप को बन्दी बनाकर उससे उड़ने के बारे में पूंछा तो उसने युक्तिपूर्वक कहा कि वह योगबल से इन्द्र की सभा में उड़ कर जा रहा था। उसने ख्रपने भोगनाद का वर्णन नहीं किया ख्रीर शान्तिपूर्वक दण्ड सहन किया। भानपुर में ख्रपनी भगिनी सहश दामा का ब्याह करके ही वह फिर देवजानी के पास लौट कर ख्राया। देवजानी के प्रेम का बड़ा स्वाभाविक विकास किव ने दिखाया है। वह ज्ञानदीप पर मोहित होकर उसे सब प्रकार से पाने का प्रयास करनी है। ज्ञानदीप के नदी में बहाये जाने के पश्चात् वह ख्रत्यन्त विरह पीड़ा से पीड़ित हो 'जहवा ढरा तोमर पसेऊ, ढारों रकत हसोवर कोऊ' कहकर ख्रागनकंड में कूद पड़नी है।

#### रस:

ज्ञानदीप में भी शृंगार रस के ही दर्शन प्रधान रूप से होते हैं। किव ने विरह की चर्चा ऋधिक की है। संयोग का वर्णन किव ने ऋवकाश होते हुये भी नहीं किया है। नायक नायिका के मिलन का वर्णन मात्र उपलब्ध है।

## विरह-वर्णन:

प्रेम का त्यारम्भ मर्यादा त्याग करके होता है।

नबी प्रेम मद सो पिये जो खोत्रे कुलकानि । मानिक देइ कलाल कहं, सदा जो पत की हानि ॥

देवजानी ज्ञानदीप के सौन्दर्य को देखकर मर्यादा का विस्मरण करके विमोहित हो गई श्रौर उसकी वेदना निरन्तर वृद्धि पाती गई।

## प्रकृति-वर्णन:

कवि ने प्रकृति का वर्णन उद्दीपन रूप में किया है, कोयल की कृक, मोर का शोर एवं पपीहा की पीपी से विरह का उद्दीप्त होते हुये वर्णन है।

एही जुगुनि दिन बीतेउ भारी, निसि त्राये विर्दाहन दुस्तभारी। देखन चन्द चन्द बिरारा, पपिहा बोल सबद जिउ मारा। बोलिह मोर सोर वन माहा, भीलीभूकित काम नन ढाहा॥ कोकिल कूकत कलरव बोली, विरह पसीजि भीजि नन चोली॥

इन विरहोद्दीपक उपकरणों को दूर करने के लिये सुरज्ञानी जो उपचार करती है उसमें ऊहा एवं बुद्धि का चमत्कार ऋधिक है।

> चैनिन सो लिखेसि भुमिइ राहू, चात्रिक कह से चाननी बाहू, ।। लिखि मजारी मोर डेरवावा, भीलिनकोउ फूल बनवावा ॥ लिखि भुग्रंग ग्रौ सोहिल लिखा, विरह समुद्र जेइ सोखे सीखा।

इसी प्रकार सूर की मांति शेख नबी ने भी वीणा वादन पर मुग्ध होकर चन्द्रमा की गति का श्रवरुद्ध होते दिखाया है।

> कबहुँ बिन का ठाठ बनावे, मधुर मधुर सुर गाइ सुनावे ग्रीग थिकत होइ चन्द को, रैन घटत बढ़ जाय। मदन सुता तब जागे, तेहि गुन दिहेसि ऋड़ाइ॥

कहीं कहीं किव उपमानों की योजना में ऋति कर बैठा है ऋौर हृदय की वेदना का परिचय ऋंगीठी के दहकने से देता है।

श्रब नित हिये श्रंगीठी बरई, तुम्हरे विरह श्रगिनि नित जराई

विरह वर्णन के अन्तर्गत किव ने बारहमासे की भी चर्चा की है। बारहमासे का आरम्भ किव ने आसाढ़ मास से किया है। प्रकृति के जो उपकरण संयोगियों को सुखद होते हैं, वही वियोगियों की व्यथा को तीत्र करते हैं। सावन महीने के संयोग सुखद एवं वियोग दुखद स्वरूपों का वर्णन किव इस प्रकार करता है:—
संयोग सुखद:

सघन मेघ रिच रहा लुकाई, निस पित निसा नहीं देषराई। हरित्रार पुहुमी भइ चहुँ श्रोरा, राजिह सखी बिराजि हिंडोरा। भूलिहें श्री मलार रस गाविहें, रीभि कंत सो रीभि भुलाविहें। दंपति मदन चहिं संग्रामा, रित सनेह चाहे बर बामा। मानिनि तिय हिय भुष श्रानुहारी, लाज बीच निहं मानिहिं हारी। सुष सभेत सब रैन बिहाई, चैन चाउ रस भाउ श्रधाई॥

> सारंग मोर पपीहा, विरह भरे मुख बैन। सुनि सुनि सुष संयोगिनि, देखि देखि पिय नैन।।

#### वियोग दुखद:

एहि सावन विरहिन तन तावन, बरसत जल दुष बीच जमावन।
मेचक मेघ मनों कज सैना, श्रंकुस चिंदत महाउत मैना।
पिक नकीब चात्रिक हरवाहे, सोक सबद बोलिहिं षडवाहे।।
बुंद बरन बरसे चहुँ श्रोरा, दुल प्रान चिंद्र त्रास हिंडोरा।।
त्रिपति बिरह चिंद्र दीन्ह दमामा, बोलिह घन माजिह डिर बामा।।
भरा न धाम पैठि विश्रामी, नैन मूंदि संवरिस सुष सामी।
कवन उबारे नायक, बोड़न हिया हने दुख सायक।

एह दुष वितवे नायका, नायक जेनहिं विदेश। भूल सबै सिंगार रस, भई सो जोगिनि बैस॥

विरह के इस परम्पर गत वर्णन के साथ ही, किव ने पूर्वराग का भी उल्लेख किया है। ज्ञानदीप के सौन्दर्य पर मुग्ध हो, देबजानी ऋपने प्रेम का वर्णन इस प्रकार करती है:—

हों विह दरछन देखि विलानी, जैसे लोन मिलत बिन पानी ॥ पीरि खांड जस भए मिलावा, कहु केहि भांति जाहि बिलगावा ॥ हप समुंद जिउ बृंद सेवाती, परा परत मिलिगा तेहि भांती॥ जौ जीव निउउं न छोड़ौ रंगू, जोगी भोगी भए एक मंगू॥

संयोग वर्ण्न में कवि की वृत्ति ऋधिक नहीं रमी है, किन्तु मिलनाश्रुऋों का उल्लेख ऋवश्य है:—

> देखत पिय मुष लोचन भरे, निलन नील जनु जलमधि परे ॥ मानहु खंजन, नीर नहानी, बूड़ि उठी ऊपर फहरानी॥ कोकिल सुर धरि दूनउ रोई, नएन नीर सों चीर निचोई॥

किन ने एक स्थल पर कृष्णाभिसारिका का भी चित्र खींचा है। देवजानी कृष्णा-भिसारिका का रूप धारण करके कुंवर ज्ञानदीप से मिलने गई।

> त्रागे भई सुरज्ञानी बोली, काढ्हु लिलत रंगीली चोली ।। घोलट सुरंग छुबीली सारी, नील बसन पहिरहु तन बारी ।।

> > बिछिया वजनी कादिके, छुद्रघंटिका षोलु। कंगन टांड छपाइ लेई, रसना नेकु न बोलु॥

कुल की दी क जगत पियारी, परवल काम कीन्ह अभिसारी ॥ चरन चांदि कुछ सकुच न आनी, श्रंग अंग ढांपि चली देवजानी ॥ तिनक सो तन जंह होइ उघारी, चन्द्र जुगुति प्रकटे उजियारी ॥ नील बसन मधि सोभित अंग, सीसी भरी काक जस संग ॥ साय जलिध बिच दामिन जैसी, दुरत मुरत अधियारी नैसी ॥

शृंगार रस के श्रतिरिक्त ग्रन्थ में बीर रस की भी किन्चित चर्चा सुन्दरसेन श्रीर ज्ञानदीप के युद्ध वर्णन में हुई है। युद्धोत्साह श्रादि का वर्णन न होकर, सेनाश्रों की सज्जा एवं युद्ध की वीभत्सता का ही वर्णन श्राधक है:

> भए संजोइल तुएन चढ़े, इस्तिन पषरी लोहेन मढ़े॥ धुमरहिं घटा जनु सावन श्राये, श्रंकुस कीन्ह तुरत चमकाये॥ धुमरहिं घन जनु बाजु निसाना, जनु बगुपांति फरहरा बाना॥ मारू बाजन में सहनाई, मानहु सारंग सबद सुनाई॥

इस प्रकार सेनात्रों के उपस्थित हो जाने पर युद्ध हुत्रा। युद्ध की भयानक गति एवं वीभत्सता, जोगिनी, एवं गीघों के वर्णन से ख्रौर बढ़ जाती है:

भरहिं तो नैन परग बहु दूटैं, बषतर जेब गांसी नहिं फूटैं॥ दूटिं कन्ध भुजा एक तोरी, उठिं कबन्ध षेलु जनु होरी॥ श्रोनित धार जानु पिचकारी, हाहा हुत तंह होइ हहारी॥

### [ ४२५ ]

हंमहिं षषाहि मसान मसूरी, कलकलाहिं जंमुक सुरपूरी॥ जोगिन जोरि जमातें जुरी, सूरन ढहें दुकै सब सुरी॥

> गीधन माड़ों छायउ, महि चोंचन बिबियात। त्रापु त्रापु कहं पांचहि, मनहु सरमा पांच॥

#### भाषा:

ज्ञानदीप की भाषा ऋवधी है।

#### छन्द :

ज्ञानदीप की रचना दोहे चौपाई के क्रम से हुई है। सात अर्द्धालियों के बाद एक दोहे का क्रमनिर्वाह ग्रन्थ में हैं।

#### ग्रलंकार:

ं श्रिधिकांश त्रमुपास, श्रमन्वय, उपमा, रूपक, उत्प्रेचा त्रादिक त्रलंकारों का प्रयोग कवि ने किया है।

### अनुप्रास

नवी नबी नित रटत हैं, नितहिं नबी की त्रास। करता करिहि से होइही, चित मित करो उदास॥

#### अनन्वय

त्रायु रूप वोह करता, जाने कौन वखाने रूप। वीहिका रूप वोही उपमा, जस वोह त्रहे स्रानूप॥

#### उत्प्रेक्षा

वृंघट पट के बोट मिथ दुलहिनि निरस्तत नाहिं। कनन सरीके पींजरे, खंजनु जनु श्रकुलाहिं॥

ज्ञानदीप में त्रान्य प्रेमाख्यानों की भांति वस्तु वर्णन की ऋधिकता नहीं है। कवि ने नगर गढ़ और जलकीड़ा ऋदि का वर्णन नहीं किया है। देवजानी के सौंदर्य का वर्णन, रागरागिनी वर्णन, एवं मन्त्र-ज्ञान चर्चा श्रवश्य उपलब्ध होती है।

देवजानी के मौन्दर्य का वर्णन करते समय कवि ने परम्परायुक्त उपमानों का प्रयोग

किया है। अन्य प्रेमाख्यानों की भांति नखिशिख वर्णन ग्रधिक नहीं है। शृंगारसज्जा का वर्णन करते समय किव ने कुछ ग्राभ्षणों, कर्णकुण्डल, हार, गुल्बन्द, खौर, टिइया, बाहुत, छुद्राविल, चूरा एवं बिछिया त्रादि की चर्चा की है ।

किव ने बहुज़ता प्रदर्शन के लिये भें रों, मालकोष, हिगडोल, मेघमलार, दी क, विलावल, सूही, गालिसरी, माहुर, सिन्धु, सोरठ, टोड़ी, गूजरी, मरहठी ब्रादि राग रागिनियों का उल्लेख किया है।

सुरज्ञानी त्रपने मनत्र-ज्ञान का भी परिचय देती है:

सुरज्ञानी कहु राजदुलारी, मोहनमंत्र मैं जानत भारी।
मोहन जोहन बसिकरन, बिरह तवान उचाट।
पाँच वान सरसिज के, जेहि तन ज्ञान जेकाट।

# समाज एवं संस्कृति :

इस दृष्टिकोण से 'ज्ञानदीप' महत्वपूर्ण है। विद्यानगर के राजा सुखदेव की पुत्री देवजानी जब बारह वर्ष की हुई तो वह चौदहों विद्या में निपुण हो गई। सम्भवत: कन्या की

नापिक छ्रिव मुक्ताहल, मुकुता श्रघर परोस।
ं वी कंवल के कोस पर, मनो बुन्दि दुित श्रोस॥
सखन बीर हिर जैरि श्रारे, जरत सूर बीरन से हारे।
गलै गुलबन्द जलजसुत माला, जलसुत चाहि श्रिविक उजिबाला।
श्राह लिलार टाइ भुज मांहा, कनक जिंदत बाहुट भुजमाहा।
खुद्राविल बाधै मिध लक्का. बरनि न जाय मदन की सक्का।
पाएन पाएल चूरा सोहै, बरनत बरन सरस्वती मोहै।
चन्द सूर मानहु मनियारी, विद्युश्रा उडुगन निसि उजियारी।

१. श्रित कोमल लहकारे केसा, स्थाम बरन चिकन जनु सेसा ॥ ता मुख भएन सीस श्रश्ना, तापर बांजन बैठेउ स्था। श्रंजन सिलल एक संग बहा, मानहुं कामसूत कर किहा। कुच कंचन इस सि हल जोरी, सकसी कसनी श्रथर बटोरी। श्रंग लाह तेहि लंक निसंकी, केसिर पीसि श्ररगजमु श्रंकी। जंग जान जनु वैदली जोरी, के हस्तीकर केसिर बोरी।

श्यमिंह श्रञ्जन सोवे कीन्हा, बहुरि वसन घिस ता घिस दीन्हा। मुख तमोल देइ श्रञ्जन नेना, जनु सहरस श्रञ्जन सुख चैना। पाएन जावक सोभा दीन्हा, जावक जग सोभा कहं लीन्हा। श्राखे चिहुर चीर सम गूंदा, चन्दन चेति श्ररून सुत मूंदा। तिलक तमोल श्रधर मधि तिला, सीस लिलाट विद्मिमिलमिला।

विवाह योग्य त्रवस्था ःस समय त्राठ वर्ष की जगह बारह वर्ष मानी जाने लगी थी। संस्कृत का समादर तब भी समाज में त्रधिक होता था। संस्कृतभाषी परिष्ठत समभे जाते थे, जब देवजानी ने (सांसिकरत महं बोलेउ बोला) संस्कृत में वार्तालाप किया तभी ज्ञानदीप प्रभावित हुआ।

परिडत परिडत मिलै जो कोई, बहुत सवाद बात कर होई।

बालक के जन्म के पश्चात् छठी संस्कार का वर्शन किव उसमान के बाद शेखनबी ने ही किया है। राजा के रिनवास में रानियों की संख्या बढ़नी जाती थी, राजा मानराय के की मृत्यु पर उसकी तीन सौ साठ रानियां सती हुईं।

किव ने समाज में प्रचित्तत शकुनों का वर्णन भी किया है। इनमें गाय, धोबी, मृग, मालिन, वंशी, नीला, च्रेमकरो, लोखा, ख्रहीरिन, धीमर, पूर्णगट, ब्राह्मण ख्रादि का विशेष उल्लेख है। ज्ञानदीप के विद्यानगर की ख्रोर प्रस्थान करने पर ये सभी शकुन हुये थे।

दिहने काग सवरिया वोला, जबिक मिले धन होइ निडोला। रजक परोहन भारे आवा, दिहने और मिरग देखराबा। मालिनि आइ फूल कर दीन्हा, बैसी बजाइ काहु सुर लीन्हा। नीला खेमकरी देखराइ, लीआ नाचत दिग मा आइ। दिहउ अहीरिन लेउ पुकारी, घीमर आइ मच्छ लेइ मारी। बाएँ दिसि बोला पतिहारा, तकनी सीस कलस जलभरा। बामन तिलक तुआ दस कीन्हें, सिद्ध-सिद्ध मुख असीस दीन्हें।

चली सगुन सुभ देखिकै, सुरज्ञानी बिहसाइ। भावत मिलीहिंए नबी, निज विधि भेरइहि स्राइ॥

इसके ऋतिरिक्त किव ने विवाह संस्कार का विस्तृत वर्णन किया है। पगढप, वेदी, सेंदुरदान, गठबन्धन, कोहबर ऋादि वैवाहिक संस्कारों का उल्लेख है:

माड़ी छाइ सरग लेइ स्थावा, एक खम्भ कस माड़ी छावा। चांद सुरज तहां धरा उरेही, उडहन बन्दनवार सनेही।

> वेदी सात सर्गं पर नवी चौदहों भाँति। धूप धूप नय बोभेड उपजे उत्तम कान्ति॥

दुलहिन सिर पर सोहै मौरी, लोग ठगे जनु साह ठठोरी। दुलहिन करके दीन्ह सिधोरे, बांमन त्याइ पढ़ा गठि जोरें। मौरि टारि कुवंर कर लीन्हा, त्र्यांत अनन्द सों सेंदुर दीन्हा।

घृंघट पट के बोट मधि दुलहिनि निरखत नहिं। कनक सरीके पींजरे खज्जनु जनु श्रकुलाहिं॥

पुनि कोहवर का धनिहि चलाई, टेक भइ तह छेकेनि जाइ। लागी सखी खियावे पाना, जूठि सोपारी रंग कमाना।

कोहबर के लिये जाते हुये बर-कन्या का मार्गावरोध तथा उसे कन्या की जूठी सोपारी से युक्त पान खिलाना त्रादि ऐसी ही क्रियात्रों का उल्लेख करना भी कवि नहीं भूला है। बारात का चार दिन तक रहकर स्वदेश लौटने की प्रथा के त्रातिरिक्त किया ने गुलूबन्द, कुराडल, हार, टिक्यां, चूरा, बिछिया, त्रादि त्राभूषणों का उल्लेख किया है।

कञ्जन खुलने के पश्चात् मौर सिराने की प्रथा का भी उल्लेख किन ने किया है:

कङ्गन छोरि कुत्रंर नहवाया, बनक उतारि सो फेरि बनावा ! मङ्गल गाय सो मौर सिराएनि, बहुत ऋसीष ऋसीष सो गाएनि ।

कवि वेद विहित मार्ग का अनुगमन उचित समभता है:-

वेद भेद जो मारग जइया, पंथ हेरान तही छिन पइया ॥ वेद विद्वन सुनी सो काया, पसु के क्रांस धरी नर काया ॥

इन संस्कारों के वर्णन में कवि की परम्परा एवं मर्यादा पालन की प्रवृत्ति स्पष्ट लिखत होती है।

स्त्रियों के सम्बन्ध में उस समय भी विशेष ब्रादरपूर्ण भावना नहीं थी। स्त्री का सौन्दर्य ही सम्भवत: उसे ब्रादरणीय बनाता था, ब्रान्यथा वह सब प्रकार के ब्रावगुणों से युक्त है:—

त्रिय जोबन जल नद को पानी, उत्तरि गये को मेखे आनी।
तिरिया जाति दूध की नाई, बिनसे बहुरि सवाद न पाई।
तिरिया कंवल एम सम तूला, पानी गये न सो रंग पूला॥
तिरिया केदिल पभंकी नाई, एकबार फर होय मिटि जाई॥
तिरिया माटिक बासन जैसे, पाए ख्रुति रसोइ न पैसे।
तिरिया जस माटी की गगरी, माहुर बुंद परत पन बिगरी॥

त्रौगुन भरी सो निरिया, तैसा गुन त्राधार । संत करह चित भीनर जो पुरवहि करनार ॥

वर में सास और ननद का आनंक भी कम नहीं था, उनकी भूठमूठ कही गई आजा पालन करना भी वधु के लिए उचित था, तभी यह शान्ति सुरिच्चित रह सकती थी:—

## [ ४२६ ]

त्र्यायसु ननद सीस पर लीन्हे, फ्रृंठे कहिंह संच सो कीन्हे ॥

ढोंगी योगियों से सामाजिक मर्यादा मंग होने का भय लगा रहता था, शानदीप श्रीर देवजानी के प्रेम प्रसंग के सम्बन्ध में रज्ञकों ने राय सुखदेव को योगियों का विश्वास न करने का परामर्श दिया तथा जनसमुदाय में योगियों के प्रति अविश्वास की चर्चा चल एड़ी:—

> जोगी भयल रूप सब रहहीं, कहिं ग्रवर कुछ ग्रवरे करहीं। जोगी निहं बातन पितश्राइय, जंह देघी तंह मारि श्रड़ाइय। जोगी छलत फिरहिं संसारा, हाथ धंघारि लाइ मुख छारा॥

> > जो गहि नहिं पतित्राइय, बैठिय पास न दौरि ! देई भीषि मंगाइके, बैठे देइ न पौरि ॥

'ज्ञ.नदीप' का महत्व कथा संगठन एवं सामाजिक टिष्टिकोण से विशेष है।

---:(o): --

# हंसजवाहिर

# ( कवि कासिमशाह कृत )

कासिमशाह ने ग्रन्थ 'हंसजवाहिर' में त्रपना थोड़ा बहुत परिचय दिया है।

#### निवासस्थान :

कवि का निवासस्थान श्रवध सूर्व के श्रन्तर्गत लखनऊ जिले का 'दरियाबाद' नामक नगर था।

## जाति पांति एवं मातापिताः

किसी भी सूफ़ी किन ने अपनी माता का परिचय नहीं दिया है, किन कासिमशाह केवल अपने पिता इमानुल्ला के नाम का उल्लेख करते हैं। इनके पिता का नाम इमानुल्ला था तथा ये जाति के हीन, या नीच जाति के थे?। इतने पर भी प्रेम-ज्ञान के ऊँचे पन्थ की चर्चा करके उच्च वर्ग के मध्य सम्मानित होने की इनकी आकां छा थी। किन स्वभाव से निनीत है, साथ ही जायसी की ही भांति 'निनती सकल पन्डितन आगे, हों सेनक जिन कर पुछ लागे' कहकर अपनी त्रुटियों का परिभार्जन चहता है।

## रचना एवं स्थिति कालः

किव त्रापने ग्रन्थ का रचनाकाल हि॰ सन् ११४६ लिखता है। शाहेवक्त की प्रशंसा करते हुये वह दिल्ली सुल्तान सुहम्मदशाह के रूप एवं ऐश्वर्य का वखान करता है। किव सम्राट सुहम्मदशाह को सुन्दरता, वीरता एवं बुद्धिमता में ऋपूर्व मानता है।

१. है लखनऊ श्रवध मंक्तियारा , द्रियाबाद नगर उजियारा ॥ पृ०७ ।

२. दृश्यिबाद मांक मम ठाऊं, इमानुल्ला पिता कर नाऊं। नहबां मोहिं जन्म विधि दीना, कासिम नांव जात का हीना। १७००।

३. ग्यारह से उनचास जो श्राजा, तब यह कथा प्रेम कवि साजा। ए० ८।

मुलतान के सम्मुख हिन्दू एवं तुर्क सभी नत होते थे तथा उसका राज्यकाल सुख शान्ति का युग था।

मिश्रबन्धुत्रों ने हंसजवाहिर का रचनाकाल सं० १६०० माना है, साथ ही उन्होंने दिरियाबाद को जिला बाराबंकी के अन्तर्गत बताया है। मुहम्मदशाह का शासनकाल सन् १७७६~१८०५ है साथ ही किव अन्य का रचनाकाल हि० सं० ११४६ या सन् १७६३ बताया गया है, अत: किव का स्थितिकाल मुहम्मदशाह का राज्यकाल ही निश्चित होता है।

### गुरु :

श्रपने पीर की चर्चा करते समय किव करीमशाह की बन्दना करने के पश्चात् सलोन नगर के पीरमुहम्मद एवं पीरश्रशरफ का गुण गान करता है। ऐसा ज्ञात होता है पीर मुहम्मद के पुत्र पीर श्रशरफ ही कासिमशाह के दीचा गुरु थे। इनकी दया, महानता एवं चमत्कारशिक का परिचय भी किव देता है। श्रन्त में किव मुहम्मद श्रशरफ के पुत्र पीर श्रता का गुणगान भी करता है। इन चारों में कौन इनका गुरु था, यह स्पष्ट नहीं होता, फिर भी रेखांकित पंक्तियों के कारण मुहम्मद श्रशरफ ही इनके दीचा गुरु ज्ञात होते हैं । किव उन्हीं को पार लगाने वाला श्रीर सुमिरन का श्राधार मानता है।

80 € 1

र. सुमिरौँ नाम करीम सो पीरा, जेहि की नाव चढ़े वहि बीरा। हीं केहि योग जो करौँ बखाना, वह न कलंक जगत कर भाना। तेहि ज्योति में दीपक बारा, पीर महम्मद जग उजियारा। पुनि वहि ज्योति दिये उतारा, जो कछु लाग चला संसारा। धर्मवन्त निरमल गुरु, श्रलख दुलारे पीर। तिन घर दीपक बुध रहा, श्रशरफ जोत शरीर॥ चल चितवनं गिरि कञ्चन होई, कस पग परस तरै निहं कोई। जो न होत श्रस कबहूं हारा, को मम पन्य लगावत पारा! है श्रधार सुमिरनमेरे, महमद श्रशरफ नांव। यहि मग रस्ता निहं चलत,ज्यहिमा है निहंनाव॥

१. महम्मद्रशाह देहली सुल्तानृ, कामी गुण वह कीन बचानृ। छाजै पाट चीर सरताना, नाविह शीश जगत के राजा। रूपवन्त द्रशन सुहराता, भागवन्त वह कीन विधाना। द्रव्यवन्त धर्म सुह पुरा, ज्ञानवन्त खरा मंह सुरा। होय बलवन्त कटक किह चौरा, देशवन्त चितवे चहुँ श्रोरा। नावें शोश हिन्दू तुरकाना, कांते देश देश के थाना। देश देश तर् के श्रमराऊ, कीन श्रचल होय करें नियाऊ। बैठा श्राप सुपाट पर राज करें सुख भोग। सुखी भई सब पिरथवी, राय रंक जन लोग।

#### कथा-सारांश:

बलखनगर के सुल्तान बुरहानशाह की एकतीम सुन्दर नारियाँ थीं। पुत्र के स्रमाव में सुल्तान स्रत्यन्त दुखी रहता था। एक दिन स्रत्यन्त उदास होकर वह घर छोड़ कर निकल गया, मार्ग में उसे हजरत खिल्र ख्वाजा मिले जिन्होंने सुल्तान को पुत्रप्राप्ति का स्राशीवाद दिया। फलस्वरूप यथासमय उसके हंस नाम का पुत्र उत्पन्न हुस्रा। ज्योतिषियों ने हंस के नच्नत्र देखकर यह बतलाया कि एक बार कारणवश यह स्वदेश से बिछुड़ जायगा किन्तु स्रन्त में यह फिर बलख लौटेगा स्रौर यहाँ का मुल्तान बनेगा। कुछ समय पश्चात् बुरहानशाह का देहावसान हो जाने पर देश में स्रशान्ति ज्याप्त हो गई। सर्वत्र स्रान्त में थी। हंस स्रामी बालक ही था। वह भी बन्दी बना लिया गया। उसकी मां किसी प्रकार यत्न से उसे वहाँ से बाहर लाई स्रौर बलख देश छोड़ कर चल पड़ी। मार्ग में स्रनेक प्रकार के कष्ट मेलने के उपरान्त, किसी प्रकार हजरत खिल्र ख्वाजा के परामर्श से वे रूम देश के शाह तक पहुँच गये जहां उन्हें यथोचित सम्मान प्राप्त हुस्ता।

एक वर्ष उपरान्त जब हंस श्रपनी फुलवारी में सो रहा था उसे स्वप्न में एक सुन्दरी दीख पड़ी जिसके सौन्दर्य पर वह तत्काल ही विमोहित हो गया।

इधर चीन देश के राजा आलमशाह की रानी मुक्ताहर के गर्भ से जवाहर नाम की पुत्री उत्पन्न हुई। एक दिन जब वह उपवन में विचरण कर रही थी, एक परी तालाब में स्नान करने आई। स्नान करते समय वह अपना चीर किनारे पर ही छोड़ गई थी। जवाहर ने उसका चीर कहीं छिपवा दिया और फिर परी को लौटते समय उससे सखीरूप में रहने का वादा ले लिया। वह परी जवाहर की अन्य सखियों के साथ 'शब्द' नाम से वहीं घौराहर में रहने लगी। जवाहर के वयस्क होने पर उसके पिता को उसके ब्याह की चिन्ता हुई और उसने किसी देश के मुल्तान भोलाशाह के पुत्र दिनौर से उसका सम्बन्ध स्थिर किया। 'शब्द' परी होने के कारण दिनौर के सम्बन्ध में शीघ्र ही सब कुछ जान गई। उसने दिनौर की अत्यन्त निन्दा की और अपनी प्रिय सस्वी जवाहर के लिये योग्य वर ढंढ़ने परेवा बनकर उड़ चली।

'शब्द' उड़ते हुये रूम देश में हंस के निकट पहुँच गई और वहाँ अन्य पित्त्यों से वार्तालाप में जवाहर के अनुपम सौंदर्य का वर्णन किया। हंस उस वर्णन को सुनकर 'शब्द' के प्रति आकृष्ट हुआ और उसे अपने हाथ पर बिठाकर उसने कमशः जवाहर का

नगर सलोन ठान त्यहि केरा, चहुँदिशि जग माहै उजियेरा। तेहि घर रतन प्रीत तरमला, पीर श्रता सब पुरण कला।

<sup>× × × ×</sup> पिर दुलारे कर्राम के. श्रशस्त्र पीर के नन्द्र। निस्मल दोऊ जगत महँ, निहकलक्ष जस चन्द्र॥ (ए० ४-६)

सारा दृतान्त जान लिया। 'शब्द' के किये गये नख-शिख वर्णन से वह अत्यन्त प्रभावित हुआ और उस सौंदर्य को स्वप्न में देखे गये सौंदर्य के समान ही मानकर जवाहर का वियोगी बन बैठा। वह जोगी होकर प्रियतम की खोज में निकल जाने को हुआ किन्तु 'शब्द' ने उसे सात दिन तक ऐसा न करने के लिये मना कर दिया और स्वयं हंस के पास उड़ चली। वहाँ उसने सारा दृत्तान्त जवाहर को बताया किन्तु किसी के शिकायत कर देने पर रानी ने 'शब्द' को बंदिनी बना लिया तथा उसका चीर भी छीन लिया। अब वह उड़ सकने में असमर्थ थी। इस घटना के कारण जवाहर अत्यंत दुखी और विरहाकुल हुई क्योंकि उसने भी स्वप्न में हंस के सौंदर्य का दर्शन किया था।

इस प्रकार हंस स्रौर जवाहर के प्रेम-विकास में व्यवधान उपस्थित हो गया स्रौर जवाहर के विवाह की तैयारियां दिनौर के साथ होने लगीं। इधर जवाहर चिन्तित थी उधर हंस 'शब्द' द्वारा जवाहर के सौन्दर्य को सुनकर स्रत्यन्त विकल था। शाह ने स्रनेक सुन्दरियों को उपस्थित किया किन्तु वह सन्तुष्ट न हुन्ना । इसी बीच में उसका विय सखा बाज भी खो गया, जिसकी खोज में दुखी होकर वह भटकते हुये किसी पहाड़ पर जाकर सो रहा। वहां से उसे परियां उठाकर ले गई श्रौर केवल कौतुक के लिये दिनौर को सजी सजाई बरात से उठा ले गई स्रोर हंस को उसके स्थान पर बिठा स्राई। इस प्रकार वास्तव में हंस श्रौर जवाहर का विवाह हो गया। दोनों प्रेमियों की भेंट स्रचानक गई। उन दोनों ने स्रपनी स्रँगृठियां बदल डालीं स्रौर स्थानन्दकेलि के पश्चात् वे सो गये। इसी समय परियां फिर हंस को वहां से उठा ले गई श्रौर उसकी जगह दिनौर को लिटा स्राई।

जवाहर ने दिनौर को वर के रूप में स्वीकार करने से इन्कार कर दिया। परीचा के पश्चात् भी दिनौर असफल रहा और दिनौर बदला लेने के लिये जोगी होकर निकल पड़ा। वह गुरू वीरनाथ से मिलकर ऋपनी ध्वंसकारी साधना में संलग्न हुआ। हंस जागकर फिर विरह पीड़ित हो गया ऋौर जवाहर भी विरह दु:ख से सन्तप्त रहने लगी । जबाहर का दु:ख निवारण करने के लिये उसकी माता से अनुमति लेकर एक वार फिर 'शब्द' त्रपना चीर लेकर उड़ी श्रीर हंस के हाथ पर त्राकर बैठी। शब्द के द्वारा जवाहर का वृत्तान्त सुनते ही हंस जोगी होकर निकल पड़ा श्रीर उसके साथ कई श्रन्य साथी भी हो लिये, शब्द उनका मार्गप्रदर्शन करने लगी। मार्ग की अनेक बाधाओं को पार करते हुये किसी प्रकार वे समुद्र पार कर गये। समुद्र पार करते ही 'शब्द' ने जाकर जवाहर को सब हाल सुनाया और हंस फिर जवाहर से मिल, अपने दिन सुख में बिताने लगा। इसी त्रानन्दकेली के मध्य हंस को त्रापने देश रूम का स्मरण हो त्राया और वह जवाहर के साथ अपने देश की स्रोर चल दिया किन्तु मार्ग में बीरनाथ के चेले ने अवसर पाकर उन्हें फिर ऋलग कर दिया। हंस जोगी होकर अमण करने लगा और जोगी वेश में घूमता हुन्ना भोलाशाह के यहां पहुंचा । वहां उसकी पुत्री एवं दिनौर की बहन से उसका विवाह हो गया श्रीर 'शब्द' के प्रयत्न से उसे जवाहर भी मिल गई। हंस दोनों पत्नियों को लेकर रूम देश को लौट त्राया। उसने रूम का ऋधिपति बनकर बलख को पुनः प्राप्त किया। यहां उसके घर जवाहर के गर्भ में 'हमीन' नाम का एक पुत्र उत्पन्न हुन्ना।

## [ ४३४ ]

मीरदौला, जो उसके विरोधियों में से था, के पुत्र .ने अन्य सुलतानों द्वारा उस पर आक्रमण करवाया और युद्ध में स्वयं उसे छूरी से मार डाला। उसकी दोनों पित्रयों ने भी प्राण त्याग किये और तीनों की एक साथ समाधि बना दी गई। बाद में हिंदीन राजा हुआ।

#### कथा-संगठन :

'हंसजवाहिर' का कथानक पूर्णरूप से काल्पनिक है। कवि ने घटनास्थलों के लिये बलख, चीन एवं रूम प्रदेशों को चुना है किन्तु इन स्थलों के निवासी पात्रों का नामकरण भारतीय ही है। ज्ञात होता है कि किव इन दूरस्थित देशों के नामों के द्वारा केवल चमत्कार एवं कौतुहल की सृष्टि करना चाहता है।

कथा की घटनात्रों में विशेष अन्तर नहीं है। राजा का पुत्रामाव, आशीर्वाद के द्वारा पुत्रोत्पत्ति, जन्मकुंडली, प्रेमोत्पत्ति, मार्ग की कठिनाइयां, गुरु, शब्द या परेवा की सहायता, विरोधी तत्वों का दमन्, जीवन की निस्सारता, शाश्वत मिलन आदि घटनाओं में कोई विशेष नवीनता लच्चित नहीं होती है; किन्तु कि की संयोजना में नवीनता है।

साधक के दो विरोधी हैं। एक लौकिक और दूसरा अध्यात्मक। मीरदौला उसे लौकिक उत्तराधिकार से वंचित करना चाहता है तथा दिनौर उसकी जवाहर प्राप्ति में बाधक है। हंस को मार्ग की कठिनाइयों एवं विद्युद्ध ने का दुःख तीन बार सहना पड़ता है। एक बार वह 'शब्द' की प्रतीद्धा में चिन्तित हो घर से निकल पड़ता है, दूसरी बार अप्सराओं के द्वारा संयोग सुख प्राप्त कर लेने के पश्चात् उसे फिर वियोग दुख सहना पड़ता है। तीसरी बार दिनौर की कुचेष्टा उसे जवाहर से वियुक्त कर देती है। जीवन के अन्त का वियोग, शाश्वत मिलन की लालसा में वियोग नहीं रह जाता।

श्राश्चर्यतत्वों की योजना में किय ने श्रप्तरा एवं परी का ही उल्लेख किया है। 'मधुमालत' में जिस प्रकार श्रप्तराश्चों ने मधुमालती एवं मधुकर का संयोग करवा दिया था, चित्रावली में देव के कारण सुजान श्रौर चित्रावली का मिलन हुश्रा, ठीक उसी प्रकार श्रप्तराश्चों के कौत्हल के कारण हंस श्रौर जवाहर का श्रक्तमात मिलन हो गया। श्रन्तर केवल इतना है कि मधुकर एवं मालती, सुजान एवं चित्रावली का प्रेम उनके प्रथम मिलन के पूर्व उद्भूत नहीं हुश्रा था, किन्तु हंस श्रौर जवाहर इस मिलन की प्रेमव्यथा से पीड़ित थे।

श्रन्य कथा श्रों में 'गुरू' या किसा सिद्ध की चर्चा सहायक के रूप में होती रही है किन्तु गुरू वीरनाथ की चर्चा विरोधी रूप में होती है। गुरू वीरनाथ का पर्वत पर निवास, उनके श्रानेक चेलों एवं सिद्धियों की चर्चा किव जहां करना है वहां सिद्धों की साधना स्मरण हो श्राती है।

जायसी की 'पद्मावत' के पश्चान् प्रमुख रूप से दूती का वर्णन 'हंस जवाहिर' में आता है यद्यपि जान किव ने भी अपने प्रेमाख्यानों में इनका उल्लेख किया है। चित्रावली में जिस प्रकार जोगी भेष में भ्रमण करते हुये सुजान पर कंवलावती विमोहित हो गई थी ठीक उसी प्रकार भोलाशाह की पुत्री हंस के सौन्दर्य पर मोहित हो जाती है। किव हंस के चिरत्र की उत्कृष्टता का परिचय इस स्थान पर नहीं दे पाता है। उसका विवश होकर व्याह करना फिर अति निष्ठुरता एवं उतावली से गौना लेकर वहां से चलना नायक के चरित्र को उत्कृष्टता नहीं प्रदान करता।

कथा का संगठन बहुत कुछ 'पद्मावत' से मिलता है किन्तु एक में ऐतिहासिक तथ्यरता आवश्यक थी और दूसरी पूर्णतः काल्पनिक है, अतः अन्तर स्वामाविक है। जायसी ने ऐतिहासिक तथ्यरत्ता के हेतु पद्मावत को दुखान्त बनाया। न्रमुहम्मद ने 'इन्द्रावती' में परदुःख कातरता का आदर्श उपस्थित करते हुये कथा को दुखान्त रक्खा। कासिमशाह ने संसार एवं जीवन की नश्वरता का प्रदर्शन करने के लिये अपनी कथा को विषादान्त बनाया । पद्मावत और हंसजवाहिर इन दोनों प्रन्थों की प्रसिद्धि लगभग समान रूप से रही है। किव शेखरहीम अपनी शिद्धादीत्ता का परिचय देते हुये लिखते हैं:

पद्मावत देखों निरथाई, मिलक मुहम्मद केर बनाई। हंस जवाहिर कासिम केरी, पढ़यो सुन्यों पुस्तक बहुतेरी।

कथा के अन्त में किव ने पद्मावत की भांति कथारूपक की ख्रोर संकेत किया है।

कासिम कथा जो प्रेम बखानी, बूके सोई जो प्रेमी ज्ञानी। कौन जवाहिर रूप सोहाई, कौन शब्द जो करत बड़ाई। पृ० (२७२)

कौन हंस जो दरशन लोभा, कौन देश जेहि ऊँचे शोभा। कौन पंथ जो कठिन श्रपारा, कौन शब्द जो उतरे पारा। कौन मीत जिन संग जिव दीना, कौन सो दुर्जन श्रतिछल कीना। को ज्ञानी जिनवानि सुनावा, कौन पुरुष जिव सुन चित लावा। कौन दुष्ट जेहि दरश न जूभा, कौन भेद जेहि शब्दहिं बूभा।

पौतिह पांत सोवाय की, देह उपर तें छार।
 छानिह करत श्रोदाय के, श्रन्त छार की छार।

कासिम जक्त जान सब घोखा, जो जग भूल गयो सो खोखा। घोखा गगन फिरे दिन राती, घोखा देखि बुलबुला भांती॥

#### [ ४३६ ]

बांच कथा पोथी भुवन परसन तेहि जगदीश। हमहिं बोल सुमिरे सोई, कासिम दई ख्रशीश। (पृ॰ २७२)

श्रीर इस प्रकार किव कथा के पाठक को श्राशीर्वाद भी देता है कि इस जीवन एवं शिक्त का एक ही उपयोग है कि प्रेम-ज्ञान में चित्त लगाया जाय:

कासिम यौवन हाथ है, चहे-सो काज सवार।
पुनि हस्तीबल जायगो कौन उठावे भार। पृ०२७३

सूफी प्रेम-काव्यों का संगठन पूर्णरूप से प्रबन्ध काव्यों के अनुसार हुआ है। प्रबन्ध काव्य में मानव जीवन की पूर्ण प्रतिच्छिवि होती है। उसमें घटनात्रों की संबद्ध शृंखला श्रीर स्वामाविक कम के सम्यक निर्वाह के साथ ही, मार्मिक स्थलों का समावेश होता है। घटनात्रों का यथातथ्य वर्णन, रस की निष्पत्ति नहीं कर सकता। अन्य सूफ़ी प्रेम काव्यों की भांति हंस-जवाहर में भी कथा प्रवाह के मध्य मार्मिक स्थलों का अभाव नहीं है। बलख के शाह बुरहान का निधन, हंस की मां की व्यथा, प्रेम मार्ग के कप्ट, हंस और जवाहर का संयोग, चीन से लौटते समय हंस और जवाहर का वियोग, जवाहर की ग्रमहाय स्थिति तथा श्रन्त में हंस की छल से श्रमामयिक मृत्यु श्रादि ऐसे ही स्थल हैं जिनका कथा में इतिवृत्त या घटनाओं का उल्लेख तो होता है किन्तु उनकी सफलता इन्हीं रसात्मक स्थलों पर आधारित होती है। पूरी कथा में संबन्ध-निर्वाह भी श्रन्छा है यद्यपि ग्राश्चर्य श्रीर श्रद्भुततत्व, परी श्रादि की सहायता से किव का मनोनीत सिद्ध होता है, किन्तु कहीं भी घटनात्रों में सम्बन्ध विच्छेद नहीं होता। परी के चीर चुराने की घटना, उसके 'शब्द' रूप में जवाहर के साथ रहना, हंस का परियों के द्वारा ऋपहरण, हंस का जवाहर-वियोग हो जाने के पश्चात् जोगीरूप में भ्रमण करते हुये दिनौर शाह की बहन से भेंट ऋादि घटनायँ ऐसी हैं जिनकी संभावना तथा सार्थकता पर कथा के कई महत्वपूर्ण स्थलों का होना टिका हुआ है।

कथा की घटनायें भिन्न तथा दूर स्थित देश रूम-बलख तथा चीन में घटित होती हैं। पात्रों के नाम तथा स्थान, सभी काल्पनिक हैं। कथा के पूर्ण रूप से कल्पित होने पर भी उसका सम्बन्ध लोक जीवन से है।

## प्रेम-पद्धतिः

दाम्पत्यप्रेम-त्राविर्भाव वर्णन करने की विभिन्न पद्धतियों का उल्लेख पीछे हो चुका है। सुफी किवयों ने ऋधिकांश स्वप्न दर्शन, चित्रदर्शन, गुण्अवण एवं साज्ञात दर्शन के द्वारा विवाह के पूर्व ही प्रेम के ऋाविर्भाव का वर्णन किया है, हंसजवाहिर में भी किव ने स्वप्न-दर्शन के द्वारा प्रेम के ऋाविर्भाव का वर्णन किया है। हंस के हृदय में स्वप्न में एक ऋजात सुन्दरी को देखकर उसके प्रति प्रोति का ऋाविर्भाव हुआ। प्रेम की चिनगी सुलग जाने के पश्चान्, वह संसार के रागरंग से उदासीन रहने लगा। इसी

मध्य, जवाहिर के पिता के द्वारा निश्चित वर के 'शब्द' परी के द्वारा श्रयोग्य प्रमाणित हो जाने के बाद, उसके योग्य वर ढूंढने के लिये 'शब्द' ने प्रस्थान किया और संयोग से वह 'हंस' को ही सर्वाधिक योग्य मान उसे जवाहिर का रूप-सौन्दर्य सुना बैठी। कुंवर पहले से ही एक श्रवुपम रूपवती पर श्रासक्त था श्रीर उसी सौन्दर्य का विवरण 'शब्द' से सुनकर उसे विश्वास हो गया कि स्वप्न में देखी गई सुन्दरी जवाहर ही है।

शब्द के हंस के पास से लौटकर त्राने पर, अवाहर भी हंस के गुणों तथा रूप पर मोहित हो गई।

कासिमशाह ने प्रेम का ऋाविर्भाव स्वप्न दर्शन, तत्पश्चात् गुणश्रवण के ऋाधार पर कराया है। मानसिक पत्त ऋषिक प्रधान है, हृदय के उल्लास ऋौर वेदना को जितना विस्तार मिला है, उतना रित कियाऋों के विवरण को नहीं। ऋन्य सूफी कवियों की भांति वस्त के द्योतक प्रथम संयोग के वर्णन में भी किव ने ऋनावृत रित का वर्णन नहीं किया है। प्रयत्न नायक की ऋोर से ऋषिक है ऋौर इसी के ऋाधार पर किव ने उसकी साधना या प्रेमभावना का ऋनुमान किया है।

नायक के मन में स्वप्त-दर्शन से प्रेम-भावना का उदय अस्वाभाविक नहीं ज्ञात होता । स्वप्त में अनुपम सुन्दरी को देखकर उसे प्राप्त करने की 'अभिलाषा' का जायत होना तथा उसकी प्राप्ति का कोई साधन न पाकर, चिन्ताअस्त होना स्वाभाविक है। निरन्तर उसी सौंदर्य का ध्यान, चिंतन करते रहने के कारण हंस के हृदय में उत्पन्न 'पूर्वराग', 'शब्द' के द्वारा जवाहर के सौंदर्य वर्णन के सुनने तक 'मंजिष्ठा राग' की अवस्था को पहुँच चुका था। पूर्वराग रूपगुण प्रधान होने के कारण सामान्योन्मुख होता है, वही आगे चलकर प्रिय के स्वरूप निश्चय हो जाने पर विशेषोन्मुख हो जाता है। प्रेम में निश्चयात्मकता है। बुद्धि तथा तर्क की प्रेम के सम्मुख नहीं चलती। प्रेम की एकनिष्ठता के लिये एक निर्देष्ट भावना आवश्यक है जो पूर्णरूप से साद्धात् दर्शन के द्वारा ही सम्भव हो सकती है, किन्तु कविगण इस हेतु चित्रदर्शन की भी योजना करते हैं। हंसजवाहिर में किव ने चित्रदर्शन की पद्धित को न अपनाकर अद्भुत-तत्व परी इत्यादि की सहायता से साद्धात् दर्शन की योजना की है। हंस और जवाहर का विवाह हो जाने के पश्चात् जब हंस जवाहर से अलग होता है, तभी उसके प्रेम के अलौकिक स्वरूप के दर्शन होते हैं।

विवाह होने के बाद जवाहर के प्रेम की उत्कृष्टना का दर्शन होना है। ब्याह को आये हुये वर दिनौर को अयोग्य प्रमाणित करके, उसने साहस तथा धैर्य का परिचय दिया। उसे इस बात की शंका पहले से ही थी, अनः उसने पृष्टि के हेतु अंगूठियाँ बदल ली थीं। इंस के बियोग में वह अपना सुख भूलकर केवल उसके पुनरागमन की प्रतीद्धा में अपना समय बिनाती है। दिनौरशाह की माता तथा दूतियों के सारे प्रयत्न निष्कल होते हैं और वह पिनजना के धर्म का पूर्ण पालन करते हुये कभी अपनी विर्द्रशा पर शोक प्रकट करती है और कभी प्रियनम के कष्टों का स्मरण कर चिंतिन हो जानी है। 'शब्द' के द्वारा फिर

उसने एक बार 'हंस' से मिलने का सफल प्रयास किया और हंस के निधन पर अपने प्राणीं का परित्याग कर दिया।

सूफी किव प्रेम के अधिकांश ऐकांतिक स्वरूप का वर्णन करते हैं, जिसका कारण है साधक का साध्य के प्रति उत्कट प्रेम का प्रदर्शन करना । पारलौिकक प्रेम में लौिकक तत्व का निराकरण यदाकदा हो ही जाता है। फ़ारसी मसनवी-पद्धित का भी यह प्रभाव इन किवयों पर पड़ा किंतु प्रेम के इहलोक एवं बाह्य-पद्ध का चित्रण 'यूसुफ जुलेखा' में ही अधिक निखरता है। अन्य प्रंथों में लोकतत्व का समन्वय हो गटा है। इंस के जवाहर के हेतु प्रस्थान करने पर उसकी मां का विलखना एवं बलख के सुल्तान का समकाना इसी तत्व के द्योतक हैं। जवाहर का हं। के प्रति प्रेम तथा दिनौर की स्पष्ट अवहेलना न कर सकने का सङ्कोच, परमप्रेम में लोकतत्व का समावेश कर देता है।

### अलङ्कार:

किव ने ऋषिकांश प्रचित्तत ऋलङ्कारों का प्रयोग किया है। ऋलङ्कार-योजना प्रयासजन्य नहीं है। साधारण जनवोली में काव्यरचना करते समय किव की रचना में ऋलङ्कारों का स्वत: प्रयोग हो गया है। कष्टमाध्य तथा ऋपरिचित उपमानों का प्रयोग नहीं के बराबर है।

#### रूपकातिशयोक्ति:

तहाँ ठाढ़ शशि कमल शरीरा, लहरें लेय लाग जल तीरा।

## हेतूत्प्रेक्षा (गम्य) ः

हुलिस नीर जो लहर उठावें, उमड़ें चरण चहूँ का धार्वे।

#### सम्बन्धातिशयोक्तिः

केहि सर देऊँ जगत महं कोऊ, चाँद मुरज सरि करहि न दोऊ।

#### निदर्शना :

जस घन महं दामिनि चमका है, तस यह मांग शीश उपराहै।

#### व्यतिरेक:

खङ्ग बाण पे खङ्ग न होई, तौन वाण जेहि वरण न कोई। टोंट मुत्रा पे टोंट न होई, वह सों कंवल सर करै न कोई।

#### ातीप :

शुक सो नासिक देखि लजाना,का परवत पर कोन्ह पयाना ।

#### उत्प्रेक्षा :

सुनो हंस मन बीच मां, ऐस जबाहिर जोत ! काया मनो समन्द बिच,हिया सीप बुधि मोत ॥

#### अनुप्रास :

टीका मिलि भा ललित लिलारा, फीका भयो रङ्ग रतनारा,

#### छन्द :

'हंसजवाहिर' की रचना भी दोहे चौपाइयों के क्रम से हुई है। सात ऋदां िलयों के बाद एक दोहे के क्रम का निर्वाह किया गया है।

#### रस:

हंसजवाहिर शृंगार रस प्रधान काव्य है। कथा के ख्रन्त एवं ख्रारम्भ में कुछ करुण-रस का परिचय भी मिलता है, किंतु व्यापकता शृङ्गार रस की ही है। हंस एवं उसके प्रति-द्वदियों के मध्य युद्ध वर्णन के ख्रांतर्गत वीर रस का परिचय मिलता है।

### विप्रलम्भ शृंगार :

विरह की त्राग सुलगकर किसी भी प्रकार से शांत नहीं होती। उसकी उष्णता ही उसका जीवन है,

> कासिम त्रागी विरह की, पड़ी बहुंत तन धाव। दहकी विरह भिकोर बहु, त्रब केहि बार बुभाय॥ (पृ०३०)

इसी कभी न शान्त होने वाली त्राग्नि में पड़कर स्फी साधा को त्रापनी परीला देनी होती है। जवाहर ने जब शब्द को अपने योग्य वर की खोज में भेजा उस समय उसे अपना अभाव खटक रहा था। उसका हृदय स्ना था और वह उसमें प्रिय को स्थान देने के लिये उसी प्रकार उत्सुक थी जिस प्रकार सीप स्वाति बूंद के लिये निरन्तर उर्ध्वमुखी होकर समुद्र में पड़ी रहती है। वह अपने प्रिय की प्रतीला में बेचैन थी। उसकी इस वेचैनी एवं उत्सुकता का वर्णन किय कितने सीधे सादे शब्दों में करता है: भय ऋधराति ठाढ़ पछिताई, खन ऋांगन खन भीतर जाई। मग जोवन बीने दिन रानी, समुद्र मांभ जस सीप सुवाती। पृ०६०

जवाहर 'शब्द' के द्वारा ऋपने प्रिय हंस के पास ऋपने स्वेन्छाउत्सर्ग का समाचार 'नयनन मांभ चरण दे लेऊँ, हिरदय मांभ ठाऊँ दे देऊँ' कहकर भेजती है।

विरह में व्यक्ति जड़ चेतन का भेद खो बैठता है। इस अवस्या में विरही का पशुपित्यों लता गुल्मों से वार्तालाप तो अन्य किव भी दिखाते आये हैं, िकन्तु इन पदार्थों का भी प्रत्युत्तर देना या सहानुभृति प्रदर्शित करना इन सूकी प्रेमाख्यानों में ही मिलता है। पपीहे को 'पीपी' रटते देख, हंस उससे पूछते हैं कि वह किस वियोग में है जो पी की रट लगा रहा है 'सुन चातक रे चातुर पांखी, तू केहि सोग न लावत आंखी'— और वह इस उत्तर

'छोड़यो कारन पीड सब, भयो पपीहा पांख रटते फिरों पिड पिड सदा, पलक न लाऊं श्रांख'

के द्वारा वह हंस के प्रति ऋपनी ऋवस्था प्रदर्शित करता है। इतना ही नहीं, पपीहा हंस का शुभिचिन्तक है, वह उसे सद्मार्ग पर जाने का ऋादेश देना है:

> दुबिधा का मग छांड़ि के, एक पन्थ तू साज। कै निज लेउ जवाहिरे के रूमी कर राज॥ पृ० ७६

ऐसी स्वामाविक व्यञ्जनात्रों के श्रांतिरिक्त, किव ने बारहमासे की विरह परम्परा का पालन भी किया है। प्रिय के वियोग में त्राश्रयहीनता एवं दुखकातरता का भाव, इसमें पूर्णतः व्यञ्जित है। कहीं तो किव प्रकृति के क्रियाव्यापारों से उसका साहश्य पर्दाशंत करता है श्रीर कहीं संयोगियों के सुख से उसके विरह को उद्दीष्त हुत्रा पर्दाशंत करता है:

नैन चुवें जस सावन ऋोरी, पिउ बिन नाउ को खेवें मोरी। सखी कन्त संग करें किलोला, राधा पहिरि सु अुलें हिंडोला। मोर सिंगार सो लेगा नाहा, गही को बांह पढ़ेउ ऋौगाहा।

> पवन भुलावे मनहि मम, विरह भकोरे देय। गगन चढ़े उतरे त्रावनि, पिउ भिन थाम को लेय।। पृ० (१३१)

> > तथा

चहुँ दिशि चांचर होय धमारी, हों सो रहिंउ छार शिरडारी।। पृ० (१३३)

विरह की यह व्यथा धरती स्वर्ग सभी स्थलों में व्याप्त है:

उठी त्राग नहिं जाय बुक्ताई, धरती लाग स्वर्ग का धाई॥ (१०१३५)

शब्द जब जवाहिर का विरह-संदेश लेकर जा रही थी तो मार्ग में पड़ने वाले वनखन्ड जल गये, सरिना सूख गई, पित्यों का वर्ण श्याम होगया:

लै सन्देश चली जेहि स्रोरा, विरहलोक धाई चहुँ स्रोरा। स्रूटत जाय विरह की चारा, बनलएड जरें हुये पतकारा॥ पंखी सहूँ न बाँचे कैंकेई, जो बाँचे तन श्याम सो होई। सुखे सरवरसरिता पानी, जेहि दिशि जाय सो पंखी उड़ानी। पृ० १३७-३७

कहीं कहीं ऐसे मार्मिक वर्णनों के ऋतिरिक्त, वीभत्स चित्रण भी भिल जाते हैं जैसे:

विरह त्राग ते जारे मांसू, भरना भये नैन के त्रांसू। कन्त बिछोह त्र्यौटगा मांसू, हियरा फाट रक्त भा त्र्यांसू।। (पृ० ८२)

विरह पत्त में कवि रहस्यवाद का परिचय भी देता है। यह सारी पृथ्वी, श्राकाश उसके विरह में व्याकुल हो उसे प्राप्त करना चाहता है, किन्तु उसकी श्रासमर्थता सर्वत्र दृष्टिगोचर होती है:

धन वियोग सोग जग बोवा, धरती स्वर्ग जरा दुख रोवा। खुला जो देख समंद पहारा, रोवन लाग जगत संसारा। ठाउंहि ठाउं भूमि जो रोई, सोत सोत निकसी जल सोई। रोवा गिरि फरना भये त्रांस्, रोवें बनपत्ती बन बासूं। त्राहि रोवत गये बैठि पतारा, टपके त्रांस कृप बलधारा। रोवें वृद्ध फरें पुनि पाती, रोवें नखन तराईराती। रोवत चन्द भयो हियकारा, रोवें मच्छ समन्द भयो खारा।

मेघ सो रोवें ताहि दुख, भूमि चुवार्वें त्रांस। जग जाने बरसा भई लागो भादों मास। (पृ० २०४)

कवि के संयोग वर्णनों में ऋश्लीलता नहीं है। वर्णनात्मकता का ऋभाव है तथा काव्य-सौन्दर्य एवं भावात्मक मिलन के चित्रण ऋधिक हैं:

गई सो लाग हिये लपटाई, जेहि विधि फूलन वास सुहाई।
मानहि मिली चन्द उजियारी, होइ गइ एक न जायनिहारी।
जानो घरत दूध के माहीं, मेंहदी रंग लखे कोउ नहीं॥ (पृ० ६७)

संयोग वर्णन में पहेली बूमना वाक्चातुर्य एवं शतरण्ज आदि खेलने का वर्णन भी कविगण करते हैं। कासिमशाह ने भी ऐसा ही किया है। जवाहिर योगी शब्द को लेकर हंस पर व्यंग करती है: केहि गुन रहो रहस के माहीं, तुम तन दया मया कछु नाहीं। जिउ मारत निहं करी बिचारा, छलन फिरो सिगरो संसारा। सुनो नाथ तुम योगी भेखा, सीख्यो छन्द जगत बहु देखा। अब मोहि शोच अधिक हिय माहीं, तुम योगी रहियो थिर नाहीं।

किन्तु यह वर्णन कहीं भी पाणि डत्यप्रदर्शन के हेतु नहीं जान पड़ता। इसी प्रकार इंस एवं जवाहिर का शतरञ्ज खेलना भी किन ने दिखाया है।

> ले त्राई सतरञ्ज धन, चतुराई के हाथ। जो हारू तो नाह की, जो जीन तो नाथ॥ ( ए० १८२ )

किया ने संयोग का वर्णन तीन स्थलों पर किया है। एक स्थल पर वह कुछ ऋषिक स्पष्ट हो गया है:

छिटकी मांग छिटक गे बारा, टूटा गा गज मुक्तन हारा। टीका मिलि भा लिलत लिलारा, फीका भयो रङ्ग रतनारा॥ टूक-टूक भइ कंचुकि चोली, पवन वास भइ कोकिल बोली। छुटिगये बन्द जो छितियनसाजे, खुलिगये पायल पायनबाजे॥ ठावहिं ठांव मसिक गा जोरा, जहं-जहं हाथ कंत गहि बोरा। (पृ० १८४)

#### वीर रसः

हंस जब त्रापनी माता के साथ वलख को छोड़कर रूम की त्रोर प्रस्थान कर रहा था तब उसके पिता के शत्रु दौलामीर, माहत्राली त्रौर माहरूप ने मिलकर उसको रोकना त्रौर बन्दी बनाना चाहा। यहीं पर कुछ, युद्ध का वर्णन भी त्राता है। इसमें युद्धोत्साह, वीर दर्पपूर्ण वार्तालाप, सेना की सजावट या युद्ध सज्जा का वर्णन नहीं प्राप्त होता है। केवल त्रास्त्र शस्त्रों का चलना एवं घायलों की चर्चा मात्र है।

> माहरूप कर गही कमाना, खेंचा तीर सो कीन सकाना। माहत्राली पुनि खङ्ग संवारा, ग्रीर न लीन श्रीर कीनसंघारा।

×
 ×
 ×
 ×
 मंहरूप के ख़ूटे तीरा, पूटी पुरुस बीर एक नीरा।
 जो कोउ निकट हंस के खावा,मारि बाग तेहि छार मिलावा। (१० २२-२३)

हंस के बलाख सम्राट हो जाने पर एक बार पुन: युद्ध वर्णन त्राता है। इस स्थल पर युद्ध का वर्णन विस्तृत नहीं है। छल के द्वारा मीरवहादुर ने हंस की मार डाला त्रीर उसके बाद माहत्राली के दल तथा हंस की सेना में हुये युद्ध का भी संचिन्न वर्णन है। तबलों कटक पार कहं रोका, गोला बान कोटि यक फोंका। लोहें लोह पड़ी धमसाना, लिये लोथ उठी घर त्राना। जो जेहि गली चहें वह भागे, ईंट ईट सो बरसे लागे। जो जेहि ठांव तहें सो मारा, रुगड मुण्ड भये हाट बजारा।

लोथन खानौ बाटकी, रक्त भरे सब ताल । दीपक हंस बुभाय गा, जक्त रक्त सों लाल ॥ (२६८)

हंस के द्वारा बलाख राज्य की प्राप्ति का विस्तृत वर्णन मिलता है। हंस को युद्ध का उत्साह अपनी माता से प्राप्त हुआ जिसने बैरियों के दुष्कर्म का वर्णन करके हंस को प्रेरित किया। हंस की युद्ध सज्जा तथा पत्र भेजकर देश विदेश के राजाओं को एकत्रित करने का विस्तृत वर्णन है। तोप, बाण, हानी, ऊँट, घोड़ों आदि का वर्णन हुआ है।

चली घटा हस्तिन की भारी, राती हरिस्रिर छाय वियारी । निकसे तुरी छांड़ि कैलासा, चरण भूमि गर लाग स्रकासा । ताजी तुर्की कछुक इराकी, गरभी जो धर कनक बुलाकी । निकसी कटक जो बख्तर डारे, स्वर्ग चढे तन तीरस मारे ।

> विदा भयो सुल्तान जोर जो कटुक ऋपार। बजे नगाड़े दुन्दुभी कांपा स्वर्ग पतार॥

# युद्ध वर्णन :

भये सहीं दल दूनी बाजे, बजे वीर रन जूम जो बाजे। बोले भाट बीच रन बाना, पुरुष चेत भये लोह समाना। निकसी खड़ बीज की बानी,खनहिं हाथ खन गगन समानी। याली याली की भई पुकारी, उठे तुरी भइ घन ग्रॅंघियारी। बरसै लाग लोह चहुँ त्रोरा, मिल गइ खेत धमुर घनघोरा। यारमे वीर वीर बरवण्डा, बरसे तीर त्रीर करघेँ खण्डा। लोहे लोह उठै मनकारा, रकते रकत देश रतनारा।

> हांके हांके चहुँ दिशा, घटै छूटै मार। कोउ काहू संसार नहिं, त्रापन कौन परार॥

### करुण रसः

करूण रस का चित्रण हंस के निधन पर कवि ने किया है:

केहि गुन भरें चीन की नारी, सबे पतग को भिन हारी। काई तो संग हंस की लेखा, सीस उतारि चरण पर दीन्हा। कोई सीस फोड़ भई छारा, कोई लै हुरी पेट मंह मारा। कोइ मुर्छि पड़ी भई मारी, कोइ तो ठाड़ि हिये की फारी। चन्द्र सूर ग्रथये दोऊ, नखत भये ग्रंघियार। जगत महां परलौ भयो, सून सकल संसार॥ (पृ० २६९)

#### भाषा :

प्रनथ की भाषा अवधी है। कासिमशाह दिरयाबाद के रहने वाले थे अत: उनकी भाषा में स्थानीय शब्द खांग, खुखा, विनियाँ, टोंट भी प्रयुक्त हुये हैं, साथ ही तिहुअन, तुरय, ऐसे तद्भव शब्द भी पाये जाते हैं। हसीन, अता, आतिश, फिसाद आदि फारती के शब्द उनके ज्ञान का परिचय देते हैं। साधारण लोकोक्तियों के प्रयोग ने भाषा में प्रवाह एवं प्रभाव उत्पन्न कर दिया है।

'हमहूँ दूध पान सों नाहीं जो कोउ श्रंचे जाय पलमाहीं,' 'पेट पचे निहं पान,' 'निहं लावत श्रांखी,' 'गाज पड़ें,' एवं 'जो जेहि के जस लिखा लिलारा, सो सो भय को भेटनहारा,'

'जिन' त्रीर 'नेक' ऐसे शब्द भाषा में ब्रजभाषापन का पुट देते हैं, ग्रन्यथा भाषा साधारण जन बोली श्रवधी है। कहीं कहीं ध्वन्यात्मक शब्दों का भी प्रयोग हुन्ना है जैसे:

> भिमिक भिमिक जो बरसै मेहा। पवन भकोर दहै मम देहा॥

भाषा त्रात्यन्त मरल एवं दैनिक व्यवहार में त्राने वाली ऋवधी है:

कहि यह वचन जो कीन्ह जोहारा।
गा पङ्की उड़ि भा भिनुसारा॥
हंस मो हेर गहिय सो नाना, कस पङ्की केहि देश उड़ाना।
रैन मांभ मोहि भेद बताया, भोर भये वह दृष्टि न ऋावा।
सांचे शब्द जो कहिगा पांखी, दैगा भेंट होउँ की साखी।
ऋाई सो योगी भेसू, होय भिखार हेरू सब देसू।

## वस्तु-वर्णन :

हाट का वर्णन करते समय किव ने उप समय के कुछ खेलों के साथ ही वाणिज्य-व्यापार का भी वर्णन किया है। इसी यसङ्ग में कर्मानुसार फल प्राप्ति की चर्चा भी आ जाती है:

> कतहूँ चढ़ाय नाच नचाव, कहूँ सुबस वा चाटक लावे। कहूँ भगवती भेप जो कीन्हें, कहूँ गहकटा सो फांसी दीन्हे।

### [ 884 ]

कोउ नचाय मिरदंग बजावे, कहुँ मरकट बहु भांति देखावे ॥
कहूँ भेदियन बांसन चहे, कहूँ सुबसवा कंचन महे ॥
ऐसी हाट बसत उजियारी, वेचें तहाँ चतुर सुपियारी, ।
सहस अनूपम बसत लुकाई, कोऊ लेय कोऊ पिछताई ।
एक तो सोच करें बन सांठी, एक तो सीन द्रव्य जेहि गांठीं ।
एक वेस हैं माणिक मूंगा एक तो मूरख होय भये गूंगा ॥ (पृ० ३१-३२)

इसके त्रातिरिक्त कवि ने नगरगढ़, घड़ियाल, कविलास एवं त्रान्तःपुर त्रादि का भी वर्णन किया है, किंतु वह न तो काव्यात्मक ही है और न विस्तृत।

## जलकीड़ा :

जलकीड़ा का वर्णन लगभग इन सभी प्रेमाख्यानों में आता है। इस प्रसंग का उद्देश्य कहीं तो मायके की स्वच्छन्दता प्रदा्शित करना होता है कहीं नायिका का सौन्दर्य चित्रण, और कहीं आत्मा-परमात्मा की खोज के रूपक का स्पष्टीकरण। किव कासिमशाह का उद्देश्य केवल जवाहिर के रूप-सौन्दर्य और मायके की स्वच्छन्दता का प्रदर्शन करना ही है, वह स्पष्ट कहता है:

भोर कहां त्रावो फुलवारी, जब सब जाब गवन ससुरारी, खेल लेब जो खेलब गोरी, जब लग रहौ पिता घर मोरी। १०३६

सब अबला ऋौ बारी मोरी, खेलैं खेल जो सांवर गोरी। कौतुक खेल करे जल माहीं, काली लट ऊपर पैराहीं।। (पृ०३६)

इसके अन्तर्गत काव्य चमत्कार एवं स्वामाविक भावव्यञ्जना के दर्शन भी होते हैं। अत्यन्त सुन्दर वस्तु को देखकर व्यक्ति (अचक) आश्चर्य चिकत रह जाता है। सिखयों के साथ जाती हुई जवाहिर के सौन्दर्य को देखकर ब्रह्मीगण आश्चर्यचिकत रह गये।

> चला चन्द फुलवार ज्यों, लिये नखत सब नार, पंखी देखि भूलान सुधि, रहिंगे पंख पसार॥ (पृ० ३४)

कहीं कहीं जबाहिर के ईश्वर स्वरूप के भी दर्शन होते हैं। तट पर खड़ी हुई जबाहिर के चरणस्पर्श की लालसा लहरें करती हैं:

नहाँ ठाड़ शिश कमल शरीरा; लहरें लेय लाग जल तीरा। हुलिस नीर जो लहर उठावें, उमड़े चरण चहूं का धावें। (पृ० २४)

## नखशिख-वर्गनः

नखशिख वर्णन में नवीनता नहीं है। उपमान परम्परागत ही हैं जिनकी योजना भी लगभग परम्परा से चले जाते हुए ढंग पर हुई है। कहीं कहीं पर कुरुचिपूर्ण उपमान भी पाये जाते हैं, जैसे हथेली एवं अंगुलियों की रिक्तिमता का वर्णन किव रक्त में डूबी मूंगफली से करता है।

श्रंगुरी पहिरत कनक श्रंगूठी, जगकर प्राण लीन्ह तुहि मूठी।
भय तेहि से श्रंगुरी रतनारी, मनहुँ रकत मंह श्रौर निकारी।
मूंगफली श्रंगुरी सबै, रकत बोड़ रतनार।
जानी हियरा खोलकै, ीनेसि प्राण निकार ॥ (पृ॰ ५४)

## ग्रीवा में पान की लीक का वर्णनः

श्रित निरमल वह दई बनाई, पड़ गई लीक पान जो खाई।

नखशिल वर्णन के मध्य किव का अपने रूपक को स्पष्ट करने का प्रयास सराहनीय है। किव स्थल स्थल पर संकेत करता है कि जवाहिर ही परमात्मा के स्वरूप का प्रतीक है:

> जग महं छाई किरन सब, ज्योति मांभ कैलास। तपसी थिकत जगत के,बैठ सो तेहि की ग्रास।। (पृ०५०)

> > - 4

सब जग बहि कर त्राशा करई, भगकर लिये वास पुनि लेई। को जिब देव स्त्रीर साधै योगू, जेहि पावै स्त्र अमृत भोगू॥ (पृ० ५२)

+ +

हारे हिये सो जगत चितेरा, लिखि नहिं सकै रूप तहि केरा। (पृ॰ ५५)

#### ग्रन्य प्रसंग :

कवि ने कथा प्रवाह के मध्य विराम रूप से कुछ ऐसे प्रसंगों का समावेश भी किया है जो उसकी बहुजता के परिचायक हैं:

#### संसार की नश्वरता :

कासिम जक्त जान सब धोखा,जो जग भूल गशी सो खोखा। धोखा गगन फरें दिन राती, धोखा देखि बलबला भांती। धोला नगर कोटि धर बारा, घोला द्रव्य ऋौर रूप सिंगारा धोला राजकाज सुल भोगू, घोला सब लच्चण कुल लोगू। धोला किया पुरुष जंह पाई, धोला ऋहै सबै दुनियाई। धोला ऋहै मर्म पट दिया, छाड़ सो घोल खोल पट दिया। धोला छांड़ि सुमिर करतारा, वहीं सो सांज घोल संसारा। (प्र० २७१)

## छार-महिमा:

कासिम छार सबै गुन पावा, छारिह लै सब जक्त फिरावा।
छारिह महं वह मोल समाना, छारिह इन्न जक्त ग्रस जाना।
छारिह जोति ग्रानि परकासी, छारिह वीरपती संन्यासी
छारिह भाग भक्त सब कीन्हा, छारिह योग जक्त तब लीन्हा।
छारिह फिसे सकल संसारा, छारिह भई कीर्त्तं करतारा।
छारिह श्रर्थं सकल जग साजा, छारिह धुन ग्रौगुन उपराजा।
छारिह रूप स्वरूप देखावा, छारिह माँह जक्त बौरावा॥ (पृ० २७१)

## दान-महिमाः

दान दियो निह होहु उबारा, दान बिना बूड़ो मंसधारा । दान सुपत अपर पित होई, दान शुद्ध पावे सब कोई । दान देतृ दोऊ जग केरा, जिन दीना तिन कीन उजेरा । मोत्तहु दान द्रव्य ते पावे, दियो दान विधि पार लगावे । चालिस श्रंश मंह एक निकारो, देंउ दान तो पार सिधारो ॥ (५० २६८)

## तप-महिमाः

तपसी से डर मानिस राजा, कर सेवा जिन बूड़स काजा।
तपसी शाप जगत जिर जाई, भनो शाप तिनहीं बिलमाई।
तपसी शाप बरस कर भीरा, गयो हिराय न काहू हीरा।
तपसी शाप अजम कर देश, रहा न कोउ तंह शाह नरेश,।
तपसी शाप अन्त कर राजा, ज्ञार भयो तेहि काहु न साजा।
तपसी शाप लंक भई ज्ञारा, कंस विलान तपसि कर मारा।
तपसी शाप न बाचा कोई, वे सम्हार सहस तो होई॥ (पृ०१६२)

इसके ऋतिरिक्त किन ने सामाजिक संस्कारों एवं राजनीति की चालों का भी परिचय दिया है। पुत्र के बड़े होने पर राजा के निधनीपरांत शत्रु का साम्राज्य पर ऋाधिपत्य तथा पुत्र की शिला दीला में ऋवरोध ऋादि ऐसी घटनायें हैं जो साधारणतः घटित होती हैं।

## [ 885 ]

माना एवं पुत्र के देश छोड़ने में दौलामीर के द्वारा उसे पकड़ने की घोषणा करवाना तथा हंस के द्वारा श्रपना राज्य प्राप्त कर लेने के पश्चात् मीरदौला के पुत्र का उसे छल करके मार डालना भी राजतीति के दाँवपेचों में कोई नवीन बात नहीं है। सामाजिक संस्कारों में से जन्म, लगन, निवाह एवं पुत्रनिधन का विस्तृत वर्णन है।

#### सामाजिक तत्वः

पुत्र के उत्पन्न होनेपर हर्प प्रदर्शित किया जाता था । कन्यायें ससुराल की ऋनिश्चितता के कारण विवाह विषयक स्वतंत्रता चाहती थीं । उनके स्वेच्छाचरण में कुल मर्यादा के साथ ही माता पिता का भय भी बाधक था । कन्या के वयस्क हो जाने पर उन्हें घर से बाहर निकलने की स्वतंत्रता नहीं रह जाती थीं । लड़ कियों के प्रिय खेलों में धमारी मुख्य था । उच्चवर्ग के मध्य शतरंज और चौसर प्रिय मनोरंजन के साधन थे। दूतियां अपनी अनेक चालों से कन्याओं एवं सुन्दरी विवाहित नारियों के सतीत्व डिगाने का प्रयास करती थीं।

जन्मोत्सव पर बधाई एवं सोहर तथा ब्याह में सोहाग गाने का प्रचलन था। कवि वैवाहिक ज्योनार स्त्रादि का विस्तृत वर्णन करता है<sup>3</sup>।

- १. धनि वह रैंन पुत्र की होई, धरती स्वर्ग हुलस सब कोई ॥ (पृ० ११)
- २. सुनत नाम ससुराल को, धड़कि उठा मम जीव। (ए० ४१)
- हों सो बारी पिता घर,बोलत बचन लजाऊं।
   तब में बचौं कलंक ते, प्राण कांप मर जाऊं।
   मात पिते मोंदि दीन बहाई, हौं का करीं मरीं बिसखाई। (पृ० ४)
- ४. दिष्ट परी बारी तबै, लिए फूल भगडार। करौ वह कित घर बाहिरे, कस निकसी ये बार। हेही श्रभी घीरहर बासा, श्री सब सखिन रहें तेहिं पासा। (ए० ३८)
- श्रावें तहाँ भरन पनिहारी, भृलें कोट श्रौ देखि धमारी ।
- ६ पदंत भरोसे मन्डिल चहीं, सीढ़ी परऊं धरत कुछ पढ़ी । श्रमरन पानी तेल सुवासा, लेके चली जवाहिर पासा । दितन ससी चहीं तेहि साथा, श्रक्षत लिए पदंत केहि हाया । (ए० १२६)
- अ. सस्त्री हुलिस सोहाग जो गार्वे, कमल संवार चढ़ाव चढ़ावें ।
   घर घर वार्ज नन्द बधावा, मंगलचार लोग सब गाया।
   बंटे लोग छत्तीसों जाती, जो जेहिं भगति सो तेहि तेहि पाँती। (१०४०)

## 388

समाज में कई प्रकार के साधू सन्यासी पाये जाते थे। रूपवान योगियों पर कन्यायें श्रासकत हो जाती थीं।

कुछ समाजिक विश्वासों की त्रोर भी कवि संकेत करता है ।

पति की निरंकुशता पर पत्नी कुछ नहीं कह सकती थी। कभी कभी कोधावेश में पति पत्नी को मायके से बलात् ले त्राता था।

श्रन्य कवियों ने मुसलमान पात्रों के मध्य भी हिन्दू पंडित को ब्याह श्रादि संस्कार सम्पादित करते दिखाया है, जबिक कासिमशाह ने काजी को यह कार्यभार सौंपा है ।

कवि ने कामाख्या देवी की पूजा का वर्णन भी किया है 3।

स्त्रियों का सम्मान समाज में नहीं था, उन्हें तिरस्कार की दृष्टि से देखा जाना था ।

त्रत्याचारी शासक के राज्य में चोर, ठग बढ़ जाते थे, श्रशान्ति का साम्राज्य हो जाता था\*।

दूधाधारी संगर्मा, सूफी दरश कबीर।
भये सहाय योगिनी के त्राय महापति तीर। (ए० १६१)
ठाड़ी सिखयाँ मिलन का, मिले न पार्वे बारि।
ऐसे कन्त उताहिली, सुनै न कब्च मनुहारि। (ए० २३४)

- र. काजी महा जो पंडित ज्ञानी, बैठा निकट दुहल के श्रानी। (पृ०८७)
- तहाँ मूर्ति कमिल्या केरी, पूजे राय राव श्रीर चेरी। (१० १६४)
- तिरिया चरित न कीन्ह विचारा, तिरिया मते बूढ़े संसारा।
   तिरिया जल मंह त्राग लगावं, तिरिया सूखे नाउ चलावै।
   तिरिया छार पुरुष मुख मेले, तिरिया छल नाटक खेले। (१० १६४)
- देश उजाइ ग्रीर लोग गवांस, चाल कुचाल भाव ग्रिधयांसा।
   पन्थी पन्थ चलत निहं बांचा, करें न न्याव कोई पुनि सांचा।

श. गंगा मर बहुतर रहें, श्रहें सो अचरज खेल (पृ० २) धरे मोग जो सबै कखानी, श्रास्वाद चौंसठ विधि श्रानी। जंह लकोय लो मठ मन्डप वह ठांऊ, उठ धाये सुनि योगी नाऊं। महा मंहत जो नाथ गुसाईं, तेहि संग सब योगा जंह ताई। उरध वाह नाना जबधारी, पूरी गिरि जल बास तिवारी। जग डंडी श्रीधड़ कनकटा, सेउरा यती विरही शरकटा। कक्कावार सेउरा सन्यासी, पांच श्राम निर्जला श्रकासी।

### [ 840 ]

हंसजवाहिर प्रन्थ का महत्व कई दृष्टियों से है। यूफी सिद्धान्तों की सम्यक विवेचना इस प्रन्थ में हुई है साथ ही कथा के घटनास्थल चीन, बलख एवं रूम ऐसे दूरिस्थित देशों में होने के कारण, कथा में चमत्कार एवं कौतृहल ग्रधिक है। समाजिक एवं राजनीतिक दृष्टिकोण से प्रन्थ महत्वपूर्ण तथा काव्यत्व की कसौटी पर खरा उतरा है।

नगर सूनि जानौ बिन राजा, करता कठिन करें सब काछा। दूतन मिला रहें कोतवारा, दिन दोपहर लुटै बटापरा। कोध दिवान सन्त्र अभिमानी, लोभि भंडार द्या बिन रानी। भोला शाद भोग गन लोभा, करें न न्याव इह नहिं शोभा। मुनेन हेठ दुखी की बाता, चहै तो यकदिन रहें न छाता।

देखा ठाइर नगर श्रस, सेवक चंचल चोर । देख मार राबों बहुत, तब देखा बर तोर ।

(१० ४२)

# इन्द्रावती

# ( कवि नूरमुहम्मद कृत )

किव नूरमुहम्मद 'इन्द्रावती' में ऋपने जीवन सम्बन्धी तथ्यों का उद्घाटन करते हैं। ऋनुरागबाँसुरी, उनकी इन्द्रावती के बाद की रचना है। इसमें ऋात्मकथा, शाहेवक्त एवं मुहम्मद साहब की प्रशंसा के क्रम पर उतना ऋाग्रह नहीं है यद्यपि कर्बला की घटना को किव शिया होने के कारण प्रत्येक स्थल पर स्मरण करता है।

#### निवासस्थान :

'इन्द्रावती' में किव ख्रात्मकथा के ख्रन्तर्गत लिखता है कि जिस स्थान को किव ने ख्रपना निवासस्थान बनाया उसका नाम 'सवरहद' है। सवरहद को किव ख्रपनी जन्मभूमि नहीं कहता ख्रौर न ख्रपने पूर्व पुरुषों के निवासस्थान की ख्रोर संकेत करता है किन्तु बहुत सम्भव है कि किव की भाषा एवं वाच्य के कारण यह शंका हो, ख्रौर किव स्वयं 'सवरहद को निवासस्थान बनाया' के स्थान पर 'सवरहद मेरा निवासस्थान है' कहना चाहता हो।

किव 'सवरहद' स्थान की स्थित का परिचय देने का भी प्रयास करता है। 'सवरहद' की पूर्व दिशा में 'नसीरुद्दीन' का थाना या स्थान है, एवं सवरहद में पहुँचकर व्यक्ति को ऐसा ही आनन्द एवं शान्ति प्राप्त होती है जैसी एक बटोही को किठन यात्रा के पश्चात् घनी छांह प्राप्त करने पर होती हैं। साथ ही, किव यह भी कहता है कि इस जगत में पिथक की भांति रहना ही उचित है एवं यहां स 'आगम' लाभ करने का प्रयास करना ही श्रेय है। यदि 'इहासों' शब्द का सम्बन्ध 'सवरहद' से किया जाय तो यह निश्चित होता है कि नसीरउद्दीन भी कोई सुफ़ी सन्त रहे होंगे जिनका या तो निवास स्थान सवरहद के पूर्व में वर्तमान होगा या कोई समाधि अथवा मजार होगी। 'अनुराग-बाँसुरी' के सम्पादक अपनी 'बीतीबात' के अन्तर्गत कहते हैं कि 'आपका स्थान सबरहद

किव श्रस्थान कीन्ह जेहि ठां कि, सोवह ठांक सबरहद नाकं।
 एरव दिस कइलास समाना, श्रहे नसीरुईं। की थाना।
 ह भल जग मंह पंथिक रहना, लेहु इहासों श्रागम लहना।

(शाहगंज जौनपुर) था १। यह सबरहद गाँव जौनपुर जिले की शाहगंज तहसील में वर्तमान है किन्तु इसके पूर्व की ख्रोर कि न नसीरहीन का थान वर्तमान होने की सूचना नहीं है। श्री चनद्रबली पाण्डेय जी की एक ख्रौर स्थापना है कि किव ख्रपने ख्रन्तिम दिनों में भादों (फूलपुर, ख्राजमगढ़) में रहने लगे थे। यहीं ख्रापकी सुसराल थी। फ़ारसी में 'कामयाब' नाम से किवता करते ख्रौर लगभग सन् १७८५ ई० तक विराजमान थे। ख्रपने इस सन् का ख्राधार लेखक ने ख्रपनी स्मृति के ख्रनुसार किव के लिखे हुये किसी फ़ारसी दीवान में लिखे हि० सन् ११६३ (सन् १७७६ ई०) माना है। 'कामयाब' उपनाम का प्रयोग किव ने इन्द्रावती में भी कई स्थलों पर किया है।

#### रचनाकाल:

नूरमुहम्मद 'इन्द्रावती' में यह भी बताते हैं कि इन्द्रावती की रचना के समय अभी वह 'नया तरुग' ही है। किव का अभी लड़कपन नहीं छूटा है अतः उससे बहुत चूकें हो सकती हैं किन्तु वयोबृद्ध पिएडत उन अशुद्धियों पर ध्यान न देकर उन्हें यथास्थान सुधार लें है। इन्होंने इन्द्रावती का रचनाकाल सन् ११५७ हि॰ दिया हैं । संवत् १८५१ में किव अपने तरुग होने का उल्लेख करता है। अतः इन्द्रावती को किव की प्रारम्भिक रचना कहा जा सकता है। 'इन्द्रावती' के बाद उसने 'नलदमन' प्रेमाख्यान एवं उसके अनन्तर 'अनुरागबाँसुरी' की रचना की । अनुरागबाँसुरी का रचनाकाल किव ने सन् ११७८ ई० अर्थात् संवत् १८२१ दिया है ।

सन् ११५७ हि॰ तथा हि॰ सन् ११७८ के मध्य इन्होंने नलदमन की रचना की होगी जो अभी अप्राप्त है। हि॰ सन् ११७८ तक न्रमुहम्मद के रचनाकाल का विवरण प्राप्त हो जाता है अत: श्री चन्द्रवली पाण्डेय जी की स्मृति में उनके दीवान का समय यदि हि॰ सन् ११६३ है तो उसमें शंका का बहुत स्थान नहीं रह जाता। इस प्रकार न्रमुहम्मद का रचनाकाल हि॰ सन् ११०७ से हि॰ ११६३ तक ठहरता है।

१' श्रनुराग बांसुरी, 'बीतीबात' ए० ६

है किव समें नई तरुनाई, छूट न अबहीं किव लिस्काई। जाके हिएं लिस्क बुधि होई, बहुते चूक कहत है सोई। बिनवत किवजन कहं कर जोरी, है थोरी बुधि पुंजिया मोरी॥

सन् इग्यारह सै रहेउ, सत्तावन उपनाह।
 कहै लगेउ पोथी तबै, पाय तपी कर बांह।

त्रागे हिंद समुद्र तिराना, भाखा इन्द्रावित जो जाना ।
 फेर कहा नलदमन कहानी, कौन गनाव दसरि बानी ।

४ यह इग्यारह सै अठहत्तर, फेर सुनाएउ बचन मनोहर।

'इन्द्रावती' में किव ने शाहेवक्त की प्रशंसा करते समय 'मुहम्मदशाह' की प्रशंसा की है ।<sup>४</sup> श्रनुरागबांसुरी में शाहेवक्त की प्रशंसा नहीं है । बहुत सम्भव है कि दोनों ग्रन्थों की रचना मुहभ्मदशाह के शासनकाल में ही हुई हो और किव ने अनावश्यक समक्तकर महम्मदशाह की प्रशंसा न की हो। मुहम्मदशाह का शासन काल सं० १०७६-१८०५ है।

नूरमुहम्मद फारसी भाषा में 'कामयाब' उपनाम से कविता किया करते थे एवं इस भाषा के माधुर्य के बड़े प्रशंसक थे, किन्तु 'इन्द्रावतीं की सफलता ने उन्हें 'नलदमन' श्रीर श्रनुरागबांसरी की रचना की प्रेरित किया।

ये कट्टर मुसलमान तथा शिया सम्प्रदाय के थे। यथास्थान ये ऋपने पक्के मुसलमान होने, श्रीर भाषा के माध्यम से केवल दीनेइस्लाम के प्रचारक होने की पष्टि करते हैं?। ऐसा ज्ञात होता है कि त्रारम्भिक दर्वेशों का गुप्त मन्तव्य नूरमुहम्मद की वासी में मुखर हो गया 3।

नूरमुइम्मद ने अपने ग्रन्थों में कहीं भी अपनी गुरु परम्परा का उल्लेख नहीं किया है। इनकी 'इन्द्रावती' में केवल नसीरुद्दीन का नाम त्राता है। कहा नहीं जा सकता ये नसीरुद्दीन कौन हैं ? इतिहास में एक काजी नसरुद्दीन हुसैन जायसी, जिन्हें अवध के नबाब शुजाउद्दौला से सनद मिली थी, का वर्णन ग्राता है किन्त इन्हीं का सम्बन्ध 'सबरहद' से है, इसका कोई प्रमाण नहीं मिलता।

सुफी मुसलगान फकीर तथा दर्वेशों के ऋतिरिक्त अन्य और कई सम्प्रदायों गोरख-पंथियों, वेदान्तियों त्रादि से भी इनका सम्बन्ध रहा ज्ञात होता है। इन्होंने सत्संग की बड़ी महिमा गाई है। हठयोग की इला आदि नाड़ियों के अतिरिक्त दशम द्वार की भी चर्चा इन्होंने की है। । ग्रान्य सूफी कवियों की भांति इन्होंने केवल शैतान की चर्चा ही नहीं की है प्रत्युत माया के स्वरूप ऋौर कार्यों की ऋोर भी संकेत किया है। सिंहलद्वीप

डा॰ श्रन्दुलहक की पुस्तक ''उद् की इन्ति-दाई नशो व नुमा में सूफियान कराम का

काम' से उड़्त।

कहाँ मुहस्मदसाह बखानूं, है सूरज दिल्ली सुलतानूं। सब काहू पर दाया धरई, घरम सहित सुलतानी करई।

२. जानत है वह सिरजनहारा, जो किंद्रु है मन मरम हमारा। हिन्दू मग पर पांव न राखेडं, का जौँ बहुतै हिन्दी भाखेडं। मन इसलाम मसल के भाजेऊं, दीन जेवरी करकप भाजेऊं। (श्रनुसागबाँसरी पृ० ८६)

३. 'इन ब्जुगों के घरों में भी हिन्दी बोलचाल का खाज था श्रीर चू कि यह इनके मुफीदे मतलब था इसी लिये वह अपनी तालीम व तफलीन में भी इसी से काम लेते थे। द्क्लिनी हिन्दीः ढा० बाबूराम सक्सेना।

में योगियों का सिद्धि के लिये जाना तथा मछन्दरनाथ का असफल होना आदिक कथाओं की ओर भी लद्ध्य है। अतः ज्ञात होता है कि ये एक जिज्ञामु सूफ़ी ये और अन्य सम्प्रदायों के साधकों से मेल जोल रखते थे। इन्हें सत्संग के मुफल का ज्ञान था।

त्रयानी मिल्लत या उस समाज में जिसमें इनका जन्म हुन्ना था, पर इन्हें पृरा विश्वास था। मुहम्मद साहब के मार्ग पर इनका हढ़ विश्वास कट्टरता की सीमा को पहुँच गया था। 'त्रानुरागबांसुरी' में इन्होंने लिखा है कि यह त्रानुरागबांसुरी 'मुहम्मदीजन' की बोली है जिसे हुनकर देवता विमोहित हो जाते हैं, मंदिर गिर जाते हैं त्रीर शंखनाद न्नादि पूजोपकरण मिट जाते हैं ।

इतना होते हुये भी नूरमुहम्मद तरुणावस्था में लिखी गई इंद्रावती में विनयपूर्वक अपनी अशुद्धियों की ओर संकेत करके ग्रंथ को केवल अपनी बालकीड़ा कहता हैं ।

#### कथा सारांश:

कालिज्जर राज्य के राजा का नाम 'भूपिन' था उनकी एक मात्र संतान 'राजकुंवर' नामक कुमार था। कुमार के कुछ वयस्क होने पर उसकी माता का देहान्त हो गया। भूपित ने राजकुमार की शिक्षा दीक्षा बड़ी तत्परता से की, तथा उसे सब भांति योग्य देखकर उसका विवाह एक सुन्दर कन्या से कर दिया। अपने पिता के बाद राजकुंवर राज्य-सिंहासन पर बैठा तथा एक योग्य शासक सिद्ध हुआ, एक रात्रि को राजकुमार ने स्वप्न में, दर्पण के अंदर किसी सुन्दरी का प्रतिबिम्ब देखा। दूसरी रात को उसने फिर उसी सुन्दरी को स्वप्न में देखा, किन्तु इस बार उसके सुन्दर मुख पर लटें बिखरी हुई थीं। राजकुंवर उस अनुपम सुन्दरी पर विमोहित हो गया एवं राज्यकार्य की खोर से उदासीन होकर उसका बिरही बन गया। राजा की चिंता तथा उदासीनता से सभी दुखी हुये। उसके मंत्री बुद्धसेन

यह मुहमम्दी जन की बोली, जामों कंद नवातें घोली। वहुन देवता को चित हरें, बहु मूरित श्रंधी होइ परें। बहुत द्वहरा दाहि गिरावें संख बाद की रीति मिटावें।

श्रनुरागवांसुरी ए० २२।

२. ॐिव हे नृर मोहम्मद नाऊं, है पञ्चलग सबको जग टाऊं। हां हीना विद्या बुधि सेतीं, गरब गुमान करों केहि वंती। हैं में लिस्काई को चेला, कहीं न पोथी खेलउं खेला। गुरुवन सों यह बिनिटय मोरी, कोप न मानहि मोह सिकोरी।

मोहि विवेक कञ्जुनाहीं, निहं विशाबल आहि। खेलत हों यह खेल एक दिण्टा दय निवाहि।

ने कई चित्रकारों द्वारा चित्र बनवाये और सौन्दर्य शास्त्रियों द्वारा भिन्न भिन्न सुन्दरियों का वर्णन करवाया, किन्तु राजा पर बुद्धसेन की इन युक्तियों का कोई प्रभाव न पड़ा। वह निरन्तर उसी की चिन्ता में मग्न रहने लगा। अन्त में राजा की फुलवारी में ठहरे हुये एक तपस्वी ने राजा के स्वप्न का अर्थ विचार कर बताया कि राजा की स्वप्नसुन्दरी समुद्रपार बसे हुये, आगमपुर नामक नगर के जगपित नामक राजा की रतनजीत हन्द्रावती नाम की कन्या है। गुण तथा सौन्दर्य में वह अदिवतीय है।

इन्द्रावती का जन्म शिवाराधना के पश्चात् उन्ही के स्रार्शीवाद से एक रत्न से हुन्ना था। उसका सौन्दर्य रत्न की भांति ही ज्योर्तिमय था।

राजा को इन्द्रावती का सौन्दर्य वर्णन सुनकर विश्वास हो गया कि उसी सुन्दरी को स्वप्न में देखा है। तपस्वी की बातों से ऋत्यन्त प्रभावित होकर राजकुवंर ने तपस्वी 'गुरुनाथ' को स्रपना गुरु स्वीकार कर लिया स्रौर इन्द्रावती के हेतु जोगी होकर गृहत्याग को तत्पर हो हुन्ना। कालिञ्जर निवासियों ने मार्ग को विपदान्त्रों तथा गुरु की बातों के त्रमत्य होने की सम्भावना की ऋार लच्य करके उसे जोगी बनने से रोकना चाहा किन्तु राजकवंर दृढ निश्चयी था: उसने केवल ग्राने ग्राठ साथियों को लेकर 'ग्रागमपुर' की ग्रोर प्रस्थान किया । मार्ग में सात बीहड़ वन पड़े जिनमें क्रमशः इन्द्रियों को त्र्याकर्षित करने वाले रस तथा भोग प्रधान थे, किन्तु राजकुवंर को इनके प्रति कोई त्र्यासिक न थी त्र्यौर वह त्रागे बढता गया। मार्ग में उसकी कायापति नामक बनजारे से भेंट हुई त्रौर त्रागे मार्ग पर वे दोनों एक साथ अग्रसर हुये। दुवंर इसके पूर्व ही बुद्धसेन के अतिरिक्त अन्य साथियों को छोड़ चुका था। समुद्र पार करके दोनों 'जिउपुर' पहुँचे। यहाँ राजकंवर की विरह-व्यथा त्रात्यन्त तीत्र हो उठी ग्रौर वह बुद्धिसेन को वहीं छोड़कर सारङ्गी लेकर चल दिया । मार्ग में उसकी मेंट एक यती से हुई । यती ने आगमपुर के विश्रामस्थानों की चर्चा करते हुये शिवमन्दिर की ग्रोर भी संकेत किया। उसी मन्दिर में राजकुंवर की शिवाराधना करते समय ब्राकाशवाणी के द्वारा प्रेमपुर में स्थित इन्द्रावती की मनफुलवारी में जाने का श्रादेश हुन्ना । राजकंवर दूसरे ही दिन वहाँ पहुँच गया ।

उधर अगमपुर में होली का उत्सव मनाया जा रहा था। एक सखी के कहने पर इन्द्रावती ने काजल लगाकर अपना सौंदर्य दर्पण में देखा। स्वयम् अपने पर मुग्ध होकर उसे अपने सौंदर्योपासक का अभाव खटका तथा इसके बाद ही उसने क्रमशः दो स्वयन देखे। प्रथम स्वयन में उसने एक अर्धिक सित कंमल की मधुकर के साथ जाते हुये देखा, तथा द्वितीय में एक जोगी को समुद्र से प्रण मोती को खोज निकालने तथा अपनी मांग में सिन्दूर भरते हुये देखा।

इधर राजकुवंर की भेंट सनकुलवारी में पहुँचकर चेना नामक मालिन से हुई जिसने राजकुंवर की व्यथा सुनकर इसकी सूचना राजकुमारी इन्द्रावती को दो त्रौर साथ ही उसे राजकुंवर के दर्शनार्थ प्रोत्साहित किया। इन्द्रावती निश्चित समय पर वाटिका में पहुँच गई त्रौर युक्तिपूर्वक राजकुंवर के दर्शन किये। इन्द्रावती के बदन पर एक लट को

देखकर राजकुंबर मूर्छित हो गया। प्रयास करने पर भी जब राजा को चेत न हुआ तो इन्द्रावती एक पत्र में जिब-कहानी नामक एक कथा-रूपक को लिखकर उसके पास छोड़ गई।

'जिव-कहानी' स्वयं अपने में एक उपदेशपूर्ण कथा थी जिसमें मन का केवल रूप पर मुग्ध न होकर प्रीति की उशसना का भाव था, एवं 'दुर्जन' शत्रु के परास्त करने के हेतु बुद्धि, साहस, किया एवं आनन्द आदि सद्गुणों की सराहन। थी। 'जिव-कहानी' का मर्म समभना राजकुंवर के लिये किठन था। संयोगवश उसी समय राजकुंवर का मन्त्री बुद्धसेन उसके निकट आ पहुँचा और उसने जिवकहानी के कथारूपक को राजा के प्रति स्पष्ट किया। इसके पश्चात् राजकुंवर तथा इन्द्रावती के मध्य 'त्र-व्यवहार आरम्भ हुआ और 'चेता' उनके मध्य सन्देशवाहक का कार्य करती रही।

इसके अनन्तर राजकुं अर इन्द्रावती को प्राप्त करने की अभिलाबा से उसके घौराहर के पास, स्नेहपादप के नीचं जा बैठा। अकस्मान् इन्द्रावती अपने भरोखे में आई और दोनों के पारस्परिक दर्शन से राजकुंबर की प्रेम-वेदना तीवृतर होगई। वह समुद्र से प्रण्मोती निकालने के हेतु आतुर हो उठा। किंतु मार्ग में ही दुर्जनराय ने उसे बंदी बना लिया। राजकुंबर ने तोते के द्वारा इन्द्रावती के पास अपने वंदी होने का समाचार मेजा। इन्द्रावती ने उसी के द्वारा इपा नामक राजा की सहायता से उसके मुक्त होने का उपाय लिख भेजा। बुद्धसेन ने कृपा नामक राजा की सहायता से उसके मुक्त होने का उपाय लिख भेजा। बुद्धसेन ने कृपा नामक राजा की सेवा करके, उसे दुर्जन राय के ऊपर आक्रमण करने को प्रेरित किया। घमासान युद्ध में दुर्जनराय मारा गया और राजकुंबर बंधन मुक्त होगया। मोतो निकालने के लिये वह फिर आगे बढ़ा इधर इन्द्रावनी राजकुंअर का बंदी होना सुनकर अत्यंत दुग्वित हई और उमकी सिखयाँ उसे नित्य रात्रि को 'मधुकर मालनी,' 'हीरामानिक' आदि प्रेमकथाओं को सुनाकर उसकी विरहागिन शांत करने का प्रयास करती थीं। इसी मध्य उसे राजकुंबर के मुक्त होने का समाचार प्राप्त हुआ।

राजकुंवर के पुन: प्रथमोनी निकालने के प्रयास में राजा जगपनि के परामर्शदाताओं ने राजकुंवर के स्तियस्य को प्रमाणित करने के लिए कहा । इसी मध्य, तपस्वी गुरूनाथ के ख्रागमन से राजकुंवर को इन समस्त कांठनाइयों से मुक्ति मिल गई ख्रीर वह समुद्र से मोती निकालने को चल पड़ा । ख्रपनी इस यात्रा में भी उसे त्यान ख्रादि प्राकृतिक विध्नों के ख्रातिरिक्त, ख्रपने प्रेम की परीक्षा भी देनी पड़ी ख्रीर समुद्र में निवास करने वाली देवी कमला ने, उसे प्रेम में हढ़ पाकर, प्रसन्न होकर वह मोती प्रदान किया । राजकुंवर के द्वारा वह मोती प्राप्त करने के पश्चात् इन्द्रावती के पिता जगपित ने उन दोनों का विवाह कर डाला

यहीं पर कथा का पूर्वार्घ समाप्त होता है जो काशीनागरी प्रचारिसी सभा हारा प्रकाशिन है। इस का उत्तरार्घ त्रप्रकाशिन है।

# इन्द्रावती उत्तरार्ध

#### कथासारांश:

इन्द्रावनी का उत्तरार्ध काशीनागरी प्रचारिणी सभा ( ऋार्ष भाषा पुस्तकालय ) में
सुरिक्तित है। पूर्वार्ध इन्द्रावती और राजकुंवर के विवाह हो जाने पर समाप्त हो जाता
है। उत्तरार्ध का ऋारम्भ राजकुंवर और इन्द्रावनी के समागम से होता है। इधर
इन्द्रावनी और राजकुंवर मंयोग सुख में लीन थे उधर राजकुंवर की पहली रानी सुन्दर
कालिञ्जर में ऋत्यन्त कष्ट से जीवनयापन कर रही थी। जिस समय राजकुंवर ने
कालिञ्जर से प्रस्थान किया, सुन्दर रानी गर्भवती थी। यथा-समय रानी के कीर्तिराय
नामक पुत्र उत्पन्न हुद्या। ऋब रानी पर दुहरा भार था। एक तो राज्य शासन का भार,
दूसरा पुत्र के लालन-पालन का भार, यह 'दोनों ही कर्नव्य विरिहिणी के लिये भार स्वरूप
हो गये थे। कभी कभी वह ऋत्यन्त दुखी होकर जोगिन हो जाने को सोचनी थी और
कभो आत्महत्या का निश्चय करनी थी। रानी की सिखयां युक्तिपूर्वक उसे इन कार्यों से
विरत करती थीं। एक दिन एक सखी ने एक तोते की कहानी रानी को सुनाई, जो
वर्जित फल खाने के कारण, ऋगमपुर से पृथ्वीपुर में ऋग पड़ा था। उसने वहीं, पिंजड़े
में से एक पद्दी के द्वारा ऋगमपुर संदेश भिजवाया था। इस कहानी को सुनकर रानी के
मन में संदेश भेजने की बात उदय हुई।

कथा को सुनकर रानी को निद्रा आ गई और उसने स्वप्न में शुभ सूचक सूर्य चन्द्र त्योर ग्यारह तारे देखे। जगने पर रानी सुन्दर का विरह त्यौर तीब्र हो उठा। रानी की सिखयां प्रति रात्रि उसे कहानी सुनाकर सुलाने की चेध्टा करती थीं। दूसरी रात्रिको उसकी सखी ने चन्द्रदान श्रौर राजाहंस की कहानी कहना श्रारम्भ किया। राजाहंस के राज्य में एक रम्भानामक श्रतिसुन्दरी गणिका का त्रागमन हुत्रा। सूचना पाकर राजा ने उसे बुलाया श्रीर उसका वृत्तान्त जानकर उसे श्रत्यन्त सुन्दर मोती की माला भेंट की। रम्भा ने एक चतुर सुवा, उसकी सेबा के हेतु दिया। उस गणिका से हंसपुर के राजदम्पित चित्रसंन ऋौर रूपवती की पुत्री मालती के सौन्दर्य का वर्णन सुनकर हंसराज उस पर मोहित होगया, किंतु तोते के समफाने पर वह फिर राजकाज में दत्तचित हुआ। कुछ भमय पश्चात् एक वनिजारे के मुंह से पुनः मालती की सौन्दर्य चर्चा सुनकर वह जो ी होकर उसकी प्राप्ति के लिये घर से निकल पड़ा । मार्ग में उसे महावली नाम का एक ग्रौर राजा मिला जो उदयपुर के राजा इन्द्र की राजवल्लाभी नामक राजकुमारी के हेतु, घर छोड़ चल दिया था। राजबल्लभी भी स्वप्न में महाबली को देखकर उस पर मोहित हो चुकी थी। जब य दोनों राजा वहां पहुँचे तो राजबल्लभी के पिता ने महाबली को सब प्रकार से उपयुक्त वर पाकर उससे कन्या का विवाह कर दिया। राजहंस का सन्देश लेकर सुवा मालती के पास गया। वहां जाकर उसे ज्ञात हुत्रा कि रम्भा का निधन हो चुका है जिसे सुन कर उसे बैराग्य हो गया श्रीर

वह मालती का संदेश हंसराज से कहकर तप करने के हेतु वन में चला गया। राजहंस ने हंसपुर जाकर मालती का पाणिग्रहण किया और वहीं आनन्दमग्न रहने लगा। इधर उसकी पहली रानी चन्द्रवदन राजाहंस के विरह में अत्यन्त दुखी थी। एक दिन अत्यन्त दुखी होकर उसने सुखदेव मिश्र के द्वारा अपना सन्देश राजा हंस के पास मेजा, नगराजा हंस चित्रसेन से विदा लेकर, मालती एवं महाबली और राजबल्लभी के साथ स्वदेश लौट आयां। जिस प्रकार राजाहंस को पाकर चन्द्रवदन पुलकित हो उठी थी उसी प्रकार सखियों ने रानी सुन्दर को भी प्रसन्न होने की दिलासा दिलाई।

ऐसी ही कहानियां सुनाकर सिखयां रानी को ढाढस बंधाती थीं। उसी समय कालिक्जर में रहने वाली 'लोभ' नामक कुटिल स्त्री ने कीर्तिराय पर टोना किया जिसके फलस्वरूप रानी ने उसे देशनिकाला दे दिया। लोभ वहां से जैतपुर गई जहां उसने रानी सुन्दर के सौन्दर्य का विस्तृत वर्णन किया। फगस्वरूप जैतपुर के राजा कामसेन ने मोंहनी मालिन को जोगिन के भेष में रानी सुन्दर के पास भेजा। मोहिनी त्रागमपुर की जोगिन होने के बहाने रानी के पाम पहुँच गई त्रीर वहां उसने त्रपना जाल फैलाना त्रारम्भ कर दिया, किन्तु सुन्दर ने उसे त्रत्यन्त विरस्कृत करके वहां से हटा दिया। इस पर कोधित होकर राजा कामसेन ने कालिक्जर पर त्राक्रमण कर दिया जिसका सामना रानी सुन्दर ने सफलता से किया त्रीर कामसेन मारा गया। रानी सुन्दर ने दुखित होकर एक दिन पबन के द्वारा त्रपना संदेश राजकुंवर के पास भेजा, जिसे जानकर राजकुंवर इन्द्रावती की विदा ६ राके स्वदेश को चल दिया। मार्ग में उद्धि की कन्या कमला ने इन्द्रावती से भेंट करके राजकुंवर के प्रेम की परीला ली। राजकुंवर त्रपनी परीला में सफल हुत्रा।

राजकुंद्रार के लौट थाने पर मुन्दर यत्यन्त प्रसन्न हो गई। इन्द्रावती श्रौर मुन्दर दोनों श्रत्यन्त प्रेम से रहने लगीं। एक वार राजकुंद्रार श्राखेट करके थका हुआ एक वृद्ध की छाया में विश्राम कर रहा था तभी उसने एक तोते से एक विरह की कथा सुनी कि वह्मभ नाम के कुंवर से प्रेमा का व्याह हुआ था। वे दोनों अत्यन्त सुखी थे; किन्तु थोड़े ही दिनों में बह्मभ का देहान्त हो जाने पर प्रेमा दु: खित होकर सती हो गई श्रौर उसने इस सुजान नामक तोते को स्वतंत्र कर दिया। राजकुंश्रर इस कथा को मुनकर श्रत्यन्त दु:खित होगया श्रौर कुछ समय पश्चात् उसकी मृत्यु होगई। राजकुंश्रर के निधन के उपरान्त दोनों रानियां भी सती हो गई। इस प्रकार प्रेम में विरह की महता सिद्ध करके नूरमुहम्मद ने कथा का श्रन्त कर दिया।

#### कथारूपक :

न्रमुद्रमद अन्य सूकी कवियों की मांति किसी ऐतिहासिक या पौराणिक कथा का आधार ते अपने निद्धान्तों का प्रतिपाटन नहीं करते हैं। प्रत्युत कथावस्तु पूर्णतः काल्पनिक और रूपक के गुर्भों ने समन्विद्ध है। पात्रों के भावात्मक नामकरण ने किन के रूपक को स्वयुत्त करने में पूर्ण योग दिया है। कथावस्तु तथा पात्र पूर्णतः काल्पनिक हैं

'राजकुंबर' साधक है। गुरुनाथ तपस्वी मार्ग प्रदर्शक, एवं ग्राठ ससा शरीर के साथ रहने वाले इन्द्रिय विकार हैं। 'राजकुंबर' की रानी 'सुन्दर' सांशारिक मोह का ग्राकर्षक स्वरूप है जिसकी उपेचा करके साधक को रतनजोत या परमऐश्वय, सौंदर्य, शिंक एवं शीलचान इन्द्रावती की प्राप्ति का प्रयास उचित है। राजकुंबर को मार्ग में सात वीइड़ वन मिलते हैं। कमशः सातों बनों की विशेषता का वर्णन करते समय किव ने इन्द्रिय विकारों, रूप, गन्ध, स्पर्श, रस, शब्द त्र्यादि का वर्णन किया है। उन सभी बनों पर राजकुंबर की विजय, 'शारीरिक वासनाग्रों' पर विजय का प्रतीक है। शरीर की इन वासनाग्रों पर विजय का उपाय केवल नामस्मरण में संलग्नता या जिक है। सातों बनों को पार कर जाने के बाद राजकुंबर कहता है:

तिस्ना मारि पन्थ जो चला, ताकर होइ पन्थ महं भला।

एवं

हों में तासु गलिय कर जोगी, जा सुमिरन भी जगत संजोगी !

देह जिनत विषय-वासनात्रों एवं इन्द्रिय जिनत भोगों की त्र्याकांचा लेकर साधना में सफलता नहीं प्राप्त हो सकती। इसी सत्य का उद्घाटन राजकुंवर त्र्यपने शब्दों में करता है।

'तुम सब कहं मैं साथ लगाएउं, जाइ न सकउं लाज मैं पाएउं।

ऐसा कहकर राजकुंवर अपने आठो साथियों को 'देहन्तपुर' में छोड़ देता है। देहन्तपुर वह स्थान है जहाँ से आगे साधना के चेत्र में देह की या शरीर की गम्य नहीं है, जहां से साधक अपने शरीर को विस्मृत कर देता है और केवल प्राणों में एवं श्वामों में उसी का स्मरण करता है।

'देहन्तपुर' में दैहिक वासनात्रों के त्याग के पश्चात् त्यागे के मार्ग में राजकुंवर या साधक का सहायक है कायापित । सहायक का नाम किव ने बड़ी मर्मज्ञता से 'कायापित' रक्ता है । शारीरिक वासनात्रों का स्वामी ही साधना में सबसे बड़ा योगदाता है । इस प्रकार कायापित के साथ समुद्र पार करके, अधना के मार्ग में छग्रमर होकर 'जाइ बसा जिडगूर वियोगी' साधक की सारी चेतनायें ज्ञात्मकेन्द्रित हो जाती हैं । वह परमात्मा के विरह का निरन्तर अनुभव करता हुत्रा हृदयदर्पण् में उसके दर्शन का प्रयास करता है ।

जिउपुर मांह प्रेमी राजा, गुपुत जाय घट में उपराजा ।
 जेह मुरत तेहि प्रेम बहाएड. स्वात पत्र पर ताहि बनाएड ।
 तेहि उपर श्रम लाएड ध्याना, रहि गई मुस्त श्राप हेराना ।

साधक का मन केवल गुप्त जाप में लग्न रहता है। उसकी सारी वाह्य चेष्टायें रुद्ध हो जाती हैं। वह हृदय पर ऋपने प्रियतम ऋाराध्य के दर्शन करने में मग्न रहता है। इसी गुप्त जाप को सूफ़ी शब्दावली में 'जिके खफ़ी' कहने हैं।

इस त्रात्मकेन्द्रित त्र्यवस्था के बाद साधक को उस परमसौन्दर्य के रूप का त्राभास हो जाता है। उस परमरूप के सौन्दर्य का त्राभास पाकर साधक चेतनाविहीन हो जाता है। प्रेम के मार्ग में बुद्धि या तर्क सबसे बड़ा बाधक है, त्रात: यदि एक बार भी साधक को उस परम सौंदर्य की भांकी मिल जाती है, वह बुद्धि का त्राश्रय छोड़कर केवल परमप्रम की भावना के सहारे उन तक पहुँचने का प्रयास करता है। बुद्धि ही मनुष्य का सबसे बड़ा सङ्गी है किन्तु यदि यह सांसारिक लाभ हानि के मापदण्डों से प्रसित रहती है तो सबसे बड़ी परमार्थविरोधनी भी है। यही कारण है कि राजकुंवर जित्रान्तपुर के त्रागे त्रापनी बुद्धि का भी त्याग कर देता है।

जित्रान्तपुर में त्यक बुद्धि धैर्यधारण कर स्वपरिमार्जन का प्रयास करती है और त्रागे चलकर राजकंवर के परमार्थमार्ग की सहायिका भी बनती है।

तर्कवितर्क, ऊहापोह का आश्रय छोड़ते ही साधक को आगमपुर या परमतत्व के निवासस्थान की प्राप्ति का आभास होने लगता है। आगमपुर में पहुँचकर राजकुंवर गौरीपित के ध्यान में मगन हो जाता है। एकाप्र होकर ध्यान करने से उसके हृदय में आनोदय का आरम्भ होता है। हृदय में इस प्रकार ज्ञानोदय होने की भावना का स्पष्टीकरण, किव आकाशवाणी के द्वारा करता है। उसे आकाशवाणी होती है कि मन फुलवारी में, चेता नामक मालिन के सहयोग में, उसे इन्द्रावती के दर्शन प्राप्त होंगे। मन के पूर्ण-चेतन होने पर सजग होकर आराध्य की आराधना से उसके दर्शन सम्भव हैं। इसी तथ्य को किव ने दूसरे शब्दों में स्पष्ट किया है कि प्रेमपुर में स्थित मनफुलवारी में ही आराध्य के दर्शन सम्भव हैं।

मन्फुलवारी में चेता नामक मालिन के सहयोग से राजकुवंर को इन्द्रावती के दर्शन होते हैं श्रीर इन्द्रावती भी राजकंवर का वियोग श्रानुभव करती है। श्रात्मा के प्रेम में परिपक्व हो जाने पर परमात्मा भी श्रात्मा को श्रपने पास बुलाने को श्रातुर हो जाता है किन्तु उसके लिये सबसे वड़ी श्रावश्यकता 'मरजीया' होने की होती है। प्रेम के समुद्र में पूर्णहप से 'श्रामा' या 'श्राहंभाव' का विस्मरण

जर जागा मोहा अनुरागो , अधिको प्रेमअगिन मन लागी।
 ×
 अव जिश्वन्तपुर पहुँचा राजा , बुद्धिह छाड़ तहाँ सौ भाजा ।
 ×
 ×
 अप जिश्वन्तपुर मंह रहा , धीर्ज गहा बिङ्स्न दृख सहा । पृ० ३१ ।

कर देने वाला ही 'प्रण्मोती' या साधना की पूर्णता को प्राप्त कर द्याराध्य को प्राप्त कर पाता है! 'जिन खोजा तिन पाइयां गहरे पानी पैठ', प्राप्ति के लिये गहरे पानी में निमन्जित होकर पूर्णस्वच्छ, होना आवश्यक है। इस प्रकार अपने पात्रों एवं स्थानों के भावव्यञ्जक नामकरण द्वारा किव ने कथारूपक को स्पष्ट करने का प्रयास किया है! 'मरजीया' होने के मार्ग में सबसे बड़ी वाधक अनिश्चयात्मक बुद्धि तथा दुर्जन का सङ्ग होता है। यह अनिश्चय की भावना भी रूपाकर्पण के द्वारा आरम्भ होती है। इसके स्पष्टीकरण के लिये किव ने दुर्जनराय तथा पत्नी मोहिनी का उपयोग किया है। इद निश्चयी साधक राजकुंवर अन्त में सब पर विजय पाकर मरजीया होकर आराध्य की प्राप्ति करता है।

किव ने इन्द्रावती त्रौर राजकुंवर के विवाह पर ही त्रापनी कथा का पूर्वार्द्ध समाप्त कर दिया है। विवाह सुक्ती काव्यों में त्रातमा त्रौर परमात्मा के मिलन का प्रतीक है। त्राधकांश सुक्ती प्रेमाख्यानों में सामाजिक रूढ़ियों के कारण पत्नी पर पित के श्रेष्ठत्व के प्रतिपादन में त्रास्वाभाविकता त्रा जाती है। इन्द्रावती इस दोष से मुक्त है त्रौर इन दोनों का विवाह केवल मिलन का प्रतीक है।

## प्रेम-पद्धति :

इन्द्रावती के कथा सारांश से स्मध्य है कि यह एक प्रेमकथा है। भारतीय साहित्य में दाम्पत्य प्रेम के त्रार्विभाव से सम्बन्धित कई परम्परायें प्रचितत हैं। उन्हों में से त्रिधिकांश सूफियों ने स्वप्नदर्शन, चित्रदर्शन, गुण्अवण त्रादि के द्वारा प्रेमार्विभाव की पद्धित को त्रिपनाया है। इस परम्परापालन के द्वारा सम्भवतः ये सूकी त्रातमा की परमात्मा मिलन की त्रानायास उत्सुकता की त्रोर संकेत करना चाहते थे।

इन्द्रावती के नायक के हृद्य में भी प्रेम भावना का त्राविर्भाव स्वप्नदर्शन से होता है। राजकुंवर ने ब्रह्म-स्वरूपा इन्द्रावती का सौन्द्यें स्वप्न में देखा। वही एक नारी उसे सब त्रादशों या दर्पण के मध्य प्रतिबिम्बिन दिखाई दी। पहली रात्रि में इन्द्रावती का प्रतिबिम्ब एक दर्पण के मध्य पड़ रहा था किन्तु दूधरी रात्रि में उसके मस्तक पर लट भी बिखरी हुई थी साथ ही उसका प्रतिबम्ब कई दर्पणों पर पड़ रहा था । इन्द्रावती

१. एक रात मंह कुंवर सरेखा, सपन बीच दर्पन एक देखा।

दरपन मों एक सुन्दर नारी, देखेहु चन्दुहु ते उंजियारी।

जस दरपन निमल रहे, तस देखा श्रधिकार। दरसन एकै नारि की, सब श्रादरस मकार। ( ए० १० )

के इस सौन्दर्य की देखकर राजकुंबर स्वप्न में ही मूर्क्छित हो गया एवं जागने पर उसे ज्ञात हुत्रा कि उसके हृदय में प्रेम जाग्रत हो उठा है ।

भारतीय ेमपरम्परा मं प्रेम का वेग नायिका में ऋधिक तीत्र प्रदर्शित किया गया है जबिक फ़ारसी भाषा में लिखित मसनिवयों में प्रेम भावना की तीव्रता नायक में ऋधिक दिखाई जाती है। हिड्डियों की ठठरी लिये हुये फ़रहाद, शीरीं की प्राप्ति के लिये टांकियों से पहाड़ खोद डालता है। उनके प्रेम की तीव्रता 'पगन में छाते परे, नांघिवे को नाले परे तऊ लाल लाले परे रावरे दरस को' भारतेन्दु की नायिकाओं से समानता रखती हैं। त्र्मुहम्मद ने इन्द्रावती में इन दोनों पद्धतियों का समन्वय किया है। श्रारम्भ में राजकुंवर ही 'इन्द्रावती' के रूप को स्वप्न में देखकर विमुग्ध होकर उसे प्राप्त करने के लिये व्याकुल हो जाता है। मार्ग के श्रानेक विद्नों को पार करके एवं 'प्रण्मोती' निकालने की श्रातुरता दिखाकर किव ने नायक की प्रेमभावना का उत्कर्ष दिखाने का प्रयास किया है। इधर इन्द्रावती राजकुंवर की उत्कट साधना से प्रभावित होकर राजकुंवर की प्राप्ति के लिये व्याकुल हो उठती है श्रीर जब 'प्रण्मोती' निकालने के प्रयास में र जकुंश्वर की नाव समुद्र में श्राहश्य हो जाती है तो प्राण् त्याग देने के लिये तत्पर होती है।

फ़ारसी की महनवियों का प्रेम ऐकांतिक तथा लोकबाह्य होता है जिसका अनुसरण अधिकांश भारतीय स्फ़ी किवियों ने नहीं किया है। राजकुंवर का प्रेम भी सांसारिक सम्बन्धों के मध्य है। उसका कोई पृथक स्वरूप नहीं। यद्यपि मसनवी पद्धति पर किव ने राजकुंवर के आदर्शात्मक परमप्रेम का निरूपण किया किन्तु उसमें सांसारिक सम्बन्धों की ओर पूर्ण विमुखता नहीं है। जायसी का नायक जोगी होकर यह त्याग करता है और नागमती उसे अपनी व्यथा मुनाकर रो-रोकर रोकने का प्रथास करती है; किन्तु मुन्दर राजकुंवर के जाते समम अपनी व्यथा को लाज के कारण व्यक्त नहीं कर पाती। वह भाग्य पर विश्वास करके अपने दुर्दिन व्यतीत करने को तत्यर हो जाती है। यह अन्तर सामाजिक परिस्थित के कारण ही है। राजकुंवर के बन्दी हो जाने पर इन्द्रावती सुआ के द्वारा उसकी मुक्ति का उपाय लिख मेजती है।

ऐकांतिक प्रेम की गूढ़ना श्रोर गम्भीरता के बीच, किव ने जीवन के श्रन्य श्रंगों का ममावेश भी किया है। इनकी प्रेमागाथा इसी कारण सामाजिक जीवन से विच्छिन्न होने में बच गई है। दाम्पत्य प्रेम के श्रातिरिक्त, मनुष्य की श्रन्य वृत्तियों का भी समावेश है। मा के यहाँ की स्वच्छंदता, सतीत्व की महत्ता, स्वामिभिक्त, वीरता, यात्रा, युद्ध श्रादि के वर्णनों को उचित स्थान प्राप्त हुआ है। इन सबके होते हुये भी, इन्द्रावती प्रेमभावना या श्रंगार-रस प्रधान काव्य है।

६. राजा देखि सपन श्रम जागा लागा ग्रांव प्रेम को धागा ।

इन्द्राधनी का स्वप्न में दर्शन करके राजकुंवर के मन में इन्द्रावती की प्राप्ति के लिये 'श्रमिलाषा' जाग्रत हो जाती है। वह श्रम्य ऐश्वर्य तथा कर्तव्यों के प्रति उदासीन हो जाता है एवं उसे केवल स्वप्न सुन्दरी के दर्शन की चिन्ता रहती है। नूरसुम्मद के 'पूर्वराग' में जायसी की भाँनि श्रत्युक्ति नहीं दिखाई देती। राजकुंवर ने यद्यपि 'इन्द्रावती' को स्वप्न में ही देखा है किन्तु उसकी प्रेम भावना निश्चित तथा दृढ़ है। चित्रकारों के द्वारा श्रनेक चित्र प्रस्तुत किये जाने पर भी उसकी प्रेम भावना में कोई श्रम्तर नहीं श्राता, प्रत्युत उसका प्रेम कमशः तीव होता जाता है।

तपस्वी गुरुनाथ ने जब राजा के स्वप्न को सुनकर इन्द्रावती के रूप गुण् की चर्ची की, तो राजकुंवर के मन को संतोष हुआ और उसका 'पूर्वराग' व्यक्तिप्रधान होकर विशेषोन्मुख हो उठा।

मनफुल नारी में इन्द्रावती के स्वरूप की मलक देखकर राजकुंवर वेसुध हो जाता है। ख्रव तक राजकुंवर के उद्देश्य में दृढ़ता तथा प्राप्ति के प्रयास में तत्परता ख्रवश्य थी, किन्तु एक बार दर्शन पा लेने के बाद उसका विरह ख्रत्यन्त तीव होजाता है ख्रौर वह ख्रतिशीघ 'प्रणमोती' खोज लाने को ख्रातुर हो जाता है। ख्रपने इस प्रयास में उसे दो बार ख्रपने प्रेम की विशिष्टता का प्रमाण देना पड़ता है। दुर्जनराय की पत्नी मोहिनी राजकुंवर के लिये महल बनवाने तथा सब ऐश्वर्य ख्रौर भोगों की व्यवस्था करने को कहती है, यदि इन्द्रावती का ध्यान राजकुंखर विस्मृत करदे। राजकुंवर का यह उत्तर

## काह करों कंचन स्त्रीर रूपा, कंचन रूप पन्थ भीं कृपा।

उसकी मनोवृत्तियों के परिष्कार का परिचय देता है। सामाजिक प्राणियों को प्रेमियों के कार्य में अमंबद्धता के दर्शन हो सकते हैं। लैला और मजनूं के प्रेम पर खलीफा को भी आश्चर्य हुआ था। किन्तु प्रेमियों की भावना का परिचय कोई दूसरा नहीं पा सकता। प्रेमीजन ही एक दूसरे के सबसे बड़े हिनचिन्तक हैं।

## हित चिन्ता का जानई कोई, मैं जानों को जाने सोई।

इसी प्रकार समुद्र में 'प्रणमोती' निकालने के प्रथास में 'कमला' ने राजकुंबर की परीचा ली। वह मार्ग में राजकुंबर के सम्मुख 'इन्द्रावती' का रूप धारण करके गई। 'कहा ब्राहऊं में इन्द्रावती, तोहि मधुकर कारन मालती।' कमला के इस प्रकार विरह प्रदर्शन करके विश्वास दिलाने पर भी राजकुंबर की भावना में किञ्चित भी द्विविधा उत्पन्त नहीं हुई। उसने सहज भाव से, 'कहा कंवल दूसर है मोरा, ताके रंग रंग नहिं तोरा।' कमला के छल को परास्त कर दिया।

इन्द्रावती के हृदय में पूर्वराग का उदय, चता मालिन के मुख से जोगी का स्प वर्णन सुनकर होता है। इसके पहले इंद्रावती के हृदय में काम जाग्रत हो चुका था। वह मुग्धा से मध्या नायिका हो गई है। यौवन की सहज लज्जा उसके नेत्रों में समाविष्ट है। यहीं पर किव मध्या के गुणों का भी वर्णन करना है । इसके बाद कमशः स्वध्न में एक जोगी को इन्द्रावती के प्रेम का वियोगी देख चुकने के बाद, उसी प्रकार के रूप गुण से सम्पन्न एक राजकुंत्र्यर को जोगी के भेष में इन्द्रावती दर्शन की लालसा का वर्णन, चेना के मुंह से सुनकर इन्द्रावती के हृदय में उसके प्रति प्रेम भावना का स्थाविर्माव स्वाभाविक था।

इन्द्रावती के प्रकाशित प्रथम भाग में राजकुंश्चर श्रौर इन्द्रावती का विवाह हो जाने के बाद का जीवन वर्णित नहीं है किन्तु इन्द्रावती के प्रेम की उत्कृष्टता का दर्शन उसके पहले ही दो श्रवसरों पर हो जाता है। राजा दुर्जनराय के द्वारा राजकुंश्चर के बन्दी हो जाने पर, विरह संतप्त इन्द्रावती तोने के द्वारा उसकी मुक्ति का उपाय लिख मेजती है श्रौर श्रत्यन्त दुःखित होते हुये भी वह श्राशापूर्वक राजकुंश्चर के पुनरागमन की प्रतिचा करती है। वही इन्द्रावती प्रणमोती निकालने के समय राजकुंश्चर की नाव के तूफान में फंसकर श्रदृश्य हो जाने का समाचार पाकर प्रणत्याग करने को तत्यर हो जाती है दे।

'इन्द्रावती' का चरित्र अपनी प्रेम भावना की उत्कृष्टता के कारण सराहनीय है। वहीं 'सुन्दर' राजकुंश्वर की विवाहिता पत्नी का चरित्र अपनी त्याग भावना के कारण महान् है। राजकुंश्वर के स्वप्न दर्शन के पूर्व 'सुन्दर' रूपगर्विता और प्रेमगर्विता दोनों ही थी । ये दोनों प्रकार के गर्व दाम्पत्य सुख के द्योतक हैं। राजा के जोगी होकर निकल जाने के बाद प्रोषितपितका के रूप में किंव ने उसे चित्रित किया है। राजकुंश्वर के प्रस्थान के समय उसके चरित्र की भव्यता के दर्शन होते हैं। राजकुंश्वर और सुन्दर का

जोवन लाज नयन मों दीन्हा, मुगधा सों मध्या तेहि कीन्हा।
 गइ चंचलताई थिरताई, श्राई लाज निकाइय पाई।

धन सूधें चितवत रहीं, निस दिन जेहि श्रंग्वियान । सो तीं हुँ चितवन लगीं, जोवन के श्रीभमान ।

श्रीतम मरम सुनत धनष्यारी, ऊभा श्रांस लैं श्रंसुक कारी।
 कहा सिखन सों मों विष दीजै, खाइ मरडे एतौ जस लीजै।

अति सरूप रानी सुन्दरी, धरती पर अरछर श्रीतरी।
 देखी पिउ धन की सुधराई, मद सों मया करें श्रिधिकाई।

प्रिय की प्रीत बखानें, एक न राखें गोईं। रूप गरवता सुन्द्ररी, प्रेम गरतवा होईं।

## [ ४६५ ]

सम्बन्ध शरीर त्रौर प्राण का सम्बन्ध था । किन्तु उसके प्रस्थान के समय भी सुन्दर ने त्रपने शोक का प्रदर्शन रूदन द्वारा नहीं किया क्योंकि उससे प्रिय के प्रस्थान में त्रशकुन होने का भय था ।

'सुन्दर' लज्जावश श्रपनी व्यथा का प्रदर्शन तक न कर सकी श्रीर न राजकुंवर की दृढ़ता देखकर उसे प्रस्थान करने से रोक सकी। वह भयवश, संकोचवश इस सारे कार्य व्यापार को ठगी सी देखती रह गई। इसके श्रागे किव ने सुन्दर के चिरत्र पर कोई प्रकाश नहीं डाला है।

#### रस-चर्चा :

इन सूफी प्रेमकथाश्चों में शृंगार रस ही प्रधान है यद्यपि कहीं कहीं ब्रह्म की श्रद्भुत शिक्तयों के वर्णन में श्रद्भुत-रस का भी परिचय मिलता है, किन्तु वह श्रत्यन्त न्यून तथा पूर्ण रसदशा को प्राप्त नहीं हो सका। प्रेम की पीर व्यन्जित करने वाली इन कथाश्चों में श्रिषकांश विश्रलम्भ शृंगार के ही दर्शन होते हैं। नायक एवं प्रतिनायक के युद्ध में, नायक एवं विरोधी उपकरणों के युद्ध वर्णनों वीररस में प्रधान है। पूर्ण कथा में शृंगार-रस की ही व्याप्ति है।

## विप्रलम्भ शृंगार :

न्रमुहम्द ने विप्रलम्म शृंगार के अन्तर्गत न तो बिहारी ऐसी ऊहा की ही योजना की है और न जायसी की भांति उसमें काव्यात्मक चमत्कार ही प्रदर्शित किया है। सीधे सादे शब्दों में हृदय की पीड़ा का वर्णन है। भारतीय परम्परा में वियोग की पीड़ा प्रदर्शन केवल नायिका के मत्थे मढ़ा गया है किन्तु इन सूफी कवियों ने वियोग का वर्णन दोनों ही ओर से किया है। इन्द्रावती के दर्शन पाकर राजकृंग्रर को विरह और अधिक सताता है। 'प्रीत आग सों जरा परानृं, बेधा हियें नयन कर बानृं' ऐसी पंक्तियों में सहज ही इन्द्रावती के कटाच् का प्रभाव वर्णित है।

विरइ की भावना का वर्णन करने में कवि ने परिचित उपमानों का ही त्राश्रय लिया है।

बसत सदन सइ सत्रु उजारा, हिर लेइ चला परान हमारा। ( पृ० २१ )

राजा पंच श्रगम पर चला, रोएं ताहि न होइह भला।
 रोएं सो पिय फेरि न श्राविह, करु सोई जासो सुख पाविहं।

चदुं दिस सब समुक्तावें, गई जनहुं ठग भार। बसा मंदिर कविलास सम, श्रीतम कीन्ह उजार। ( पृ॰ २६ )

## [ ४६६ ]

हों सनेह के जलमो, यहै प्रान को भीन। बाहेर काढ़िन डारहु, नां तौ मरे मलीन॥

कहीं कहीं वियोग पत्न के अन्तर्गत फारसी मसनवियों के प्रभाव के कारण किन्चित वीभत्सता आ गई है, किन्तु ऐसे स्थल बहुत कम हैं:

राजें आंसू रकत की ढ़ारा, भा इंगुर गेरु रतनारा।

वियोगावस्था की काव्यशास्त्र में दश दशाएं कहीं गई हैं; श्रिभिलाषा, चिन्ता, गुण-कथन, स्मृति, उद्वेग, प्रलाप, उन्माद, व्याधि, जड़ता तथा मरण। इनमें से मरण श्रवस्था का केवल उल्लेख मात्र कविजन कर दिया करते हैं। इन दश दशाओं के श्रितिरिक्त इनमें से कुछ से मिलती हुई प्रवास विरह की दशस्थितियाँ काव्य शास्त्र में श्रीर बताई गई हैं, श्रसीष्ठव श्रथवा मिलनता, सन्ताप, पांडुता श्रथवा बिवृत्ति, कृशता, श्रविन, श्रधित श्रथवा चित्त की श्रस्थिरता, विवशता श्रथवा श्रमावलम्ब, तन्मयता, उन्माद तथा मून्छां।

इन श्रवस्थात्रों एवं दशात्रों के श्रितिरिक्त भिन्न-भिन्न शृतुत्रों में प्रेमी के विरही मन की जो दशा होती है तथा श्रपने चतुर्दिक वातावरण एवं सम्पर्क की वस्तुत्रों से जो विरह में उद्दीप्ति या सान्त्वना प्राप्त होती है, उसका वर्णन भी कविगण श्रिधकांश बारहमासे या षटश्चतुवर्णन के श्रन्तर्गत किया करते हैं। तूर्मुहम्मद ने 'इन्द्रावती' के उत्तरार्घ में षटश्चतु या बारहमासे का वर्णन किया है। जहाँ इन्द्रावती के विरह का वर्णन है वहाँ विरह की श्रवस्थात्रों एवं दशाञ्चों की श्रोर केवल संकेत मात्र है। उसमें भावों की तीव्रता या प्रभावोत्पादकता श्रिषक नहीं है:

## ग्रभिलाषाः

रोइ दीपसुत डारे धोई, अभिलापिन अनुरागिन होई।

## व्याधि :

दुर्बल भइउ व्याथ सो नारी, बल घटिगा भा जीवन भारी।

#### ग्रसमर्थता :

सुमिर सीवत बैठी - ठाड़ी, गन ग्रसमर्थ ग्रवस्था बार्ड़ी।

#### जड़ता :

मुकरव भयेउ दुखदायक,मुधिमत रहेउ न साथ। परी जगत प्रानेसरी, जड़ता केरी हाथ॥

#### उद्वेग ः

सुन्दर वाक मनाक न भावे, गगन चाक उद्देग सतावे।

#### उन्माद :

उन्नमाद सो रोवइ - हंसई, श्राँसू धरती मोती खसई।

#### मररा :

जियत रहइ धेयान के बाहां, ना तो होत मर न पल माहां।

## गुराकथन:

धन कहं श्रन्तरपट भयेउ, गगन ऊँच महि नीच। छाँडि सकल धन्धा कहं, परि गुन कत्थन बीच॥

#### चिन्ता :

चिन्ता कथन बीच धन परी, चिन्ता करें घरी - ख्रौ - घरी ।

बारहमासे का वर्णन किव ने संयोग एवं वियोग दोनो ही शृङ्कार भावनार्श्वों के उदीपन रूप में किया है। एक ख्रोर किव राजकुंवर एवं इन्द्रावती के सुख़द मिलन में प्रकृति को सहयोग देता हुखा चित्रित करता है। दूसरी ख्रोर राजकुंवर की पूर्वपत्नी सुन्दर को वियोग पीड़ित चित्रित करता है। किव का कथन है कि वियोग के कारण ही संयोग सुख का ख्रानन्द उपभोग्य है।

न्रमुहम्मद जगत महँ, जो नहिं होत वियोग। तो पहिचान न जानै, यह सिगार संयोग॥ (उत्तरार्ध)

## संयोग-श्रृङ्गार:

राजकुंवर श्रीर इन्द्रावती के विवाह द्वारा किव श्रात्मा श्रीर परमात्मा के मिलन का संकेत करता है। परम्परागत श्रश्ठीलता का श्रिषक श्राभास इनके काव्य में नहीं मिलता, यद्यपि फलाहार के रूपक बाँधने में किव श्रवश्य कुछ श्रश्ठलील हो। गया है जैसे:

हों बर्ता चाहों फरहारा, ऋहै मिठाई ऋधर तुम्हारा। बरनी कहं फरहार करावहु, दोउ जग बीच धरम तुम पावहु।

#### ४६८

कुच श्रीफल,बादाम हग, ऋधर खांड सम ऋाहि। चाहौं सो फरहार में, पावौं लेउं सराहि॥ (उत्तरार्ध)

किन ने हास-परिहास के मध्य भारतीय जीवन की सची भांकी प्रस्तुत की है। इन्द्रावती की सिखर्यों राजकुंवर को छेड़कर उसकी बहन को संकेत करके हास्य करती है। भाभियों का ननद से हास-परिहास करना स्वाभाविक है।

> जानि परत है भगिनि तुम्हारी, होइहि पेयारी ऋतिछिवि घारी। तिरछी चितवन सों धन सोई, न जनहिं कतिक हरे मन सोई। (उत्तरार्ध)

किव नूरमहम्मद ने संयोग शृङ्कार के अन्तर्गत भी घटऋतु वर्णन का उद्दीपन की दृष्टि से वर्णन किया है जो इनकी अपनी विशेषता है। 'पावस' ऋतु वर्णन से किव ने आरम्भ किया है। किव प्रकृति के सींदर्य का वर्णन करके संयोगिन इन्द्रावती के मुख का वर्णन करता है:

रितु पावस पानी लें श्रायेउ, सावन श्री भादों भिर लाएउ! पावस श्रृतु श्रायेउ पानी लें, सावन - भादों नीर बरीसें। हरिश्रर भई नीर सों भूमी, पहिरेड प्यारी चीर खुसूभी। चमकें दामिन जामिनि कारी, डरें न पिय सङ्ग कामिनिष्यारी। चढ़ी चौपार मलार श्रृलापें, प्यारी - प्यारी पारी थापें। जग हिंडोल को पदमिनी वारी, भूलें श्रुमंद हिंडोल प्यारी।

चिंता एक न मानहिं, मानहिं अनन्द हुलास । भोग सुखद हंसि खेल भो,बीति गएउ औमास ॥ ( उत्तरार्ध )

उसी प्रकार किव ने शरद, हेमन्त, शिशिर एवं वसन्त ऋतु का वर्णन किया है।

## ईश्वरोन्मुख प्रेम:

नूरमुहम्मद मूकी मतानुयायी होने के कारण अपनी प्रेमकथा को अन्योक्ति के रूप में कहते हैं। जीवात्मा और परमात्मा में पारमार्थिक भेद न माना जाने पर भी साधकों के व्यवहार में ईश्वर की भावना प्रियतम के रूप की जाती है। बीच बीच में प्रेम वर्णन लौकिक पद्म से अलौकिक की ओर भी संकेत करता है। जायसी की भाँति इनके काव्य में इस अलौकिक प्रेम की व्यंजना अत्यधिक नहीं हुई है एवं विरह भावना की अति उत्कृध अभिव्यंजना के अभाव में इस रहस्यभावना का स्वरूप निखर सका है; फिर भी ऐसे स्थल अनेक हैं जिनमें इन्द्रावनी के परमात्मा स्वरूप की व्यञ्जना होती है, जीवात्मा परमात्मा के संयोग की सदैव चाह रखती है। इस संसार का प्रत्येक व्यक्ति परमेश्वर का प्रेम चाहता

है, इसी के साथ किव ने प्रतिबिम्बवाद का भी बड़ा सुन्दर वर्णन किया है। प्रत्येक मानव उस परमसौन्दर्यशाली परब्रह्म का दर्पण बनना चाहता है ।

संयोग एवं वियोग दोनों ही वर्णनों में किव इस प्रकार के संकेत करता है। राजकुंबर इन्द्रावती-विरह की चर्चा करते हुए कहता है कि वह उस उत्तम का वियोगी है जिसके दर्शन पाकर 'श्रापा' या श्रहंभाव का विस्मरण हो जाता है, एवं केवल उसी का श्रास्तित्व रह जाता है, परमसत्ता में जीवात्मा की पृथक सत्ता विलीन हो जातो है ।

वह इंद्रावती ही परम सत्य है। उसी एक के प्रेम पर इस संसार का कर्ण कर्ण प्रार्ण देता है। वह दीपक ज्योति के समान है ऋौर यह संसार उस पर प्रार्णविसर्जन करने वाले पतिंगे के सहश है<sup>3</sup>। राजकुंवर के प्रेम की सराहना चेता मालिन इन्हीं शब्दों में करती है।

इन्द्रावती का सौन्दर्य इतना ऋधिक प्रभावशाली है कि जिस किसी पर वह दृष्टि निच्चेष करती है वही इस संसार से विमुख हो जाता है। ऋलौकिक प्रेम के लिए सांसारिक ऋाशाऋों एवं मुखों का परित्याग करना ही पड़ता है। वह परमात्मा या इन्द्रावती इनने ऋमित प्रभाव एवं सैन्दर्य वाली है कि उसे सब कोई बिना देखे ही सराइता है । इस संसार में किसी ने उस परमेश्वर को देखा नहीं है किन्तु उसकी प्राप्ति की चाह सबको है।

उसी एक परमात्मा की परम ज्योति से सूर्य एवं चन्द्र प्रकाशवान हैं। रात्रि ऋपने ऋसंख्य नेत्ररूपी तारों से, उसी का सौन्दर्य दर्शन करती है। इस संसार का कण कण उस सौन्दर्य पर मुग्ध है×।

इसी प्रकार इद्रावती जब दर्पण में त्रापने स्वरूप को देखकर विमोहित हो गई तो तो किव हदीस के वचनों का त्रारोप इन्द्रावती की इस क्रिया पर करके, उसके ब्रह्मत्व को सिद्ध करने का प्रयास करता है। हदीस है कि त्राल्लाह ने त्रापने स्वरूप पर मुग्ध हो

सब मानुख मन प्रीत घनेरी, उपजी इन्द्रावित मुख केरी। मुकुर बने चाहा सब कोई, जामो श्राइ पर मुख सोई।

२. वोहि उत्तम द्रस्मन के कारन, श्राएउं नांधि मेरु द्धि श्रारन। जा दिन में द्रस्मन वह पावजं, होई श्राप, श्रापुहि देखावउं। (एउ ४४)

जेहि दरसन के दीप पर है पतंग संसार।
 प्रेम तेहिक तुम लीन्हा, मरे न नाम तोहार। एन्ड ४१

अो काहुत्र पर डारे डीटी, सो जन देइ जगत दिस पीठी।
 श्रस रूपवन्ती सुन्दर श्राहै, बिनु देखे सब ताहि सराहै॥ एट ४४।

रे. है तेहि चन्द्र बद्दन लखि, जगत नयन उँजियार। गगन सहस लोचन सों, निरखे तेहिक सिंगार। एक ४१।

कर सृष्टि रचना की थी, वह दर्पण में अपने सौन्दर्य को देखकर स्वयं ही मोहित हो गया था। इसी प्रकार इन्द्रावती भी दर्पण में अपने सौन्दर्य को देखकर रीफ गई ।

राजकुंबर इन्द्रावती को पत्र लिखते समय अपने अलौकिक प्रेम का परिचय देता है। यह सारा संसार स्वच्छ दर्पण की भाँति है जिसमें परमेश्वर के सौन्दर्य की प्रतिच्छिव पड़ रही है । इसी प्रकार भरोखे से इन्द्रावती के सौन्दर्य को देखकर राजकुंबर के यह वचन कि 'आज बदन में देखा जाको, है यह जगत भरोखा ताकों' परमेश्वर की सर्वव्यापकता के परिचायक हैं।

फुलवारी में इन्द्रावती के दर्शन करके जब राजा वेसुध हो गया तो वहीं साधना में जागरुक रहने की भावना को किव बड़े सीधे शब्दों में व्यक्त करता है। ईश्वर सदैव सम्मुख रहता है, किन्तु जो इस संसार की माया में लिप्त होकर सोये रहते हैं उन्हें साद्धात्कार नहीं होता। ध्यान के साथ जो अज्ञान रूपी निशा में भी जागने का प्रयास करते हैं, वही परमेश्वर का साद्धात् कर पाते हैं 3।

कन्या का मां के यहाँ से पित यह जाना एवं जीव का इस संसार से परमेश्वर के पास जाना आदि प्रसंगों में साम्य की कल्पना निर्मुण किवयों ने की है। कबीर के तो इस भावना पूर्ण कई पद हैं। नूरमुहम्मद ने भी इस प्रसंग का समावेश इन्द्रावती का अपनी सिखयों के साथ की इा करने के मध्य किया है।

नइहर देश कहां फिर ऋावन, कंह यह पन्थ चले यह पावन। सो गुन एकड हाथ ना ऋावा, जासों होइ प्रीनम दाया।

इस प्रकार लौकिक प्रेम वर्णन के मध्य, कवि न्रमुहम्मद बराबर त्रालौकिक संकेत देते गये हैं।

#### प्रेमतःव :

प्रेम के स्वरूप का दर्शन इन सूफी प्रेमाख्यानों में स्थल स्थल पर होता है। कहीं यह प्रेम लौकिक रूप में दिखाई देता है और कहीं लोकबन्धन के परे।

कोउ नाहीं बीच सों, श्रपने रूप लोभान।
 श्रपनो चित्र चितेरा, देखि श्राप श्रहकान। पृष्ठ ७१

मोहिं लखें श्रादरस है, निर्मल यह संसार। तामों देखत हों सदा, सुन्दर बदन तोहार। पृष्ठ ७२

३. जो सो जो जागै रयना, मन पर घरें ध्यान को नयना । ध्यान समेत रयन जो जागै, ताको हाथ मनोरथ लागै । इन्द्रावती : पृट्ट ६० ।

प्रिय से सम्बंध रखने वाली वस्तुयें कितनी प्रिय होती हैं, राजकुंत्रर के विरह में भीड़ित इन्द्रावती उसकी सारंगी बनने की लालसा करनी है। सारंगी सदैव जोगी के साथ रहती है त्रात: इन्द्रावती को भी वही स्वरूप प्राप्त होता तो सम्भवत: निरन्तर साथ का संयोग उसे प्राप्त हो जाता:

> बड़े भाग सारंगी, रहती प्रीतम पास। मोहि कलेस बिछुड़न को, है प्रछुन्न परकास॥

इसी प्रकार राजकुंवर भी इन्द्रावती की पगरज के ऊपर अपने प्राण निछावर करने तक को प्रस्तुत है:

> जेहि प्रानप्यारी के अभी भरे अधरान। ता पगुरज के ऊपर, वारों आपन प्रान॥

प्रेम-पथ का पथिक अपने जीवन का मोह नहीं करता, सर्वस्व त्याग कर आगे बढ़ता है। प्रिय की प्राप्ति होने तक वह कभी विश्राम नहीं करना चाहता:

प्रेम विथा पर जो जुबुधाना, चाहे मरन न चाहे थाना। सूरी ऊपर देहि जो, तबहुँ न छाड़े नाम। प्रेम पन्थ का पन्थिक, कहाँ चहे बिसराम॥

जिसके हृदय में प्रेम उत्पन्न होता है उसका धैयूर्य को जाता है, वह त्रातुर होकर जन्म प्राप्ति का प्रयास करता है:

चिनगी प्रेम आग की लावा, धीरज को खरिहान जरावा।

प्रेम भाव पर मन्त्र, जन्त्र, तन्त्र, या किसी श्रीषिघ का प्रभाव नहीं होता। प्रेम की पीर एक बार उत्पन्न होकर केवल श्रपनी ही व्याप्ति या प्रसार चाहती है, उस पर श्रम्य किसी भाव या विचार का प्रभाव नहीं पड़ता:

नूरमुहम्मद प्रेम पर, लहे न मन्त्र न जंत्र। प्रेम पीर जंह उपने, तहाँ न श्रीपद मन्त्र॥

#### प्रबन्ध-कल्पनाः

किव ने इन्द्रावती में कथा-संगठन की नवीनता दिखाई है। अन्य सूकी प्रबंधों की भाँति, निर्मुण ब्रह्म, रसूल मुहम्मद, उनके चार मित्र शाहेवकत आदि की प्रशंसा करने के पश्चान्, वह वचन की महिमा का वर्णन करता है। करतार के एक बचन 'कुन' से ही इस संसार की स्रष्टि हुई है। वचन मनुष्य को आनिन्दन

एवं दुखी करता है। वचन से ही कीर्ति प्रसार सम्भव है। इसी के साय किन ने अपनी कथा रचना का कारण भी दिया है कि स्वप्न में एक तपस्वी ने किन को रचना करने का आदेश दिया था। उसके बाद किन प्रेम के महत्व का वर्णन करना है।

कथा का त्र्यारम्भ वर्णनात्मक है, उसमें कुत्इल की मात्रा श्रिषक नहीं है। कथा की गित में कोई भी व्यवधान उपस्थित नहीं होता। जायसी की 'पद्मावत' की भांति इन्द्रावती के नायक को भी समुद्रयात्रा करनी पड़ती है, किंतु एक विशेषता श्रवश्य है कि कि को समुद्र में डूब कर 'रत्न' खोजना पड़ा है।

कवि ने प्रमुख कथा के साथ, कई अंतर्कथाओं की संयोजना की है। कवि की यह मौलिकता 'सहस्त्र रजनी चरित एवं 'वेतालवचीसी' ऐसी कथात्रों का स्मरण दिलाती है। इनमें से कुछ कथायें प्रमुख कथा की गति में सहायक होती हैं। उनका प्रभाव, घटना प्रवाह पर पड़ता है। ऐसी कथात्रों के अंतर्गत रानी सुन्दर की सिखयों का तोते की कहानी कहना तथा सुजान नाम के तोते के द्वारा 'वल्लभ श्रौर प्रेमा' की प्रेम कहानी का वर्णन, प्रमुख है। 'तोते की कहानी' के द्वारा रानी मुन्दर को राजकंग्रर को संदेश भेजने का संकेत मिलता है तथा 'वल्लभ एवं प्रेमा' की दुखान्त प्रेमकहानी का राजकंत्रर के हृदय पर घातक प्रभाव पड़ता है श्रीर यही श्रान्तरिक शोक, उसके निधन का कारण बनता है। 'जिव कहानी' का वर्णन किव ने केवल चातुर्य प्रदर्शन के हेतु किया है। वह स्वयं लिखता है कि 'जो चाहत तो करत गरन्या। पै कवि चला कंवर के पंथा।। दिन्हेउं में एक भीत उठाई। कोउ कवि चित्र संवारे भाई॥' अवकाश पाते ही कवि नई कथात्रों का समावेश करता है। एक स्थल पर कवि रानी इंद्रावती की सिखयों के द्वारा उसकी विरह पीड़ा को शान्त करने के हेतु त्रौर दूसरे स्थल पर सुन्दर की मिखयों के द्वारा उसकी विरह ब्यथा कम करने के लिये, नवीन कथात्रों की उद्भावना करता है। ऐसी ही कथात्रों के अन्तर्गत 'मधुकर एवं मालती' 'हीरा मानिक' 'हंसराज श्रीर चन्द्रवदन' की कथायें श्राती है।

किव ने राजकुंवर की पूर्व पतनी 'सुन्दर' के जीवन पर कथा के उत्तरार्ध में पूर्ण प्रकाश डाला है। वह राज्य शासन भी करती है ऋौर कामसेन ऐसे विरोधी राजा को युद्ध में परास्त भी करती है:

त्रापे चातुरि सुन्दर त्राछें, राज सम्हारें पिय के पार्छें;

अपन्य प्रवन्धों में पूर्व पत्नी के चरित्र को यह उत्कर्ष प्राप्त नहीं हुआ है।

कथा का अन्त दुखान्त होते हुये भी अपनी विशेषता रखता है। जायसी ने अपनी 'पद्मावत' को ऐतिहासिक सत्य की पृष्टि के लिथे दुखान्त बनाया। कुतवन ने 'मृगावती' का दुखद अन्त जीवन का अन्त मृत्यु ही है, यह सत्य प्रदर्शित करने के लिये किया; किन्तु 'इन्द्रावती' का अन्त इन सबसे भिन्न है। दूसरे के दुख एवं शोक से सहानुभूति

प्रदर्शन का भाव इसमें प्रमुख है। राजकुंबर 'प्रेमा एवं बल्लभ' की शोक कथा को सुनकर इतना करुणाविभूत हुआ कि वह फिर प्रसन्न होकर गित या आनन्द प्राप्त न कर सका और रुग्ण होकर संसार से चल बसा। उसकी पित्नयां भी उसकी मृत्यु पर सनी हो गई।

जायती ने ऋपने प्रन्थ की समाप्ति पर ऋपनी रचना का उद्देश्य स्पष्ट किया है एवं मंभन ने कथा का ऋन्त सुखान्त करके मौलिकता का परिचय दिया है; किन्तु कि न्त्र्सुहम्मद ने उसके महत्व का वर्णन करके कथा के सङ्गठन में एक ऋौर नवीनता ऋारम्भ की। इस प्रन्थ की रचना से किव ऋपने काले मुख को उज्ज्वल तो करना ही चाहता है, साथ ही पाठक वर्ग के लाभ की चर्चा भी करता है 'जो कोई इस प्रन्थ को पढ़ेगा उसकी सुखबृद्धि होगी। निर्धन को द्रव्य, दुखी को सुख प्राप्त होगा। ऋज्ञानी को ज्ञान, वियोगी को संयोग लाभ होगा। रोगी का इस प्रन्थ के पठन से स्वास्थ्य एवं विद्यार्थी को विद्या प्राप्त होती है। यह प्रन्थ बुद्धिमानों के द्वारा जब तक, पृथ्वी ऋाकाश स्थित है, पढ़ा जायगा?।

## वस्तु-वर्णन :

वर्णन कौशल से कथा के इतिवृत्तात्मक श्रंशों में भी सरसता एवं प्रभावात्मकता का समावेश हो जाता है। वस्तुत: इन काव्यप्रन्थों में नवीन वस्तुत्रों का वर्णन न होकर उनकी योजना ही नवीन रूप में होती है। इस बात को ध्यान में रखते हुय यह मानना पहता है कि नूर्भुहम्मद ने श्रिषकांश वर्णन किवयों की रूढ़ पद्धति पर ही किये हैं यद्यपि कहीं कहीं वे खपने श्रलौकिक तत्वों के कारण सारगर्भित एवं मर्मस्पर्शी भी हो गये हैं। नूर्मुहम्मद के द्वारा वर्णन विस्तार के लिये चुने गये स्थलों में से कुछ निम्नांकित हैं:

## नगर-वर्णन :

इसके अन्तर्गत कवि ने कालिंजर एवं आगमपुर का वर्णन विशेषरूप से किया है।

भयउ सम्परन पोथी, पूजी मन की आस । पर जोग मेधावी, जब लग, माहि श्रकास ॥

नृरमुहम्मद्र : इन्द्रावती

देख स्थाम मुख श्रायडं, मैं तेरी दरगाह ।
 कर मेरो मुख उज्ज्वल, करता जगत पनाह ॥

२. श्री यह पोधी क जो कोउ पड़ई, तोनि दाया सों तेहि सुख बई। होइ सुखी जो पढ़ई दुखारी, होइ धनी जो पढ़ई भिखारी। पढ़े विषत मों सम्पत पात्रे, बाउर पढ़े ज्ञान मन श्रात्रे। पढ़े वियोगी होय संजोगी, नास रोग पढ़े जो रोगी। विद्यार्थी पढ़ खित बाई, होइ ताहि विद्या श्रीधकाई।

कालिंजर नगर वर्णन के अन्तर्गत कालिंजरगढ़, राजमंदिर, सेना, कोष, उपवन, हाट एवं नगर के शासन का उल्लेख आता है। ऐसे वर्णनों में कवि ने शाब्दिक चमत्कार कहीं कहीं प्रदर्शित किया है:

'भूधर के भूधर गढ़ ऊपर, भूधर ऊपर सोहैं भूधर।'

## हाट-वर्णन ः

इसके अंतर्गत किया ने हाट को संसाररूपक के रूप में वर्शित किया है जिसमें कर्मानुसार फलप्राप्ति का भी संकेत है।

'बरनों हाट महीपति केरी, ता महँ लाख वस्तु की देरी। जा कोऊ कहु लेके चाहै, जस पूंजी तस मोल वेसाहै।'

## आगमपुर का वर्णन:

इसे किन ने निस्तारपूर्वक वर्णित किया है। इस वर्णन में ग्रधिकांश ग्रध्यात्मिक संकेत हैं। ग्रागमपुर इन्द्रावनी का निवासस्थान है, इसी कारण 'किवलास' के समान ग्रानन्द एवं सुखों का केंद्र है। ग्रागमपुर के वर्णन में किन नगरस्थिति, वन, उपवन, देवस्थान, गढ़ बिह्म्याल, विश्रामस्थल, हाट, साधक, तपस्वी एवं मनतारा सरोवर का वर्णन करता है।

a Tribita

## आगमपुर यात्रा वर्णनः

आगमपुर की यात्रा, साधक की सिद्धि लाभ करने की यात्रा है। इस यात्रा का महत्व, अध्यात्मिक दृष्टि से ही है। प्रकृति वर्णन की खोर सूफी कवियों का मन अधिक नहीं रम सका। मार्ग में पड़ने वाले वनों, समुद्र एवं पर्वतों की कठिनाइयाँ, विषय-वासना के आकर्षण; साधक के साहस की परीचा की दृष्टि से महत्वपूर्ण है।

## युद्ध-वर्णनः

धमासान युद्ध का वर्णन न्रमुहम्मद का श्रन्य इतिकृतीं से श्रन्छा हुत्रा है। ढाल एवं खड़ग की चमक, धोड़ों की हिर्नाहनाहर, तलवीर की ठनाठन स्नादि प्रभावशाली ढङ्ग से वर्णित है:

> भयउ घटा ढालन मों कारी, खरगन भये बीज चमकारी। रौंदा सीम खरग चौगान्, खेलहिं बीरहिं चढ़ि मैदाम्। हाल ग्रापनो ग्रापनो चाहै, ग्रारि की हस्त चलान सराहै। भाला खरग हने सब कोई, बोडन खरग ठनाठन होई। गगन खरगघटा सों ठन गयऊ, हिन हिन ग्री धुन इस हन भयऊ।

#### [ ४७५ ]

त्रोनई वटा धूर सीं, दिन मिन रहा छिपाय। तहां महाभारत्य भा, सबद परेउ हू हाय॥ (पु०६८)

## जल-क्रीडा वर्गन:

इन स्फी किवयों ने सरोवर स्नान का वर्णन कौमार्य अवस्था के स्वाभाविक उल्लास एनं मायके की खिछन्दता-प्रदर्शन के लिये किया है, किन्तु साथ ही नैहर श्रीर ससुराल के द्वारा इहलोक श्रीर परलोक की व्यञ्जना करने का भी प्रयास किया है। सरोवर में प्रविष्ट इन्द्रावती के सौन्दर्य वर्णन में किव बहुत सफल हुश्रा है, स्नान की विभिन्न कियायों के वर्णन में भी किव नहीं चूकता। इन्द्रावती पहले नित्य के पहनने वाले वस्त्र उतार कर स्नान वसन धारण करती है श्रीर फिर जल प्रवेश करती है:

> सुरज उन्ना त्र्याकास ही, चन्द्र उन्ना जल मांह। कुसुर तामरस फूले, दोंड मित्र के पांह। (प्०६०)

## फाग वर्णनः

उत्सव या त्योहारों का वर्णन भी इन स्पूर्ती कवियों ने यथास्थान किया है। नूरमुहम्मद् ने फाग का वर्णन ऋत्यन्त विस्तृत एवं स्वाभाविक रूप से किया है। चांचर का दृश्य उपस्थित करते समय उसमें सहज उल्लास का प्रदर्शन होता है:

> त्रागमपुर किवलास मभारा, फागुन त्राइ स्नानन्द पसारा। एक दिंस पुरुष एक दिस गोरी, हिलमिल गावहिं चांचर जोरी। डंफ बजावहिं त्रों मिरदंगू, पिचकारिन सों भयइं सुरंगू।

रंग त्रवीर भरा सब कोई, जो जहां रहा भरा तहां होई। पृष्ट ३४।

भारतीय फाग का बड़ा सजीव चित्रण है। श्रब भी चांचर गाते समय इंफ श्रौर म्रिदंग बजाये जाते हैं।

#### रूप-सौन्दर्य वर्णन:

रूप त्रीर प्रेम ही सूफी प्रेमाख्यानों का त्र्याधार है। इस.कारण प्रसंगवश रूप वर्णन इन त्र्यास्थायिकात्रों में बहुत रहता है। नायिका का नखशिख वर्णन ऋषिकांश परम्परा- भुकत हैं। परम्परा से चले त्राते हुये उपमानों का प्रयोग हुन्ना है, ऐसे ही स्थलों पर नूरमुहम्मद को प्रकृति के सौंदर्य का ध्यान त्राता है। इन्द्रावती का सौन्दर्य त्रालौकिक है। संसार का प्रत्येक कण उसका दर्पण बनाना चाहता है।

मुकुर बने चाहा सब कोई, जामों ऋाइ परे मुख सोई॥

उसके रूप सौन्दर्य की एक भलक तपस्वी के द्वारा सुनकर राजकुंत्रार जोगी होकर गृह त्यागने को तत्पर हो जाता है।

इन्द्रावती के रूप का वर्णन कई स्थलों पर है। नूरमुहम्मद ने पूर्ण नखिशख वर्णन के त्रानुसार रूप का वर्णन नहीं किया है। तपस्वी जहां राजा से इन्द्रावती का वर्णन करता है वहां—

'दिर्गन हरा मान मृग केरा, मन लजाह बन लीन्ह बसेरा।

× × ×

कोमलताइ सुन्दरताई , रसना सों बरन न जाई।'

कहकर चुप रह जाता है। इसी प्रकार फुलवारी में चेता मालिन राजकुंत्रार से इन्द्रावती के सौन्दर्य की चर्चा करतो है

> खोलै मुख परभात दिखावै, खोलै केस सांभ होइ आवै। अप रूपवन्ती सुन्दर आहै, बिनु देखें सब ताहि सराहै।

इसमें इन्द्रावनी के परम देवत्व की भलक ही अधिक त्पष्ट है।

राजकुंत्रर पवन एवं तोते के द्वारा श्रपना संदेश इंद्रावती के पास मेजता है श्रीर उनके पहचान के हेतु इंद्रावती के स्वरूप की चर्चा करता है, तब भी इसी श्रध्यात्मिक तत्व का परिचय हमें मिलता है। केवल एक ही ऐसा स्थल है जहां मनतारा में स्नान करती हुई इन्द्रावती के रूप सौन्दर्य की प्रशंसा, उसकी सिलयां परम्परामुक्त उपमानों के श्राधार पर करती हैं

'केस करतुरी हिर्दें फांदू, ग्रहै लिलाट ग्रंजोरा चादू। ग्रहै श्रिकुटी धनुक समान्, है बरुनी विसन् के बातू। नासिक मनहें कीर वेठो है, बरुक ग्राकार कलानिधि की है।

इस प्रकार के वर्णन में भी किव नीव्रगति से त्रागे बढ़ता है क्रोर दो तीन दोहों के बाद, उसकी सिखयाँ त्रानावश्यक विस्तार न करके 'सुन्दरता के लच्छन जेते, प्यारी तेरे चेरे तेने' कहकर चुप हो जाती है |

#### बहुज्ञता :

न्रमुहम्मद ने त्रपनी बहुज़ता प्रदर्शन के लिये एक पूरा ऋथ्याय ही विभिन्न रोगों की क्रीष्रियों के वर्शन के लिये लिखा है जिससे उनका वैद्यक ज्ञान सिद्ध हो जाता है :—

उपजै देह वाय जर जाको। होइ कम्प जमुहाई ताकौ॥
मोह मरम श्रौर मुख कल्लाई। श्रौरो गात्र होइ श्रधिकाई॥
श्रभया सोठ चिरायत कना। सोचर मिचिहं चूरन बना॥
मास्तं जर यह चूरन हयई। प्रात समें जो भोजन करई॥
तीनि देवस ताई हो प्यारी। देहु न श्रोषद जानि दुखारी॥
बहुत न सोऊ देवस कंह। थोर न रैन ममार॥
खाहु न उदर भरे पर। पियहू न निस कंह बार॥

#### ग्रलंकार :

श्रलंकारों का विधान श्रधिकांश साहश्य के श्राधार पर होता है। इस साहश्य की योजना भी दो हिष्यों से की जाती है। प्रथम तो वर्णित विषय के स्वरूप बोध के लिये; दूसरे भावों में तीव्रता लाने के लिये। नूरमुहम्मद ने श्रधिकांश साहश्यमूलक श्रलंकारों का ही प्रयोग किया है। जिस प्रकार जायसी का श्राग्रह 'उत्ते ज्ञा' श्रलंकार पर श्रधिक था, उसी प्रकार नूरमुहम्मद के काव्य में 'उल्लेख' के उदाहरण श्रधिक मिलते हैं। प्रयुक्त श्रलंकारों में उपमा, रूपक, उल्लेख, उत्प्रेजा, व्यतिरेक, यमक, सन्देह श्रादि श्रलंकारों का प्रयोग श्रधिक हुश्रा है।

कहीं कहीं विप्रलम्भ शृंगार के अन्तर्गत उपमानों की योजना में किव फारसी परम्परा से प्रभावित हो गया है एवं रक्त मांस ऐसे उपकरणों की संयोजना उसने की है। राजकुंबर की ब्यथा वर्णन करते समय रुधिर के फव्वारे और नेत्रों से प्रवाहित आँसुओं की समता की गई है:—

रकत त्राँसू त्राँखिन सों ढारा, नैन भये स्रोनित फौब्बारा !

रित के अन्तर्गत जुगुप्सा ऐसे विरोधी भाव की योजना इन सूफ़ी कवियों ने कहीं कहीं की है।

## रूपाकतिशयोक्तिः

काहे बिना भकोरा बयारा । पियरो लिलत गुलाब तुम्हारा ।

## सन्देह:

दसन बीज दाड़िम को, की मोती लर होइ। की हीरा की नषत है, चमक बीज ग्रस सोइ।

#### व्यतिरेक:

है मनोरमा जगत कर सोई। है सिस जौ सिस बोलत होई॥

#### ग्मक :

जो मरजिया हो भा मरजिया। मोती लिया दिया भा दीया॥

#### उपमा :

ऋर्ध चन्द सम भाल सोहाई। रेखा तीन दिष्ट मोहिं ऋाई॥

#### रूपक :

है सारंगी देह हमारी, तार बनो है प्रीत तुम्हारी। बजत ऋहै प्रीत को तारा, निसरत तासों नाम तुम्हारा।

#### तद्रप:

जोगी भेस न सर्कों सराही, गोपीचन्द दूसरो आही।

#### उल्लेख:

एक कहा लट सों मुख सोभा,
हीरा ऋषिक लखि मुरछा लोभा।
एक कहा लट नागिन कारी,
डसा गरल सों गिरा भिखारी।
एक कहा लट जामिनि होई,
रात जानि जोगी गा सोई।

## हेतूत्प्रेक्षाः

इन्द्रावती के तिल का वर्णन उसकी सिखयाँ करती हैं, इसी प्रसंग में पहले तो किव उल्लेख खलकार के द्वारा इसे स्पष्ट करने का प्रयास करता है, किन्तु खन्त में हेत्रप्रेचा का खाश्रय लेकर जो कुछ कहा गया है वह हृदय में घर कर जाता है।

> इन्द्रावित हम लिखत कै, भा विरंच मतवार। मिल लागड लेखनी गिरेड, सोभा भै श्रिधिकार।

# भाव-व्यञ्जनाः । विश्व विष्य विश्व विष्य वि

भात्रों के द्वारा भाव-व्यञ्जना भी बहुत सफल हुई है। हुई एवं विषाद भाव की स्पष्ट व्यञ्जना कवि बहार और पत्रभार शब्द प्रयोग से करता है। इंद्रावती के फुलवारी में आ जाने से उसमें बहार आ गई और उसके प्रयाण करते ही राजकुंवर के लिये मानो वहाँ पत्रभड़ का साम्राज्य हो गया:

> मीहि लेखें एक पल भर, उपवन भयेउ बहार। अब देखऊँ फुलवारी, आइ बसेउ पतमार।

इसी प्रकार इन्द्रावती ने - जब राजकुंवर का पत्र पाया तो वह त्रात्यन्त हिंपत हो उठो । उसे इतना हर्ष हुत्रा मानो स्वयं राजकुंवर से भेंट हो रही हो :—

'पाती पायः नयन मों लावा, श्राधी भेंट स्रोहि पल पावा ।'

हन्द्रावती को पाने के लिए अनेक राजा प्रश्मोती के प्रयास में समुद्र में डूब गये किन्तु उनके लिए इन्द्रावती को तिनक भी शोक नहीं हुआ, उसी इन्द्रावती को राजकुंवर के दर्शन के पश्चात् उसकी कितनी अधिक चिन्ता होती है यह—

मोती काढ़े कारने, बुड़े न जलिघ मभार। ना तो जोगी के निमित, जाइहि जीउ हमार।

से स्पष्ट हो जाती है । जार क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के स्थाप

इसी प्रकार एक उल्लास, हर्ष, त्रानन्द्र की भावना को किव ने बहुत सुन्दर ढंग से व्कक्त किया है:

इन्द्राक्ती मन मों हुलसानी, हुलसे कुच कंचुकि संकरानी।
मुख पर छुवि बाढ़ी श्रुधिकाई, गइ पियराइ भई ललताई।
भवेउ परमद परमद भेषा, गै दुख मैं मुख जै मुख देखा।

#### भाषा :

्रिन्रमुहम्मद की भाषा मिली जुली अवधी भाषा है जिसमें अजभाषा के शब्दों का भी पुट है। 'इन्द्रावती' ग्रन्थ की भाषा 'अनुरागबाँसुरी' की अपेन्ना सरल एवं स्वाभाविक है। नित्य बोलचाल की भाषा में वह प्रवाह हैजिसके लिये किव प्रशास अपेन्नित नहीं। कथा की गति ऐसी सरल भाषा के माध्यम से के सहज हो गई है:

तात भई इन्द्रवित छाती, रातिहं लिखा कुंवर कंह पाती।
सुखी न जानेउ कोइ अनुरागी, है उद्वेग व्याध मोहि लागी।

गा घिषेच यह जीउ हमारा, बन्द तोहार बन्द मों डारा। है एक मानुष मित्र पिता को, कीया राय नाम है ताको। सुध तोहार किरपा जो पावै, तो दयाल होह बंद छोड़ावै।

श्रन्य कवियों की श्रपेत्ता नूरमहम्मद ने कहावतों एवं मुहाबिरों का प्रयोग प्रचुरता से किया है जिनसे भाव श्रिषक स्पष्ट हो सका है तथा साथ ही भाषा भी सजीव हो गई है:

मुख सम्पत सब दीन्हा दाता, मारु न छीर भात मीं लाता।

× × ×

रहे न एकी श्रंत कँह, नारंग दाड़िम दाख।
देवस चार की चौंदनी, फिर श्रॅंघियारो पाख॥

× × ×

पट बाहर जेह पांव पसारा, जाड़ा कठिन श्रन्त तेहि मारा।

× × ×

जाके गोड़ न गई बेवाई, सो का जाने पीर पदाई।

× × ×

मनुज हँसी कहि हँसी न होई, जब कुछ, होइ हँसे तब कोई।

×

जानि परत राजा स्वन, परी न है यह बोल । टीडी दल के त्रास तें, होत दमामों ढोल ॥

× × ×

बातहिं हाथी पाइयो, बातहिं हाथी पाव।

इसके अतिरिक्त फ़ारसी के शब्द फीव्वारा, सीना, दिमाग आदि के साथ ही किव ने स्वयं संज्ञा या विशेषण से किया बनाई हैं जैसे बिरधाहीं, अंदाहीं आदि । कुछ नवीन शब्दों की रचना भी किव ने की है जैसे काजल से दीपसुत तथा तोते के लिये अकनतुगड आदिक।

कि की रचना में कुछ पूर्वी प्रयोग भी पाये जाते हैं। इनके निवास स्थान के सम्बंध में जीनपुर एवं त्राजमगढ़ का जाम त्राता है। बहुत सम्भव है कि स्थानीय प्रभाव के कारण ऐसे प्रयोग पाये जाते हों:

माला रहा बहुत श्रनमोला, नैसों जस राजा के होला।

× × ×

तुम सों श्री वह धन सों, रहली महा परीत।

#### [ ४८१ ]

इनमें 'रहली' त्रौर 'होला' दोनों में भोजपुरी का ही प्रभाव दृष्टिगोचर होता है। इसके त्रांतिरिक्त 'पउरा', 'विंघेच' एवं 'तुका' ऐसे बोलचाल के शब्द गाये जाते हैं।

#### छन्द :

इन्द्रावनी में पाँच त्रार्घालियों के वाद एक दोहं का क्रम मिलना है। सम्पूर्ण कथा इसी क्रम से वर्णिन है।

## स्वभाव-चित्ररा :

न्रमुहम्मद ने किसी भी पात्र में विशेष स्वभाव की योजना का प्रयास नहीं किया है। न तो स्वभाव चित्रण के ग्रंतर्गत किव ने मनुष्य प्रकृति के सुद्ध्म निरीक्षण का परिचय दिया है श्रौर न किसी विशेष उद्देश्य से प्रेरित होकर लोगों के स्वभाव का चित्रण किया है। प्रवन्ध काव्य में पात्रों की स्वभाव व्यञ्जना, उनके वचन या कर्म के द्वारा होती है। इन्द्रावती में श्रादि से श्रम्त तक रहने वाले पात्रों में इन्द्रावती, राजकुंवर तथा मुम्दर ही हैं। चेता मालिन, बुद्धसेन मन्त्री एवं गुरु गुरुनाथ के श्रातिरिक्त जगतराय, इन्द्रावती की सिख्यों श्रादि के चरित्रों के सम्बन्ध में भी संज्ञिप्त सूचना यत्र तत्र प्राप्त हो जाती है।

इन पात्रों की किसी व्यक्तिगत विशेषता का परिचव किव नहीं देता; इन्द्रावती श्रौर राजकुंवर, राजकुंवर श्रौर सुन्दर, प्रेमी श्रौर पित-पत्नी के रूप में ही श्रिधिक सम्मुख श्राते हैं। राजकुंवर का साहस, धैर्य, निश्चयात्मकता एवं कष्टसिहिष्णुता उसका व्यक्तिगत लच्ण नहीं है। राजकुंवर एक सच्चे साधक का श्रादर्श है। इन्द्रावती का सम्पूर्ण विरेत्र केवल एक प्रेमिका का चरित्र है।

#### ग्रन्य प्रसंग:

इन्द्रावती के मध्य कुछ अन्य प्रसंग भी आये हैं जैसे धरोहर 'रज्ञा, पितसेवा, द्रव्यमिहमा, आदि । इनकी योजना भारतीय किव अधिकांश अपनी आदर्शवादिता के कारण करते रहे हैं। इन्द्रावती में आये हुये कुछ प्रसंग निम्नांकित हैं:

#### माता-पिता की सेवा:

मात पिता संग करहु भलाई, करता की स्रश स्त्रस स्त्राई। जो स्रपने स्त्रागे विर्धाहीं, उन्हें बात उह भाखी नाहीं॥ स्त्रीर न कीजे उन्हें निरास, उन नित मांगु सरग सुख बास,॥

## मित्र-पहिचान :

जो मुख पर ऐगुन कहे, महामित्र है सोइ।

## [ ४८२ ]

## ताको मित्र न जानिये, ऐगुन राखं गोइ।

## नूरमुहम्मद की बहुज्ञता:

ये सूफी किव साधारण जन जीवन में ऋत्यधिक चाव रखते थे, एवं सभी प्रकार के व्यक्तियों से इनका संसर्ग रहने के कारण काव्यरीनियों के साथ साथ, समाज की परम्पराओं, ग्रंधिवश्वासों एवं अन्य क्रियाकलापों का भी ज्ञान इन्हें था। यही कारण है कि इनका काव्य जन जीवन का काव्य है। उसका सम्बन्ध विद्वतन्वर्ग से ऋधिक न होकर लोकजीवन से है। नूरमुहम्मद की इसी विस्तृत जानकारी के सम्बन्ध में यहाँ कुछ कहना अभीष्ट है। जिस प्रकार किव उसमान ने चित्रावली के अन्तर्गत 'कामशास्त्र' पर एक पृथक अध्याय की रचना की है उसी प्रकार नूरमुहम्मद ने 'ऋषिध' वर्णन किया है। शुभाशुम स्वप्न की चर्चा जनसमाज में ऋत्यधिक रहती है। किव ने एक स्थल पर इस ऋरेत संकेत किया है। इन्द्रावती जब ऋपने स्वप्न की चर्चा सिखयों से करती है तं नगर में मंगल एवं मस्तक में सिंदूर दान का ऋर्थ वह यह करती है:

मोहि मन उपजी है डर प्यारी, मरे राजदीपी कोउ नारी। कया कम है जीऊ भंवर स्त्राविव माह कि भाव। कोउ सुरलोक सिधारी, मोहि बिचार स्त्रस स्त्राव।

इसी प्रकार किव चन्द्र एवं सूर्यग्रहण सम्बन्धी विचार तथा घरेलू दवात्रों की एक पूर्ण सूची त्रौषधि खरड में संग्रहीत कर देता है।

## ग्रहण-विचारः

कहा भेप के बीच पियारी, जो रिव गहन होइ श्रंधियारी। श्रिमिन टरे पसु मरे बहूता, घटै सुफल श्रमपड़े श्रक्ता। बाढ़े विग्रह मानुष माहीं, मिलन प्रीत रहे कुछ, नाहीं। जो सिस गहन भेष भीं होई, दुख के फांद परे सब कोई। सिंहासन पित जीन न पावे, तापर जो रिपुता पर श्रावे।

श्रीषिधयों के श्रान्तगत किन ने वायु, पित्त, कफ, सिन्तिपात, सीत, स्त्री दुख श्रादि रोगों की श्रीषिधयाँ गिनाई हैं। साथ ही किन राशि के व्यक्तियों को किन रोगों का होना सम्भव है, इसकी चर्चा भी करता है।

श्रन्य कवियों की श्रपेक्षा न्रमुहम्मद ने राजवर्म पर भी श्रपने विचार व्यक्त किये हैं। सूक्षी प्रेम प्रवंधों में शाहेवकत की प्रशंमा करने की पद्धति तो है, किंतु शासन या नीति की मराहना के श्रिविश्त, श्रलोचना कहीं प्राप्त नहीं होती। इसके विपरीत किंव न्रमुहम्मद का राजनीति या राजधर्म पर विचार प्रगट करना व्यक्तिगत निर्भीकता का

परिचायक है। राजा को धर्मानुसार शासन करना चाहिये। धर्म के प्रतिकृत कार्य करने वाले राजा को नरकवास करना पड़ना है:

कहा धरम को रीत संचार, ना श्रधरम सों देश उजारे। श्रमा सिर्जनहार पठावा, धरम करे की बात जनावा। श्रीर यह बात बेद मीं श्राई, करे समीपी संग भलाई। निर्प श्रधमीं लेखा के दिन, श्रावे रहे सहायक जन बिन। बांधा जाइ नरक कुंड माहीं, तहाँ मरीच श्रंजीरा नाहीं।

मनुष्य को पीड़ा पहुँचाना राजा का कर्नव्य नहीं है, उसे चाहिये कि अपने आश्रितों का ध्यान रक्खे तथा लूट का माल प्रजा जम में लुटा दे। इसके अतिरिक्त भी उसे बहुत दान पुराय करना चाहिये। राजा प्रजा से इतना ऊंचा न उठ जावे कि उसे दुखी प्रजा की पुकार सुनाई ही न पड़े। चतुरजनों की सम्मति से राज-काज चलाना उसका धर्म है। जिस प्रकार बादल बूंद बूंद करके सागर से जल प्रहण करता है किंतु देते समय एक साथ ही सभी को संतुष्ट कर देता है उसी प्रकार राजा को भी चाहिये कि वह कर लेते समय किसी पर अधिक भार न डाले किंतु दान करके सबको भरपूर करदे। राजा को मृदुभाषी होना चाहिये। कोमल स्वभाव से कठोर हृदय भी आकर्षित एवं वशीभृत हो जाते हैं। हीरा ऐसे कठोर रत्न को रांगा काट देता है।

उचित नहीं अधरम चित लावे, मानुष गूदा नित्त कढावे। अपी अंकोर पर चित्त न देई, होइके निर्फ अंकोर न लेई।

लूट मिले रिपु मारे, लूटहि देह लुटाइ।
गुपुत देह बहुतन कंह, तासों श्राप न खाइ।

उन्नत ठौर न ऐसो सोवे, सुने न सबद दुखी जो रोवे। लेइ चतुर लोगन की मना, करे धरम बाढ़े जस लता। न्न्रकसर न्नापन उद्र न भरई, सात पांच संग जेवन करई। जो जैसो तेहि तैसे राखे, दया बचन सकल सँग भाखे। बूंद बूंद सागर सों लेई, देत समै बारिद सम देई। कोमल कहि बस करे कठोरा, हीरा कंह रांगा पै तोरा।

किव को राजा के इन सब गुणों की अपेद्धा करतार की कृपा का अधिक भरोसा है, वह कहता है कि जिस देश पर उस परमात्मा की कृपा होती है वह वहीं सद्धर्मी राजा भेजता है:

> कहा देस में पायहुदसा, है करतार दया सो बसा। है जेहि देस उपर तेहि दाया, धरमी राजा तहां पठाया।

'इन्द्रावती' प्रन्थ ऋपनी इन सभी विशेषता श्रों के कारण स्की साहित्य में महत्वपूर्ण स्थान रखता है।

# अनुराग बांसुरी

#### कथासारांश:

म्रितिपुर नामक एक नगर का जीव नामक राजा था जिसके एक मात्र सर्वगुण सम्बन्न पुत्र का नाम अन्तःकरण था। अन्तःकरण के संकल्प और विकल्प नाम के दो साथी थे, इसके अतिरिक्त बुद्धि, चित्त एवं अहंकार नाम के मित्र भी उसके साथी थे। उसकी अत्यन्त सुन्दरी पत्नी का नाम महामोहिनी था। अंतःकरण महामोहिनी के सौन्दर्य पर मुग्ध था किंतु एक दिन जब राजकुमार अन्तःकरण ने अवण नामक ब्राह्मण के गले में सर्वमंगला नाम की सुन्दरी की मिण्माला देखी और उस पर मुग्ध होकर उसकी प्राप्त के विषय में पूंछा तो अवण नामक ब्राह्मण ने मिण्माला का इतिहास इस प्रकार वर्णित किया।

एक वार अवण विद्यापुर नगर गया, वहां ज्ञातस्वाद नामक एक विद्यार्थी से उसकी मित्र । हो गई। यह मिणमाला अवण ने ज्ञातस्वाद के गले में देखकर राजकुमार की मांनि यही प्रश्न किया था। ज्ञातस्वाद ने बताया कि एक बार वह दर्शनराय राजा के राज्य सनेहनगर गया। राजा की एक मात्र तनया का नाम सर्वमंगला था। वह ऋत्यंत सुन्दरी एवं विदुषी थी। ज्ञातस्वाद ने एक श्लोक लिखकर उसके समझ मेजा जिसके गृद्ध पर मुग्ध होकर उसने ऋपनी माला ज्ञातस्वाद को पारितोषिक स्वरूप मिजवा दी। अवण त्राह्मण को वह माला प्रिय होने के करण ज्ञातस्वाद ने उसे भेंट कर दी।

श्रवण ने इस कथा के साथ ही सर्वमंगला के श्रनुपम सौन्दर्य की भी चर्चा की तथा श्रन्त:करण के माला की प्रति प्रेम भाव को देखकर वह माला उसे समर्पित कर दी। मिण्माला को पाकर श्रन्त:करण निरंतर सर्वमंगला के ध्यान में रहने लगा। सारे राजकीय ऐश्वर्य तथा श्रप्नी प्रिय पत्नी के प्रति उदासीनता को लिख्त कर राजा जीव ने उसके दुख का कारण पृंछा, किन्तु लज्जा एवं संकोच वश पुत्र ने मौन धारण कर लिया। राजा ने वूक नामक मेदिया को राजकुमार का सेवक बनकर भेद जानने के हेतु नियुक्त किया। उसने श्रन्त:करण की प्रेमच्यथा जानकर राजा को सूचना दी। राजा जीव ने सनेहनगर के मार्ग की विकटना तथा सर्वमंगला के प्राप्त की श्रमंभावना एवं दोनों परिवारों के मध्य वर्गीय श्रन्तर को ध्यान में रखते हुये राजकुमार को श्रपनी चप्टा से विरत करना चाहा। उन्हें श्रसफल पाकर राजकुमार के मित्र बुद्धि तथा विकल्प ने भी उसे जोगी बनकर सनेहनगर जाने से हनोत्साहित किया, किन्तु राजकुमार, मित्र संकल्प के सत्परामर्श पर, सनेह नगर को प्रस्थान करने के हेतु तत्पर हुश्रा।

उसी समय संयोगवश वहां सनेहगुरु नामक एक वैरागी तीर्थ-यात्रा करता हुआ।

त्रा पहुंचा। ऋन्तःकरण भी जिज्ञासा वश, उनके दर्शनार्थ गया जहां युक्ति पूर्यक सनेहगुरु ने ऋन्तःकरण की उदासीनता का कारण जान लिया।

सनेह गुरु सनेह नगर के ही निवासी थे, उन्होंने भी खंत:करण को सनेह मार्ग की किठनाई समभाने का प्रयत्न किया । किन्तु अन्त:करण को अपने संकल्प पर दृढ़ देखकर उसे प्रेम मार्ग में दीच्तित कर लिया एवं सनेहनगर के मार्ग-प्रदर्शन के हेतु उपदेशी नामक एक तोते को साथ कर दिया । अन्त:करण अपनी पत्नी महामोहनी तथा माता पिना को दुखी छोड़कर उपदेशी के पथ प्रदर्शन में सनेहनगर को चल दिया । कुछ दूर चलने पर उसे दो दिव्यण तथा वाममार्ग मिले । वाममार्ग का परित्याग कर, दिव्यण मार्ग पर चलते हुये, वह इन्द्रियपुर पहुँचा जो अत्यन्त चित्ताकर्षक था । यहां के राजा मायावी ने अंत:करण को वशीभूत करके वहीं रोकना चाहा तथा कामुकी मनभाविनी नामक दारिका को उसे वशीभूत करने को भेजा । कामुकी ने राजकुमार के साथ विरागिनी बनने की इच्छा प्रकट की । उसने राजकुमार के साथी रूप सनेही, रागसनेही, तथा वास सनेही नामक साथियों को बहका भी लिया किंतु राजकुमार पर उसका कोई प्रभाव न पड़ सका और वह दृढ़तापूर्वक स्नेहमार्ग पर अग्रसर होता गया । अंत:करण मार्ग में केई बसेरे करता हुआ तथा परमार्थ विरोधी शक्तियों से लड़ता हुआ आगे बढ़ता गया अत्रेर में सनेहनगर पहुँच गया एवं वहां की शोभा देखकर मुग्ध होगया ।

सनेहनगर में पहुंचकर श्रंत:करण ध्यानदेवहरा में बैठकर सर्वमंगला का ध्यान करने लगा। उसकी साधना के परिखाम स्वरूप सर्वमंगला ने एक स्वप्न देखा कि किसी रम्य वाटिका में उस पर एक भ्रमर भंडरा रहा है जो उसके निवारण करने पर भी नहीं मानता । त्रांख खुलते ही सर्वमंगला के हृदय में प्रेम भावना का बीजारोपण हो गया। एक माह पश्चात् उसने दूसरे स्वप्न में एक सुन्दर वैरागी को ध्यानदेवहरा में बैठकर श्रपनी मूर्ति की पूजा करते हुये देखा, धर्वमंगला श्रपने इन स्वप्नों के कारण बेचैन हो उठी। उपयुक्त समय जानकर उपदेशी सुत्रा सर्वमंगला के पास पहुंचा, एवं सर्वमंगला के हाथ पर बैठकर उसने अन्त:करण की सारी प्रेमकथा कह सुनाई। अन्त:करण के रूप और गुण की प्रशंसा सुनकर सर्वमंगला को उसके दर्शन की लालसा हो उठी स्रौर उसने स्रपनी चित्रवंधिनी सखी को उसका चित्र बनाकर लाने के लिए भेजा। सर्वमंगला ने पुन: उसी के द्वारा सुत्रा के कथानानुसार ऋपना एक चित्र भी ऋंत:करण के पास भेजा । चित्र-दर्शन के ऋनं र दोनों में पत्र ब्यवहार ऋारम्भ हो गया । मुत्रा दोनों के मध्य पत्रवाहक का कार्य करता रहा। सर्वमंगला का भाविचत्र पाकर अंतः करण उसके दर्शनों की इच्छा से महल की त्रोर गया। संयोगवश सर्वमंगला पलाश के फूल की त्रोर त्राकर्षित होकर उसी स्रोर गई स्रौर स्रंत:करण उसे देखकर मूर्छित हो गया। मुस्रा ने स्रंत:करण श्रीर सर्वं मंगला की पहिचान करा दी। सर्वमंगला ने श्रपने गले की माला राजकमार के पास भेजवा दी।

मूरतिपुर में अन्त:करण के पिता ने अपने पुत्र का बहुत समय से कुछ पता न पाकर राजा दर्शनराय के पास अपने पुत्र की प्रेम कहानी तथा उसके प्रति कृपादृष्टि के लिये लिख मेजा। पत्र पाकर तथा सनेह गुरु से इसकी सत्यता का समर्थन हो जाने पर, एवं उपदेशी मुत्रा के मुख से दोनों प्रेमियों के पारस्परिक प्रेम को जानकर दर्शनराय ने दोनों का पाणिग्रहण करवा दिया। उनकी स्वीकृति लेकर अन्त:करण पत्नी सहित अपने घर लौट आया।

कवि न्रसुहम्मद को जो कुछ भी त्रापने जीवनकृत, गुरुपरम्परा या शाहेवक के बारे में कहना था उन्होंने इन्द्रावनी में ही कह डाला। त्रानुरागबाँसुरी के प्रारम्भ में ऐसा ज्ञात होना है कि किव श्रपनी हिन्दी में रिचत रचनात्रों एवं वर्णित हिन्दू कथाश्रों के श्रपनाने का कारण स्वष्ट करना चाहता था। त्रानः पहले इन्हीं समस्याश्रों की चर्चा करना उचित होगा।

#### भाषा-समस्याः

जिस समय नूरभुहम्मद ने हिन्दी में अपने काव्य की रचना की, 'भाषा' के सम्बन्ध में धारणा बदल चुकी थी। भाषा का सम्बन्ध निवासस्थान से न रखकर धम या मजहव से जोड़ा जाने लगा था जवान और इस्लाम का साथ हो गया हिन्दी या 'भाषा' में रचना करना कुफ समभा जाता था। नूरमुहम्मद के समय की ही लिखी हुई 'तारीख गरीबी' से भी इस स्थिति पर यथेष्ट प्रकाश पड़ता है। तारीख गरीबी में निबयों की वार्ता लिखी हुई है, किन्तु उसकी रचना हिन्दी में होने के कारण धार्मिक व्यक्तियों ने उसकी निन्दा की और 'तारीख गरीबी' के लेखक को अपनी सफाई में बहुन कुछ कहना पड़ा ।

किन्तु मजहवी मामलों में कार चेतात्रों की कहाँ चलती है। कुछ ऐसी ही परिस्थित का सामना न्रमुहम्मद को भी करना पड़ा। न्रमुहम्मद ने ऋपनी 'इन्द्रावती' प्रेमकथा की रचना हिन्दी भाषा में की। 'कामयाब' उपनाम से वे फ़ारती में भी रचना

(श्रोरियएटल कालेज मैंगजीन भाग १ नम्बर ११३८)

१. हिन्दी पर ना ताना मोरो, सभी बतावें हिन्दी मानो। यह जो है कुरश्चान छुदा का, हिन्दी करें बयान सदा का। लोगों को जब खांल बतावॅ, हिन्दी में कहकर समभावं। जिन लोगों में नव जो श्चाय, उनकी बोली सो बतवाय। हिन्दी मेहदी ने फरमाई, खुंदम र के मुह पर श्चाई। कई दोहरे साखो बात, बोले खोल मुबारक जात। सियाँ मुस्तफा ने मां कहीं श्चोर किस्ता किर क्या रहों। नकल यह बेहदी ने फरमाई, भले जन को राह देखाई। जो सारी बातों को जीव, तुनको भोजन हमको पीव। काटा पहने इका खांय, रावल देवल कभी न जांय। इस घर श्चाली याहों रीति, पानी चाह श्चीर मसीत।

करते रहे किन्तु मातृभाषा में जिस स्वतंत्रता से विचार प्रदर्शन किया जा सकता है, सम्भवतः उस कुशलता से वे फ़ारसी को न अपना सके और फिर एक नवीन दृष्टिकीण लेकर साहित्य के चेत्र में अवतरित हुये। उन्होंने अपनी अनुराग बाँसुरी भाषा में ही लिखी किन्तु अपने उद्देश्य को बहुत स्पष्ट शब्दों में व्यक्त करते हुये। हिन्दी भाषा में रचना करने के कारण उनके मजहबी सिद्धान्तों के बारे में कोई भिन्न धारणा नहीं होनी चाहिये।

जानत है वह सिरजनहारा, जो किह्यु है मन मरम हमारा।
हिन्दू मग पर पांव न राखेउं, का जो बहुनै हिन्दी भाखेउं।
मन इसलाम मसलके भाजेउं, दीन जेवरी करकस भाजेउं।
जहाँ रसूल श्रह्लाह पियारा, उम्मत को मुक्तावन हारा।
तहाँ दूसरो कैसे भावे, श्रच्छ श्रमुर सुर काज न श्रावे। ( पृ० ८ )

नूरमुहम्मद ने त्रापने विचारों का स्पष्टीकरण तो कर दिया किन्तु सम्भवतः उन्हें उस समय की भाषा परिस्थिति का ध्यान न त्राया कि काफ़िरों के प्रेम की चर्चा ही कुफ़ न थी, प्रत्युत उनकी जबान में रचना करना हेय था एवं प्रत्येक को उर्द्ये-मुद्राह्मा को ही बढ़ावा देना था। नूरनुहम्मद के विचारानुसार भाषा के त्रेत्र में केवल फ़ारसी श्रौर हिन्दी का ी सङ्घर्ष था श्रौर वे इस सङ्घर्ष के पीछे इस्लाम की प्रेरणा ही मुख्य समभते थे, वे कहते हैं कि:

कामयाब कहं कौन जगावा, फिर हिन्दी भाखेँ पर त्रावा। छुांड़ि फ़ारसी कन्द नबानेंं, त्र्ररुफ़ाना हिन्दी रस बातेंं। त्र्रागे हिन्दी समुद्र निराना, भाषा इन्द्रावित जौ जाना। फेरि कहा नल दमन कहानी, कौन गनावें दूसर बानी। (पृ० ८५)

यहाँ 'कौन गनावें दूसर बानी' से क्या तात्पर्य है नहीं कहा जा सकता । न्रमुहम्मद की अरबी, फ़ारसी रचनाओं के बारे में तो विदित है। सम्भवतः उन्होंने कुछ रचना ब्रजभाषा एवं रेख्ता में भी की है। श्री चन्द्रबली पारुडेय जी के पास इनकी हस्तिलिखत प्रति है जिससे उन्होंने अनुराग बाँसुरी की भूमिका में एक ब्रजभाषा का उदाहरण भी दिया है:

बाछन के तरे भरें पानन कहें छांड़ि दीजें,
परे रहें हम ने वियोगी विजुराय हैं।
भये बलहीन पनि ऋज्ञ हैं गये हैं सूखि,
भर परे रूख ते शरीर दुख पाये हैं।
कामयाब उनको न जारिये ऋगिन डारि,
कीजिये न छार ये वियोग नाप ताये हैं।

## त्राये हैं हराये काज मानुस पखेरू कोऊ, छांह ताकि इनके समीप चिल त्राये हैं।

### दीन का प्रचार:

न्रसहम्मद की ऋतुराग वांसुरी पढ़ने से यह स्पष्ट हो जाता है कि ऋारिम्भक कवियों की उदारता का इस समय ऋभाव था।

न्रमुहम्मद ने हिन्दी का पन्न हिन्दी हित की दृष्टि से नहीं लिया। उन्हें दीन-प्रचार श्रमीष्ट था, श्रौर प्रचार का मुख्य साधन 'भाषा' ही थी, श्रातः 'भाषा' या हिन्दी में उन्होंने श्रपने काव्य की रचना की श्रौर उन्हों इसलाम का विधान भी खुलकर किया। उनकी इस धारणा का परिचय इन्द्रावतो में भी मिलता है। संतप्त इन्द्रावती, श्रपने उद्घार के लिए रफ्ल एवं इस्लाम का श्राश्रय ग्रहण करती है:—

हों में पाप भरी जग मांहीं, ग्रास मुकुत है किन्चु नाही। है मोहि नीच दोष जहंं नाई, डरों कर्राह केमो जग साई। साहस देत परान हमारा, ग्राहै रसूर निवाहन हारा। निस दिन सुमिर मुहम्मद नाऊँ, जासों मिलै सरग मों ठाऊँ।

(इन्द्रावती) पृष्ट ६५।

त्रनुराग बांसुरी में तो यह प्रयास त्रौर भी स्पष्ट हुत्रा है, यद्यपि नूरमुहम्मद त्रपनी इस त्रनुराग वांसुरी की चर्चा इस प्रकार करते हैं:—

यह सनेह की बातें नीको, है ऋनुराग बाँसुरी जी को।
है पुनि सरव मंगला सोई, सर्व मंगला रागिनि होई।
कामयाब किळु ख्रौर न भाखा, तन मन जीव मेद एब राखा।
परगट राजा रानी बोला, वे गुप्तार्थ दुवारा खोला!
जा कर नैन गुपुन कर होई, महा ऋरथ मुख देखें सोई।
तन मन जिय के मेद थियारे, पट महँ भाखे भाखन हारे। पृष्ट

लेकिन इसी के आगे सम्भवाः वे अपने गुप्तार्थ को इस प्रकार प्रकट करते हैं कि जो कोई इस वांसुरी की ध्वनि को सुन लेता है, वह अचेन हो जाता है यहाँ तक कि सुरलीधर कृष्ण भी इसकी ध्वनि पर मोहित हो जाते हैं। यह इसलाम की बोली है, जिससे मूर्तियों का चित्त हरण हो जाता है और वे औंथी गिर जाती हैं। इसके सामने किसी प्रकार के पूजापाठ भी नहीं चलते। यह काफिरों को मुस्लिम बना देती है, इसके मधुभरे मीठे शब्द मन्दिरों को गिरा देते हैं और शंखनाद आदि पूजा विधियों को मिटा देते हैं, इन्हीं विचारों की प्रतीक ये पंक्तियाँ हैं:—

सुनते जो यह शब्द मनोहर, होत ऋचेत कृष्न मुरलीधर। यह मुहम्मदी जन की बोली, जानों कह न बाते घोली। बहुत देवता को चित हरे, वह मूरित ख्रौंथी ह्रे परे। बहुत देवहरा ढाहि गिराये, संखवाद की रीति मिटावै। ९३ ८८ ।

श्रीर साथ ही उनका कथन है कि गोपियों को विमोहित करने वाली वंशी श्रव इस संसार में नहीं है। इस वंशी की ध्विन को सुनकर तो माधव रूपी जीव भी विमोहित हो जाता है:—

> कृष्ण वांसुरी मोही गोपी, ऋव वह वंशी गई ऋलोपी। यह वांसुरी सबद सुनि मोहै, पंडित सिद्ध जगत में जोहें। कामयाव वांसुरी बजावें, माधव जीव सुनै नित पावें। एउ ६०।

इस प्रकार न्रमुहम्मद ने ऋपनी धर्मकथा कहने के पूर्व ही परधर्म के ऋधिष्ठाताऋों को ऋपने प्रभावान्तरगत बताने का प्रयास किया है।

न्रसहम्मद ने इस्लामी भावनात्रों को हिन्दू घर में फलने फूलने का स्वप्न देखा। सूफी 'बुत परस्ती' से दूर नहीं भागते, किन्तु न्रसहम्मद की बुत परस्ती का त्राशय ही कुछ त्रीर है। वह शंखवाद मिटाकर उसके स्थान पर चलती फिरती छाया को पुजाना चाहता है जिउमें वह परमसता अपने स्वरूप का त्राभास दिखा रहा है। उनका साधक त्रान्त:करण, न तो हिन्दू है और न मुसलमान। किंतु जिस उपासना में वह लीन है वह पूर्ण इस्लामी है। जिस देवहरा में बैठ कर वह पूजा करता है वह 'ध्यान देवहरा' है, वहाँ कोई मूर्ति नहीं केवल परममूर्ति का ध्यान है जिसके सम्मुख बड़े बड़े देवता भी किर भुका देते हैं:

निस दिन तहाँ अमूरत पूजा, मूरित नाहीं देवता दूजा। जहाँ अमूरत पूजा करें, तहाँ देवता माथा धरें। कहूँ परें रागी वैरागी, सन्यासी जोगी अनुरागी।

> जाइ देवहरा द्वारे, सीस नवाई। सुमिरे ऋलख ऋसूरत, ध्यान लगाई॥ पृठ १३८।

केवल सिर भुकाकर ऋलख ऋस्रत का ध्यान शिया सम्प्रदाय में मान्य इस्लामी मस्जिद पूजा है।

इमी प्रकार सर्वमंगला का वर्णन करते समय किव ने उसे मुमलमान रमणी की भाँति ही लज्जाशील बनाया है वह उद्यान में नहीं जानी एवं अपना चित्र खिंचवाते समय बाधा उपस्थित करती है जिससे इस्लामी समाज का दृश्य सम्मुख आता है। इसी प्रकार नूर्महम्मद मंदिर में भीति चूमने की प्रथा का उल्लेख करते हैं जैसे:—

मंदिर दिस्टि परे जब लागा, सोवत प्रेम हिरद सें जागा। सुमिरि प्रियतमा सुंदरताई, सब मंदिर दिसि सीस नवाई। थ्यान बीच भीतिन को लीन्हा, सब भीतिन को जोते दीन्हा।

मंदिर भीतिन्ह चूंबा, प्रेम समान। चूंबा मंदिर भीतर जेहि ऋस्थान॥ पृष्ठ १३६।

इन पंक्तियों के पढ़ते ही काबा के 'संग असवद' को चूमने की प्रथा का दृश्य सम्मुख आ जाता है। इसी प्रकार नूरमुहम्मद ने कथाव्यात से अपना स्वार्थ सिद्ध करना चाहा है।

> त्रौहि उत्तम के सुमिरे, सुन्रिरा जाउं। जग के पत्र रहै नित मेरी नाऊं॥

## प्रेम-पद्धति :

श्रन्त:करण की सरवमंगला के प्रति प्रेम-भावना, रूप-गुणश्रवण से जाग्रत होती है। श्रन्त:करण ने 'सरवन' ब्राह्मण की बहुमूल्य ऐवं सुन्दर मोती माला के सम्बंध में जिज्ञासा प्रदर्शित की। माला को देखते ही श्रन्त:करण का मन कुछ श्रौर ही हो गया था:—

> काहू टोना फूंक पठायहु, याते देखत हिरदय द्याएउ । मन मेरो द्योरे होइ गएउ, जानहु प्रीति फांद मंह भएऊ ॥ १०० ।

सरबमंगला के रूप गुण की चर्चा सुनते ही अन्त:करण प्रेम बावला हो गया :-

मानहुँ पढ़ा कांवरू टोना, भा बाउर वह कुंवर सलोना। मनु नरसिंही मन्त्र जगाया, पढ़ा कुंवर पर चेत भुलाया॥ १०० १०१।

× × ×

सरबमंगला हिएं समानी, भूला ऋत्र पान ऋौ पानी ॥ भूला तत्व बिछाव रंगीला, भूला राग मोद नृत लीला ॥ ए० ११० ।

सरबमंगला के हृदय में अज्ञात रूप से अन्तः करण के प्रति प्रेम भावना का उदय स्वप्त में हुआ। अन्तः करण गुरू सेवा के साथ जब ध्यान देवहरा में बैठकर एकाम्रचित से सरबमंगला का ध्यान करने लगा तब उसकी प्रेमभावना का प्रभाव सरबमंगला के ऊपर भी पड़ा। मरबमंगला ने स्वप्त में अपने ऊपर हठ पूर्वक एक अमर को गूंजते हुये देखा, निवारण करने पर भी जो दूर नहीं हटता था। उस स्वप्त को देखते ही सरबमंगला चिंतित हो गई, एक मास पश्चात् फिर स्वप्त में उसने एक वैरागी को कृपादृष्टि एवं दर्शन की याचना करते हुये देखा। मरबमंगला का यह पूर्वराग, तोते से अन्तः करण के सम्बंध में जानकर और पृष्ट हो गया। इसके पश्चात् क्रमशः चित्र दर्शन के द्वारा प्रेम दृढ़तर होता गया और कुंवर अन्तः करण का परिचय पाकर दोनों का पाणिग्रहण हो गया।

#### कथा-रूपकः

किया था जो उनके उद्देश्य को स्पष्ट करता था किन्तु 'श्रनुराग बांसुरी' में प्रत्येक पात्र एवं स्थानों का नामकरण ऐसा किया था जो उनके उद्देश्य को स्पष्ट करता था किन्तु 'श्रनुराग बांसुरी' में प्रत्येक पात्र एवं स्थान का नाम विशेष द्यर्थ व्यक्षित करता है, श्री चन्द्रवली पाष्डे ने 'श्रनुराग बांसुरी' को धर्मकथा माना है क्योंकि उनके विचार से उसमें काम का जो वर्णन किया गया है वह सूफी धर्म के नाते कुछ वासना के कारण नहीं। श्रन्य सूफी प्रेम कथाश्रों में कामशास्त्र का परिचय दिया गया है श्रीर लोक व्यवहार को ब्योरे के साथ बताया गया है वहां 'श्रनुराग बांसुरी' में यह सब कुछ नहीं है।

इसका प्रधान कारण यही है कि किव की दृष्टि यहां लोक पर नहीं वरन् इसलाम पर ही है। जिसका ग्रर्थ यह हुत्रा कि वास्तव में 'ग्रानुराग बांसुरी' शुद्ध धर्मकथा है ग्रान्य कथा नहीं ।

मूरितपुर नामक नगर श्रीर कुछ नहीं काया ही है जिसका स्वामी जीव है। जीव का एक मात्र श्राधार या प्रिय पुत्र अन्तःकरण है जिसकी दो प्रधान प्रवृत्तियां संकल्प एवं विकल्प उसके दो मित्र हैं इनके श्रितिरक्त मन, बुद्धि, चित्त, श्रहंकार भी उसके साथी हैं उसका सहज श्राकर्षण श्रविद्या माया या श्रपनी फ्ली महामोहिनी के प्रति है किन्तु अन्तःकरण के जीवन का लद्द्य सनेहनगर के स्वामी दर्शनराय की पुत्री सरबमंगला की प्राप्ति है। दर्शनराय महाप्रभु (श्रव्लाह) या परमेश्वर स्वरूप हैं श्रोर उनकी पुत्री सरबमंगला प्रेमी सूफियों की रागिनी है। इस रागिनी का परिचय अन्तःकरण को श्रवण के द्वारा मिलता है। 'ब्र्भ' ने कुंवर का भेद बताया किंतु 'बुद्धि' ने श्रंतःकरण को साहस एवं उत्साह दिलाया, श्रंतःकरण स्नेहगुरू का शरणागत होकर उपदेशी सुवा की सहायना से श्रभीष्ट लद्द्य तक पहुँच सका। मार्ग में श्राने वाले विघ्नों में, कामुकी मनभावनी रूपसनेही, रंगसनेही एवं बाससनेही श्रादि हैं। ध्यान देवहरा में एकाप्रचित्त होकर सरबमंगला का ध्यान करने से ही सिद्धि प्राप्त हो सकी।

इन सभी नामों को देखने से यह स्पष्ट हो जाता है कि किव ने ऋपनी धर्मकथा के स्पष्टीकरण के हेतु ही इन नामों को रक्खा है; सम्पूर्ण कथा एक रूपक है।

#### रस:

रम की दिष्ट से यदि देखा जाय तो 'त्रानुराग बांसुरी' में शृङ्कार रस का प्राधान्य है। इसके साथ ही शांत एवं करुण रस का उल्लेख तो होता है किंतु उनका पूर्ण परिपाक नहीं हो सका।

१. अनुसाम बांसुरी : काच्य चर्चा सम्पादक चनदवली पाएडेस

### [ ४٤२ ]

नूर मुहम्मद ने संयोग शृङ्गार का वर्णन नहीं किया है। महामोहिनी को पित वियोग का दुख है। मनभाविनी की कला अन्तः करण पर नहीं चली। सर्वमङ्गला अंतः करण की हो जाती है किंतु गृहस्थ रूप में दृष्टिगोचर नहीं होती। महामोहिनी का वियोग, अंतः करण का संताप एवं सरवमंगला की वियोगमूलक आतुरता ही सर्वत्र व्याप्त है। इन सब की विरह्कथा से प्रकृति को भी सहानुभृति है।

समदन समय विरछ दल भरे, भरे रसा ऊपर फल परे। उनै परी करना से डारी, कली पुदूष के कापर फारी।। पृ० १२७।

नगर निवासियों ने कुंवर के वियोग में आंसू की नदियां वहा दीं :--

श्चंग श्चंग सब व्याकुल परन वियोग। श्चांसू नदी बहवा, पत्तन लोग। पृ०१२६।

इसके स्रतिरिक्त 'वात्सल्य रस' का भी किंचित उल्लेख मिलता है जब माता पिता की ममता व्याकुल होकर कुंवर के प्रस्थान पर स्रश्रु प्रवाह करती है:—

> माता रोइ नैन जल ढारा, बिछुरत श्रंत:करण पियारा। रोइ रोइ बढ़ते समुभाया, पैसुत हिए न उपजै दाया।

> > नथा

निश्चय पुत्र गवन जब देखा, मा विसमादी जनक सरेखा। पृ० १२३।

#### छन्द :

छंद व्यवस्था की दृष्टि से ऋनुराग बांसुरी में ३ चौपाई या ६ ऋद्वीलियों के बाद एक वरवे का प्रयोग किया गया है।

#### भाषा:

अनुराग बांमुरी की भाषा अवधी है। भाषा शास्त्री श्री चन्द्रवली पार्छेय जी का कथन है कि किव ने भाषा की शुद्धता पर तिनक भी ध्यान न दिया और अपनी रचना में ब्रज, खड़ी और अवधी का घपला कर दिया, किर भी उनकी रचना का ढांचा अवधी ही है। ब्रज और नागरी भी अब तूरानियों के मुंह में जाकर 'उर्दू जबान' बन चुकी थी। निदान उनका भी समावेश नूर मुहम्मद की अपनी भाषा में हो गया और अनुराग बांसुरी सचमुच भाषा विचार युग' की खिचड़ी भाषा बन गई।

नूर मुहम्मद की भाषा को संस्कृतनिष्ठ हिन्दी कहा जा सकता है। इनकी भाषा में संस्कृत के बहुत से ऐपे शब्दों का भी प्रयोग है जो सहज ही प्रयुक्त नहीं होते हैं।

### नखशिख वर्णन :

सूफ़ी काव्य का सिद्धान्त है 'जहां रूप तंह प्रेम'। श्रतः रूप की चर्चा सूफ़ी काव्य में यथेष्ट रहती है। श्रनुराग बांसुरी में सरवमंगला के रूप सीन्दर्य की चर्चा तीन स्थलों पर होती है। सर्वप्रथम ज्ञातस्वाद सरवमंगला का रूप वर्णन श्रवण को सुनाता है। दोनों ही विद्यार्थी हैं, श्रतः उनके मध्य रूप वर्णन की चर्चा मी शास्त्रीय स्वत्य धारण कर लेती है। एक उदाहरण इस कथन की पुष्टि कर देगा:—

स्तन जमल दाडिम फल सोहै, कै बुल्ला गंगाजल को है। किट द्यांत सात चिहुर की नाई, नाईं। है कीन्हा जगसाई। जो कोउ नाईं। देखन चहै, ता किट देखे नाईं। द्यहै। उक्त जमल कनक के खम्मा के पदवारिज उत्पर रंमा। रंमा कंज उत्पर कित होंई, इहां देखिये लागा सोई॥ पृ० ६८ ।

श्रवण विद्यार्थी ने इसी रूप की चर्चा फिर श्रान्त:करण से की, वहां भी सरवमंगला के सीन्दर्य की यही शास्त्रीय छटा विद्यमान है। सनेहगुरु ने सरवमंगला के रूप की चर्चा सरल शब्दों में की है क्योंकि सरवमंगला के रूपाकार को श्रान्त: करण को हृदयंगम कराना उनका उद्देश्य था वे कहते हैं:—

सरवमंगला कमल समानू, मकरंदी तेहि ऊपर भानू।
श्रीहि प्यारी पद पद्म परागू, नैन परान श्रंजन श्रनुरागू।
जहां रूप की चर्चा करें चित्त बीच ता मूरति धरें।
जहां लाल मोती गुन गावें, ताके श्रधर दसन चित्त लावें। पृ० ११४।

सरवमंगला की चित्रविन्धिनी सखी उसके समान चित्र बना सकने में श्रसमर्थं थी श्रत: रूप सौन्दर्य के जितने भी उपमान हो सकते हैं उन सबों को एकत्र करके वह सरब-मंगला का चित्र बनाती है:—

ध्यान मिरिगमद ऊपर लाएउ, तब प्यारी को ख्रलक बनाएउ। कमल मीन मृग खंजन तारे, चित्त ख्रानि के नयन संवारे। सुमिर सुवा को मूरित नीको, लिखा नासिका ख्रोहि रमनी को। लिखा स्थाम सित सुमिरि छबीली, रंग भरा तेहि कीन्ह रंगीली॥पृ० १६६।

वास्तव में रूप वही है जो नित्य नवीन ज्ञात हो 'ज्ञें ज्ञें यन्नवतां उपैति तदैव रूपं रमणीयतायाः' ऋतः सरवमंगला के रूप की कई प्रकार से चर्चा उचित है। रूप दर्शन से तृष्ति होती कब है:—

रूप त्राइ त्रांखिन मौं हुदै समाइ। हिएं समाने प्रेमी, कहां ऋघाइ।

## प्रकृति वर्णन :

नूर मुहम्मद ने उद्दीपन की दृष्टि से प्रकृति वर्णन भी किया है। एक स्थल पर बाटिका का वर्णन भी आता है किन्तु वह फुलवारी का वर्णन मात्र ही है, अधिक कुछ नहीं:—

सब मन भावन प्यारी प्यारी, प्यारी प्यारी मन फुलवारी ॥ मन फु∄वारी चहुं दिस फूली, फूली, फुलवारी जेहि भूली ॥ भूली देखि उरबसी गौरी, गौरी भई प्रेम सों बौरी ॥ प० ६८ ।

उद्दीपन के रूप में किव ने बसंत ऋतु का वर्णन किया है किन्तु उसमें सौंदर्य न होकर चमत्कार ऋधिक है:—

फूला देख सुलच्छन लाला, बूका भरा रक्त सो प्याला।
कहा ऋरे लाला ऋनुरागी, श्रोनित तिय पीयसि केहि लागी।
केहि सनेह के दगध ऋपारा, लांछन तोहि हिरदय में डारा।
चंपा पील रंग लिख वेही, कहै पीत किन कीन्हा तोही। प० १२२।

कहीं कहीं अप्रस्तुत विधान में प्रकृति के उपकरणों का प्रयोग हुआ है जैसे:

सुनिकै सुत्रा बचन वह रानी, कली समां मुद सो बिगसानी। देह सुमन सी पुलकित भयऊ, बचन सकेत ख्रंग होइ गयऊ। पृ०१५२।

हर्ष एवं उत्फुल्लता की पूर्ण श्रिमिन्यिक कली के सदृश खिलने में हो जाती है। समन शब्द का प्रयोग भी सार्थक है।

इसके त्र्यतिरिक्त त्रानुराग बांसुरी में कई स्थल ऐसे हैं जो केवल कवि की बहुजता का परिचय देते हैं जैसे नायिकात्रों एवं विरह की कुछ स्थितियों की चर्चा है।

परा कुंबर उद्वेग मभारा, भा मन मनहुँ श्राग पर पारा।

उन्माद श्रीर जड़ता, श्री परलाप। पल पल श्राह दिखावै, ताको दाप।

30 888 1

इसी प्रकार नायिका भेद में स्वाधीनपतिका, रूपपगर्विता श्रौर प्रेमगर्विता की चर्चा है:--

रूपगव राखें धन जोई, जानह रूपगर्विता सोई॥

तथा

प्रिय के प्रेम गर्व जो राखे, कवि तेहि प्रेमगर्विता भाखे ॥'' । पृ० ६३ ।

### [ 8E4 ]

इसा प्रकार एक स्थल पर कवि ने स्वप्न, तथा मनोविज्ञान की स्पष्ट करने का प्रयास किया है।

> स्वाप त्राप निह राखत काया, है वहजाग लोक की छाया। स्वाप नगर मो है परिछाहीं, काया मूल तहां है नाहीं। पृ० १४३।

यद्यपि 'त्रानुराग वाँसुरी' में कवि का ध्यान 'लोकतत्व' की त्रोर ऋधिक नहीं है फिर भाभाता पिता को सेवा, गुरु धर्म, लज्जा एवं सौन्दर्य नारी की गृह सीमा, ससंगति, विदेश गमन, भाग्य वादिता त्रादि विषयों ५र कवि ने त्रापने विचार प्रकट किये हैं।

यपनी इन विशेषतात्रों के साथ 'त्रानु राग बांसुरी' प्रमुखतः एक धर्म कथा है।

सुन्दर मुख की श्रांसिन चाही लाज। लाज बिना सुन्दरता कोन काज॥

कहा सनेह गुरू वेरामी, तोस्य कारन भा श्रनुरामी॥
 गुरू का घरम दान अत चरना, घरम तिरथ को करना॥ पृ० ४४ ।

जेहि मन पुरुष लोग चिल हारे, तेहि मन बाम न गवनै पारे। प्रीतम पंथ को धूरि कपूरू, जिन दम ग्रंजन है वह घूरू॥ श्रोहि रज श्रादर नित है रामा, चाहै सीस चरन का ठामा॥ दारा लजनन्ती जो होई, रहे सलज मन्दिर मो सोई। पृ०९२५।

संग भले का सुख उपजावै, लाभ श्रनेक हाथ मी श्रावै। संघत को है बड़ीं सुभाऊ, श्रभैल श्रभल भले भल चाऊ॥ पृ० ११६।

जनम भूमि मो जब लिंग कोई, तब लिंग गुनी विदग्ध न होई। सुमन तोहि जब नाइर स्रावै, उन्नति ठैर पाग तब पावै॥ पृ० १०४। लिखा जो है करहा को सोई हो, उनमपत्र का स्राखर जात न धोई॥ पृ० १४२।

# पुहुवावती

## (कवि हुसेनग्रली कृत)

पुहुपावती ग्रन्थ के रचियता का नाम हुसेनचाली है। ग्रन्थ में उसने चापना उपनाम सदानंद रक्खा है। किव चापना निवासस्थान 'हरिगाँव' बताता है। कन्नौज निवासी केरावलाल किव के काव्य गुरु थे।

किव स्वभाव से ऋत्यंत विनम्न है तथा ऋपनी बुटियों के लिए ज्ञमा चाहता है। कथा का रचनाकाल सम्भवत: हि० सन् ११३८ है। ग्रंथ पुहुपावती से किव के जीवन से सम्बधित इतना ही ज्ञात होता है।

#### कथा सारांश ः

लालसाहि का पुत्र मानिक चंद काशीपुर का राजा था, वह शासन एवं न्याय में लालसाहि से भी योग्य प्रमाणित हुआ। उसके शासनकाल में काशीपुर सिंहल के समान ही वैभवपूर्ण हो गया। एक बार विजय दशहरा के दिन राजा अपनी राजसभा में बैठा हुआ अन्य राजाओं से भेंट ले रहा था तथा गुण्ज विद्वानों को दान दे रहा था तभी राजा ने पिंचानी स्त्रियों की चर्चा चलाई। वर्जालाप के मध्य रत्नसेन एवं पद्मावती की प्रेम-चर्चा भी आई, सभी को पिंचानी स्त्रियों की स्थित में शंका हुई तभी एक विप्र राजदरबार में आया और उसने यह बताया कि जम्बूदीप में पिंचानी स्त्रियां नहीं होती उनका उत्पांच स्थान केवल सिंहलद्वीप में है। विप्र की इस वार्जा को सुनकर एक भाटिन ने राजाज्ञा लेकर कहना आरम्भ किया कि यद्यपि अभी तक सिंहलद्वीप में ही पिंचानी

१. हुसैन श्रली किव से यह जाती, करी कथा बिनवें बहु भांती॥ वासक ठांव कहीं हिर नाऊं घरो. सदानन्द किव निजु नाऊं॥ केशवलाल कैना के वासी काविवेद दं बुद्धि प्रकासी॥ बिन पर भारी मोट उठाई, विनवों गुनीं सकल सिर नाई॥ हे तनु टेक सुमोट संभारी, निज बल बुधि यह कथा विचारों॥ चूक परे तंह दोष न लावहु, किर कृपा नुम श्रीर बुमावहु॥ चूक संभारत है बड़ गुनी, गर्वी केरि राम मित हनी॥ हों श्रजान कब्रु कहै न जन्यो, पर चोरी यह कथा बखायो॥ ग्यारह से श्ररतिस सनी, पुहुपावती कथा तब भनी॥

नारियों की उत्पत्ति सुनी जाती थी किन्तु मैंने जम्मूद्वीप में रूप-नगर के नरेश पद्मसेन एवं र नी कौशिल्या की पुत्री पुहुपावती को देखा है जो ऐसी ही पिद्मनी हैं। भाटिन ने पुहुपावती के सौन्दर्य का वर्णन किया जिसे सुनकर राजा पुहुपावती के बारे में अधिक इत्तान्त जानने को उत्सुक हो गया। उसने भाटिन से स्पष्ट पूछा कि पुहुपावती विवाहित है या अविवाहित क्योंकि यदि वह अविवाहित है तो राजा उससे विवाह करने का इच्छुक था। भाटिन ने पुहुपावती को अविवाहित बताया।

इसके बाद कुछ पृष्ठ अनुपलब्ध हैं फिर कथा आरम्भ होती है कि एक चित्र वेचने वाली पुरुपावती के पास चित्र वेचने आई। अनुमान होता है कि मानिकचंद ने अपनी दूती द्वारा ही चित्र बनाकर पहुणावती के पास भेजा होगा । पहुणावती मानिकचंद का चित्र देखकर मुख्य हो गई श्रौर उसने भाटिन को श्रव्छी चित्रकार समक्त कर श्रपने पास रख लिया। मानिकचंद के चित्र को देख देखकर पुहुपावती काम पीड़ित हो गई। एक दिन तीज को सूरज कुगड में स्नान करने गई न्त्रीर वहीं श्री चतुर्भुज जी के मन्दिर में जाकर चित्र के समान ही सुंदर वर पाने की अभिलाषा प्रकट की । मंदिर से लौट कर रात्रि में फिर ऐसी ही इच्छा करके वह सो गई ऋौर स्वप्न में उसने मानिकचंद को देखा जिसने बताया कि वह भी पुहुपावती के प्रेम में उसी प्रकार दुखी है जिस प्रकार पुहुपावती उसके बियोग में। एकाएक नींद उचट जाने से पुहुपावती ऋत्यंत विकल हो गई ऋौर उसने चित्र बनाने वाली ( भाटिन ) को बुलाकर पूछा कि यदि वह अपने बनाये हुये चित्र का आधार नहीं बता पायेगी तो वह सफल चित्रकार नहीं मानी जायगी तथा यह समभा जायगा कि उसने या तो इन चित्रों की चोरी की है या किसी दूसरे से बनवाये हैं। चित्र बनाने वाली ने अपनी निर्दोषिता प्रकट की। इसके बाद फिर प्रति खण्डित है और जहाँ से आरम्भ होती है वहाँ स्रति वियोग के बाद पुहुपावती को मानिकचद की प्राप्ति हो जाती है स्रौर कुछ दिनों के बाद अपने मित्र एवं मंत्री कामसेन के परामर्श से मानिकचंद ने पहुपावती की विदा का प्रस्ताव रक्ला। पुहुपावती ने श्री चुतुर्भज का पूजन कर अपना वचन निभाया श्रीर मानिकचंद उसको विदा कराकर स्वदेश पहुँचा। कालान्तर में उसके देवीनाथ नाम का पुत्र उत्पन्न हुत्रा । यहीं प्रति समाप्त हो जाती है, प्रति खरिडत है ।

## कथासंगठनः

यह कथा शुद्ध प्रेमाख्यान है, अन्य स्क्री प्रेमाख्यानों की भाँति इसमें विरोधी तत्व नहीं हैं। नायक एवं नायिका के मिलने में किसी प्रकार की बाधा नहीं है। कथा के आरम्भिक पृष्ठ नहीं हैं, अतिएव निर्मुण परमात्मा, मुहम्मद, चारमीत एवं शाहेवक्त की प्रशंसा प्राप्त नहीं होती। ग्रंथ की प्रति अपूर्ण है अतः कथा के अंत के सम्बन्ध में भी कुछ स्पष्ट नहीं कहा जा सकता किंतु प्राप्त प्रतिलिपिसुखांत ही है। यह कथा भी 'यूसुक जुलेखा' की भौति शुद्ध प्रेमाख्यान पद्धति में आती है।

दुसहरन दाध कृत 'पुहुपावती' की कथावस्तु से प्राप्त कथा पुहुपावती की कथा सर्वथा

भिन्न है। दुखहरन की कथा में राजपुर के परजापित के पुत्र ऋौर ऋन्पगढ़ के राजा ऋम्बरसेन की पुत्री पुहुपावती की प्रेमकथा का वर्णन है जिसमें विरोधी तत्वों का प्राचुर्य है।

## प्रेमपद्धति :

प्रेम का आरम्भ किन ने गुण श्रवण के द्वारा कराया है। माटिन के द्वारा पुहुपावती का प्रेमारम्भ चित्रदर्शन से होता है। मानिकचन्द के चित्र को देखकर वह विमुग्ध हो जाती है।

मानिकचन्द के प्रेम का विकास ग्रंथ में उपलब्ध नहीं होता है। उसके चित्र को देखकर पुहुपावती की क्या मनोदशा हुई इसका वर्णन भी ग्रन्थ में श्रिधक नहीं है किंतु सुन्दर चित्र को देख कर वह श्राश्चर्यचिकित रह गई श्रीर उसने सोचा कि जिसका चित्र ही इतना सुन्दर है वह स्वयं कितना सुन्दर होगा।

दुहुँ कस होहि सुंदर सोई, ऋस रूपवंत जाहि बस होई।

उसके चित्र को देख देख कर पुहुषावती में काम जाग्रत हुआ :

लिख लिख चित्र काम तन जागा, है मनु विवस चित्र रंग रागा। लग्यो अनुद मद सुधि न रही, छुकि छुकि चित्र सुआसव वही॥

बढ़ी पीर तन लागे बाना, मरह मलाजन तहाँ वसाना । सामग्री सो चित्रहि पाई, भा उद्दीप काम तन त्राई ॥ त्रांक भरे सो चित्रहि बाला, चुम्बन करे काम तन पाला । त्रांब लों के निसु दिनु तहि सोई, के परिरम्भ नींद निजु खोई ॥

इस प्रकार पुहुपावनी की कामोत्तेजना का वर्णन ही इन काम चेष्टात्रों में ऋषिक मिलता है।

#### रसः

ग्रंथ में केवल श्रंगार रस उपलब्ध होता है, इसके दोनों पत्तों संयोग श्रौर वियोग का रूढ़िगत वर्णन है, उसमें मन रमाने की शक्ति कम है। किव ने वियोग वर्णन एवं संयोग वर्णन नाम देकर इन दोनों का वर्णन पृथक पृथक किया है किंतु कहीं भी सहुदयता का परिचय वह नहीं दे पाता है। विरइ की दशाश्रों, श्रवस्थाश्रों एवं स्थितियों का कहीं निर्देश नहीं है केवल विरह में प्रेमियों पर क्या बीतती है इसका वर्णन मात्र है।

### वियोग :

यद्यपि पुहुत समध सुठि सोई, तदिप न मनुता मधुपर कोई। जद्यपि त्रापु चहै मन भरा, कैसे भरे नेहु त्राधिकारा॥ जद्यपि मधुप पुहुप महँ बसै, पै न त्राधाइ वहै रस रसै। चित सीस मिर धर्यो ठंढाई, सहब सो त्रागि कहाँ सियराई॥

## ्संयोग :

संयोग वर्णन ऋश्लील नहीं है किंतु उसमें ऋानन्द-संचार की च्मता भी नहीं है केवल काव्य चमत्कार है, ऋनुपास की छुटा है:

विरह विदग्ध जो परे फफोला, हैं उस लसे श्रंगूर श्रमोला। तेह गजक जनु करिंह बनाई, सीत संजोग ज दये नसाई॥ छिक मदमाह भये सतगारे, गये उघरि घट लाज के वारे। हैंसि हेंसि हैरत मद मतमाते, बलिक बलिक मुख निकसिंह बाते। बोलत बचन ललक लिपटाहीं, माते नैनन फिरिंह फिराहीं॥ निपटि लजीली नवल सुरबाला, हैंसि हेंसि भुके हिए मदपाला॥ छाके मद छिब परें न छाकू, श्रस मद पियो न हरें विपांकू॥

एक स्थल पर किव ने मिलन में फन! की भलक भी दिखाई है:

बहु वरि वस वहि वस भई, मैं मिलि एक दोत मिटि गई। रीम रिमावन हार रिम रीम भये जो एक॥ को रीमें रिमवावइ जंह मिलि मिट्यो विवेक॥

### ग्रलंकार :

पुहुपावती में किव ने साधारण अलंकार, उपमा, रूपक अनुपान एवं अनन्वय का ही प्रयोग किया है।

#### भाषा:

पुहुपावती की भाषा पर ब्रजभाषा का प्रचुर प्रभाव है। मूलत: भाषा ऋवधी है किन्तु ब्रजभाषा का प्रयोग भी ऋधिक है। भाषा सरल एवं बोधगम्य है:—

पुहुपावित यह दशा जु देखी, लिख लिख चित्र मे मया विसेषी। को श्रम श्रहे जगत निरदई, जाहि बस चित्र दशा य लई॥ दहुं कस होहि सुन्दर सोई, श्रम रूपवन्त जाहि वस होई॥ जाहि तन जाको चितु बसै, बहै सु होत जनाई। सदानन्द नेहनि के मिलन न त्रान उपाइ॥

लिख लिख चित्र काम तन जागा, हूवै मनु विवरा चित्र रंग रंगना ॥ चित्र कहां नु होई संजोग, मिले न मित्र मन होई वियोगू॥ गिह कर बनुत्र मो पांचों वाना, तिय तन कठिन जानि उन ताना॥ प्रथमिह वान सु मोह चलावा, अस लाग्यों मन घाउ जनावा॥ प्रथमिह वान सु मोह चलावा, अस

#### छन्दः

इस प्रन्थ की रचना भी चौपाई दोहे के कम में हुई हैं। नौ श्रद्धालियों के बाद एक दोहे का कम है।

## वस्तु-वर्णनः

कथा के इतिवृत्त के मध्य किय ने जिन वस्तुयों का वर्णन कुछ विस्तार से किया है व निम्नांकित हैं।

## काशीपुर नगर वर्णन :

किंव ने हाथियों घोड़ों के अतिरिक्त उपवन के फल फूलों के नाम भी गिनाये हैं। नाम गिनाने के अतिरिक्त इसमें कोई काव्य-सौंदर्य नहीं है।

काशीपुर संयन सम जानहु, एक एक बहु रूप बखानहु॥ बरनों का धनि देश मुबेसा, निज निज घर सब सबै नरेशा॥ सहस सहस हाथिन की पांती, एक एक बार मुमहि दिनराती॥ कः। तुरंगिन पांति गनावो, कह सौं तिन्ह की जाति सुनावो॥ ताजी तुरकी टांघन कोही, श्रौर सुजन संपाती सोही॥

एक दिनि अरबी देखिये, औं न इराकी घोड़। दरिआई दरिआउ के और गने को घोर॥

इती प्रकार फल फूलों की चर्चा करते समय कवि उनकी गणना करना आरम्भ कर देता है।

नीवृ पाकि जरद हूवें रहे, मीठे खट्टे जो जो कहे।।
सव अनार फरे चहु पाती, किसमिस दाख लगी बहुमांनी।।
ओं बदाम मुपारी गीरी, औ अमरूद अन्नव जंभीरी।।
कर अंजीर दारिउं विहराई, जनु दध मुत सीप देखराई।।

श्रंत में थक कर किव स्वयं कहता है:-

त्रौर गने को पूल त्र्यव वरनो कितो समाज। सब खग कृजिन कल बचन सबै जहां ऋतुराज॥

### रूपनगर-वर्णनः

रूप नगर का वर्णन करते समय भी किव ने त्रापनी इसी वर्णनात्मक प्रवृत्ति का परिचय दिया है किंतु वहां वृत्त फल एवं फूलों के नाम गिनाने में वह एक रहस्य का उद्घाटन करता है, जैसे:—

श्रांव कहै हम गैं वौरई, ऊंचे सीस नीच देखराई ॥ बड़हर बड़हरि सदा पुकारिह, बड़फ़ल पाइ सीस भइ डरिरिह ॥ महुश्रा टप टप डारे श्रांस, तिज हम हिर लीन्हा बनबास ॥ श्रीमली कहै श्रीमल हम रहे, श्रंवित कुटिल फल याते लहे ॥ कहे सुनोवर सुनु वर साई, बंदत किब नित शीस नवाई॥

पीपर कहै सुनाई कै, पीपर सब ते जान ॥ सर्वमई एके बही, भ्रम सु जग परमान ॥

## रनिवास-वर्णनः

रिनवास का वर्णन करते समय किव ने पहले तो महल के सौंदर्य की चर्चा की है, फिर रानियों के सौंदर्य का वर्णन है:—

महाराज देख्यो रिनवास्, का वरनों जानों किवलास्॥ कनक खांभ लागे चहुं छोरा, छौ मिन लाल जनी तिह कोरा॥ जगमग जगमग निस दिन होई, सूरज चांद जोत उन सोई॥ अनु को देखें वे सब नारी, सो देखें जेहि दई उतारी॥ रानी कोसिल जनमी वारी, जगमग जोति जगत उजियारी॥

पुहुपावती के सौंदर्य या नखिशाख का वर्णन विस्तार से नहीं किया गया है :—

कोकपाट दस मासई, कंस कल किव लोई॥ चारि चारि दस होहि पुनि नारी सुन्दर सोई॥

छोटे बढ़े गोल श्री स्थामा, लिब सेन ऊंच तन वामा॥ पतरे श्रीर अरुन सकेता, सो सब चारि चारि किह देता॥

इसी के मध्य किव पुहुपावती के अलौकिक सौंदर्य का वर्णन भी करता है :--

#### [ ५०२ ]

सोहैं दीठि न हूवे सके जात चौंघि तन देखि। बिज्ज छटा घन तजि मनो, घरि दुति स्राह विसेषि॥

वह इतनी सौंदर्यवती है कि उसके लिए बहुत से राजाश्रों ने योग धारण कर लिया है:—

महाराज वह ऐसी नारी। जेहि कारन बहु भये भिखारी।।

## जलकोड़ा :

जलकीड़ा का वर्णन करते समय किव मातृग्रह की स्वच्छन्दता, पुहुपावती सौंदर्य एवं उसके परमात्मस्वरूप का परिचय देता है:

# मातृगृह की स्वच्छन्दताः

खेलहु कुदहु अज़िह प्यारी, पुनि कहँ खेद कहाँ तुम कारी। यह मन जानि कहो तुम पेही, कीजे हुलस सबै मिलि एही।

त्राजु त्रहै मिसु परम को खेलि कूद सव लेहु।
पुनि होइहि रखवारि त्रस बाहेर पाइ न देहु॥

मायके की स्वतंत्रता का ससुराल में अपहरण हो जाता है, घर की चहारदीवारी में कन्या को सीमित होकर रहना पड़ता है। किव यहीं पर भूमक मनोरा एवं धमारी का भी उल्लेख करता है।

## सौन्दर्य-वर्णनः

अपनी सिखयों के साथ जाती हुई पुहुपावती ऐसी ज्ञात हो रही है कि मानो तारों के मध्य चन्द्रमा शोभित हो रहा हो:

स्याम मुकेश रैनि है गई, सिस तिनमाँहिं तराइन भई। वीचिह उदै कियों सो ससी, है सो स्वरंग पुहुमि यों लसी। जो कोइ धाइ पैंग दस जाई, टूटै तारा तैसि लखाई॥ सामा भइ मुगगन मलीनी, ऋसि ऋबला पुहुमहि दुति दीनी। कौतुक कियों ऐस उन नारी, भूमि ऋकास मुसविन विचारी।

कहीं कहीं किन पुहुपावती के परम सौंदर्य का परिचय भी दिया है। तालाब में पड़नेवाली सूर्य की परिछाहीं को संकेत करके किन कल्पना करता है कि मानो पुहुपावती के चरणस्पर्श करने को ही सूर्य भूतल पर आया है:

### [ 403 ]

है प्रतिबिम्ब न नीर मँह, हम जनों यह मूर। पुहुपावति पर हित धरै लखन नीच है सूर॥

पुहुपावती के अनुपम सौंदर्य के दर्शनार्थ देव, यच्छ, गन्धर्व, इन्द्र सभी भूतल पर आ गये। पुहुपावती के सौन्दर्य के सम्मुख सभी सुन्दर वस्तुएँ कांतिहीन हो गईं।

देखे मन निजु रह्या न हाथा, इंद्रहु आइ भयो निह साथा। हरी रिम है लिखित निकाई, रही न दुति किनरी जा आई। असुरी सुरी सबै मैं हीनी, उडगन सिंसहु जोति तिज दीनी। भइ रती दुति रती जो देखी, कीड़ा मोद करें सु विसेषी। हर्थों सुमन तिन्ह जगत को रही जियत निहं कोइ! किये कामना आप ही मंडप पूजा सोइ॥

उसके सौंदर्य का वर्णन करते हुये किव कहता है कि पुहुपावती के रूप प्रकाश से रात्रि में भी दिन हो गया:

दिनु उन कियो निसा ज्यों आई, करी निसाबिन घर मग आई। अपनो सोक कुमुद मन आई, औ रच कौरिन भई विदाई। हुलसिंहं हंस ध्यान धिर आविहं, विहसिंहं कोक मीत सब पावहीं। बिगसे कमल जानि मन सूरू, भयो बटोहिन दुख्खु समूरू। छिप गो चन्द उदें जो कीन्हा, मिटी तराई सूर जो चीन्हा। सोरह करा चन्द दुत्ति कहहीं, ये अनन्त दुति सूर सो लहहीं।

दिन बांधी रथ रिव ऋली, रैनि छिपायो चन्द। ऋब मग पग निहं दीजिये, होत जगत दुख दंद॥

# पृहुपावती-विदा-वर्णनः

पुहुपावती की विदा का वर्णन किव ने बहुत विस्तृत किया है। एक ख्रोर तो विदा से तात्पर्य किव ने परलोकगमन का लिया है, दूसरी ख्रोर मानिकचंद की सराहना करते हुये एकेश्वरवाद का प्रतिपादन किया है।

इस संसार में जन्म लेने वाली प्रत्येक वस्तु नश्वर है सभी को एक दिन यहाँ से चलना है:

> त्रम्त जो है चलना यही सब त्र्याए ले चाल। विधि दरसन भूपति दियो कियो यही प्रतिपाल।।

यह काया भूलों का भंडार है, इसका केवल एक उपयोग है कि उस परमात्मा का ध्यान किया जाय:

विधि यहा एही विधि हारी, करी जो काया चूकहिं भारी।
पै यह जानि मनहि न त्रानिय, अन्त बहै वाही किन जानिय।
मूठै काया हम निजु जानी, मूठै श्रापा आपु बसानी।
ब्राहै न काया आपनी औ नहिं आपा कोई।
एकै रूप तस्वी जहाँ, तजी मरम जग सोई॥

्रंस संसार में केवल एक का ध्यान ही श्रेय है, वही सर्वत्र व्याप्त है, सबका संरत्नक है।

एकहिं छुँडि न जानिय दूजा, कहाँ एकु जहँ पूजा।

एक सबै विधाता भाषा, तुम का जानि दूज मन राखा।

एकै राखुहु मन विखें करि दूजा प्रतिकृत।

दूजा कहाँ जो देखियत है एकी सो मूल॥

पुहुपावती का पिता पद्मसेन मानिकचंद की प्रशंसा करता हुआ कहता है कि इस संसार में तुम्हारे अतिरिक्त और कोई मुक्ते प्रिय नहीं है तथा तुम्हीं इस संसार में अनेक रूपों से व्याप्त हो :

> मम मन दोसर न बसे, जब जाना तुम एक। सबै तम्हारा रूप जग मोही बहुत अनेक॥

दुखहरन दास कृत पुरुपावती की रचना मसनवी पद्धति पर हुई है, यत्र तत्र सिद्धांत कथन भी बिखरे पड़े हैं किन्तु किव स्वयं प्रेम की तीव्रता, निस्पृहना एवं भावुकता के वर्णन में अधिक सजग है।

# यूसुफ जुलेखा

## (कवि शेख निसार कृत)

फारसी लिपि में लिखी हुई 'यूसुफ जुलेखा' की एक हस्तलिखित प्रति प्रयागस्थ 'हिन्दुस्तानी एकेडेमी' में है। उसी के आधार पर सम्भवतः सत्यजीवन वर्मा जी ने शेख निसार और उनकी यूसुफ जुलेखा का परिचय काशी नागरी प्रचारणी पित्रका में दिया था। शेखिनसार का थोड़ा सा परिचय तथा 'यूसुफ जुलेखा' के दुछ अंश 'हिन्दी किव और काव्य' में भी निकले किंतु उसमें दिया परिचय अधिकांश अमपूर्ण है। इस सम्बन्ध में श्री गोपालचन्द्र सिनहा ने अपनी खोज के द्वारा कई सत्यों का उद्घाटन किया है। आप को फैजावाद में श्री अताउल्लाखां के पास यूसुफ जुलेखा की एक प्रति फ़ारसी लिपि में प्राप्त हो गई। इन तीनों प्रतियों की पुष्पिकायें इस प्रकार हैं:

- १. पोथी जुलेखा हिंदी २६ रमजानुत्मुबारक छन् १२४४ हिजरी में मवैया गांव में जो इलाका पच्छुमराठ में है बदर्बाजे लाला ब्रजलाल लिखी गई। लेखक न्र अली बल्द मोहम्मद सहन 'जमीदार' साकिन शेखपुर जाफर इलाका नौराही 'अमला पर्गना मंगलसी' सर्वार अवध शासनकाल नवाब मुशिंद नसी छहीन बहादुर।
- २. करमखां वल्द फहेमखाँ, साकिन मौजा जगनपुर ने जो अपने हाथों से सब्बाल सन् १२२६ हिजरी में लिखी थी उससे शेख रहमतुल्ला वल्द गौहर अली साकिन मौजा खेतासराय बाराबंकी ने १५ रजबुल्रजब सन् १३१६ हिजरी मुताबिक २८ अक्तबर सन् १६०१ ई० में नकल की।
- ३. यकुम जिल हिज धन् १३१६ हिजरी में मोहम्मद हामिद ऋली वर्द शेख रमजान श्रली साकिन व जमीद र ह हवां जिला ब रावंकी ने तहरीर किया।

इन तीनों प्रतियों में भी पाठ भेद थे। गोपाल चन्द्र जी ने हिन्दुरनानी एकेडेमी की प्रति का पाठ निर्धारण करके उसकी नागरी प्रतिलिप करा कर यह महत्वपूर्ण कार्य फैजाबाद के नार्मलस्कुल के अध्यापक श्री भवानी भीख सिंह जी से करवाया है।

श्री गरोशप्रसाद द्वियेदी द्वारा संपादित 'हिन्दो किव श्रौर काव्य' में 'यूमुफ जुलेख।' के कुछ श्रंश वहत ही भ्रमपूर्ण हैं। निसार की पंक्तियाँ

'ना वह मरे न मिटें न होई, ऋपर मरम न जाने कोई। जाग्रत सपन सुष्रित जो साजा, पुनि तुरिया मंह श्राय बिराजा।'

### [ ४०६ ]

'ना वह मरे न मिटे न होई, ऋपरम मरम ना जाने कोई। जाकी रित में मुख नित साजा, तन तिरिया मंह ऋाय विराजा।

लिखा है। इसी प्रकार एक स्थल पर किंव स्वरचित ग्रन्थों का परिचय देते हुये लिखता है:

मेहरिनगार कि कहेउ कहानी, रस मनोज रसकवित्त बलानी। इसी को द्विवेदो जी लिखते हैं।

हीर निकार के गेहूं खाने, रस मनोज, रस गीत बखाने।

### कवि-परिचय:

## निवासस्थान एवं वंश परिचय:

शेख निसार अपने निवासस्थान एवं वंश का परिचय देते हुये लिखते हैं:

शेखपूर ऋति गांव सुहावा, शेख निसार जनम तंह पावा । चारिउ श्रोर सवन ऋवंराई, ऋगम ऋथाह चहूं दिसि खाई। शेख हबीबुल्लाह सोहाये, शेख पूर जिन्ह ऋाय बाये। पातसाह ऋकवर सुलताना, तेहिक राजकर करत बखाना। ऋवध देस सूवा होइ ऋाये, बीस बरस तंह सोहाये। तेहि के शेख मोहम्मद बारा, रूपवन्त भोगी ऋौतारा। तासुन गुलाम मोहम्मद नाऊं, सो मम पिता ऋौ ताकर गांऊ। तेहि घर हों विधनें ऋौतारा, चार दीप जस चौसुख बारा।

शेलपुर गांव का नाम इतना सुलभ और साधारण है कि उत्तरी भारत के प्राय: प्रत्येक जिले में इस नाम के दो या और भी अधिक गांव मिल जाना कठिन नहीं। िकन्तु अपने निवासस्थान 'शेखपुर' के सम्बन्ध में किय निसार ने कुछ विशेषताओं का भी उल्लेख किया है। गांव के चतुर्दिक आम के बाग हैं। चारों और अगम आगाध खाई विद्यमान है। इसके अतिरिक्त किय निसार ने एक सधन शीतल छाया वाले इमली के वृद्ध की भी चर्चा की है:

त्रांबिली बिरिछ न जाय बखाना, द्वारे पर जस तबुंत्रा ताना। ताकी छांह जो बैठे कोई, कैसो सूर कि सायर होई। त्रांनि उत्तम त्रों सीतल छांहा, पंन्ती बहुत रहें तेहि पांहा। दिहयल नित बोलें भिनसारा, पिउ पिउ पिवहा करें पुकारा। धौराहर पर सोवन जाई, सुनत क्क वह नींद हेराई। पीव कहा जब जात्रक बोलै, कपट कपाट हिंगें कर खोलै। पंछी नित सँबरे वह नाऊँ, करें खोज पिउ के सब ठाऊँ। हम बाउर भूले जग माहीं, पिउ की खोज करें कछु नाहीं।

खोजत पिउ पावे नहीं, चहुँ दिसि करें पुकार। पंछी नित सँवरें पिऊ, भूला फिरें निसार॥

कपरिलिखित पंक्तियों से निश्चित होता है कि शेख ह्वीबुल्लाह ने बादशाह अकबर के समय में दिल्ली की आरे से आकर अवध में शेखपुर नामक नगर बसाया था। वहीं पर किव शेख निसार का जन्म हुआ था। शेख ह्वीबुल्लाह वहां बीस वर्ष तक रहे, उनके लड़के का नाम शेखमुहम्मद था। शेख मुहम्मद के लड़के शेख गुलाम मुहम्मद थे जो शेख निसार के पिता थे। इनके मकान के द्वार पर एक इमली का सघन वृद्ध तम्बू की भाँति विस्तृत खड़ा था।

श्री सत्यजीवन वर्मा ने किसी डिस्ट्रिक्ट गजेटियर के आधार पर उक्त शेखपुर को राय बरेली जिले का शेखपुरा करवा मान लिया है जो उस जिले की महराजगंज तहसील के बछरावां परगने में पड़ता है। अपने मत की पृष्टि श्री वर्मा जी वहाँ शेखों की बड़ी बस्ती के आधार पर करते हैं। श्री गोपालचन्द्र जी सिनहा (जुडिशल सर्विस ) ने अपनी खोजों के आधार पर सिद्ध किया है कि शेखपुर वस्तुत: फैजावाद जिले में मंगलसी नामक परगने में एक छोटा गांव है। आज कल इसका नाम शेखपुर जाफर हो गया है। यह छोटा सा गाँव, फैजाबाद लखनऊ रोड पर फैजावाद से १० वें मील दिख्ण और ई० आई० आर० के सोहावल स्टेशन के निकट, अयोध्या तथा बारावंकी जिने के स्दौली स्थान के ठीक बीचों बीच पड़ता है। किव निसार ने 'मेहर निगार' मसनवी में कहा भी है:

## त्रवध रदौली के ममठाँवा, शेखपूर त्राति सुन्दर गाँवा।

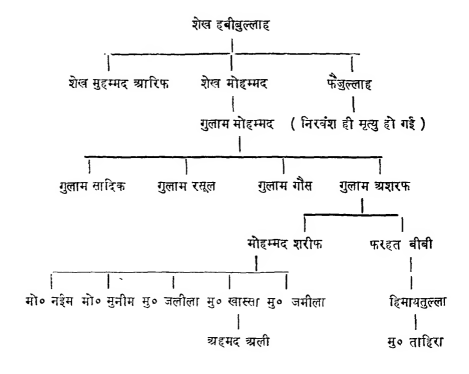
निसार वाला इमली का वृद्ध त्राव भी वर्तमान है तथा उनके धौरहरे के स्थान पर त्राव किसी नाई का एक छोटा सा मकान बना हुन्ना है। शेखपुर जाफर के 'इकरार मालिकान' में उक्त गाँव का इतिहास इस प्रकार दिया है 'त्रासी तरव्मीनानू तीन सौ वरस से जायद का हुन्ना कि मुसम्में शेख हवीबुल्लाह मूरिस न्याला मालिकान देहली से बतवस्सुल मुलाजिमी बादशाह इस मुल्क में न्याये उस वक्त २५० बीघा खाम न्याराजी जंगल वास्ते तरहुद के म्वाफ फरमाया। मूरिस मौसूफ ने जंगल तराशी कराके मौजा न्यावाद किया न्योर नाम मौजे का बमुनासिबत कीम मौसूम हुन्ना। बाद उसके शेख मोहम्मद जाफर ने न्योर भी जमीन दीहात हमसई ही से खरीद करके शामिल मौजा किया। तबसे नाम मौजे का बनामजद शेखपुर जाफर मारूफ हैं'।

'शजरा नसब मालिकान' में लिखित इस इतिहास का निसार की कुछ पंक्तियों से पूर्ण साम्य है:

शेख हबीबुल्लाह सोहाये, शेखपुर जिन ऋाय बसाये। पातसाह ऋकबर सुलताना, तेहिकराज कर करत बखाना।

इस गाँव में एक साधारण नीम वृत्त की छाया में श्रव भी निसार के पिता एवं तीनों भाइयों की समाधियाँ बनी हुई हैं। पिता की कब्र ऊँची है श्रीर पुत्रों की उनसे नीची एक बड़े चवूतरे के रूप में है।

निशार, किव का केवल उपनाम है। पुस्तक में किव ने ऋपना या ऋपने किसी भाई का नाम नहीं दिया है किन्तु 'शजरा नसब भालिकान' में दी हुई वंशावली में इनके नाम स्पष्टत: दिये हुये हैं।



सोहावल और रदौली स्टेशनों के बीच एक स्टेशन 'बड़ा गाँव' है। यहाँ फ़ारसी और उर्दू के अनेक विद्वान होते रहे हैं। सैय्यद मुख्तार हुसेन साहब गुलाम अशरफ के पुत्र मोहम्मद शरीफ की नातिन के पुत्र थे जो यहीं रहते थे। इन्होंने फारसी में एक छोटी सी पुस्तक लिखी है जिसका नाम है 'मकसूद नजात' जो नवलिकशोर पेस से प्रकाशित हुई है। इस पुस्तक में दिये हुये विवरण से ज्ञात होता है कि 'अहसन जौहर' मसनवी के रचियता गुलाम अशरफ का ही उपनाम शेख निसार था। इनके अन्य तीन भाइयों के नाम गुलाम गौस, गुलाम रसूल एवं गुलाम सादिक थे।

## स्थिति एवं रचनाकाल:

शेखिनिसार अपने प्रन्थ के रचनाकाल के सम्बन्ध में लिखते हैं: 'जिस समय उसने प्रन्थ रचना आरम्भ की दिल्ली सुल्तान शाह आलम राज्याधिगित था। वह स्वयं तो नीति अथा किन्तु उसके उमरा अनीति किया करते थे। कादिर खां नामक रुहेले ने वादशाह की आँखें फोड़कर उसे अन्धा बना डाला और उसकी वेगमों एवं शाहजादों को भी कध् पहुँचाया। उस अधम के इस कूर कृत्य के कारण तैमूर के प्रसिद्ध घराने की प्रतिष्ठा जाती रही और चारों ओर अंधा धुन्ध मच गया किर भी उस समय अवध सूवा ऐसे अत्याचारों से बचा हुआ था। अवध का शासक नवाब आसफुदौला तथा उसका सहायक हिन्दू सचिव दोनों ही नीति एवं कर्तव्यवरायण थे। सुरक्षा इतनी थी कि वाज जैसा पन्नी भी एक लवा के ऊपर आक्रमण नहीं कर सकता था।'

त्रालमशाह हिन्द सुलताना, तेहि के राज यह कथा बखाना। देहली राज करे ऊ नीता, उमरावन तेहि कीन्ह त्रानीता। कादिर खान सो त्राधम रुहेला, सो त्रापराध कीन्ह बढ़ पेला। पातहाह कंह त्रांधर कीन्हा, सुत त्रीर नारि सबहि दुख दीन्हा। कीन्ह त्रापत तैमूर घराना, राज प्रताप श्रधम नहिं जाना।

× +

चहुँदिस अन्धधुन्ध सब छावा, अवध देश कहं हश्व बचावा। येहिमा खान आसफुदौला, जासु सहाय रहे नित मौला। हिन्दू सचिव वह बली नरेसा, तेहि के धरम सुखी सब देसा। तेहि की राजनीति जग छाई, लवा सचान न सकै सताई।

श्रपने ग्रन्थ के रचनाकाल के सम्बन्ध में वे लिखते हैं:

हिजरी "न् बारह से पांचा, बरनेउं प्रेम कथा यह सांचा।
अहारह से सेतालीसा, संवत् विक्रम सेन नरेसा।
सतरह सेबारह पुनि साका, पूंब मःस नून्यो सिस राका।
सत्तावन ब्रख बीने आऊ, तब उपजेउ यह कथा के चाऊ।
सात दिवस मंह कीन्ह समापत, दुर्मीत नाम ख्रहो यह संबत्।

यूसुफ जुलेखा की रचना किव ने सं० १८४७ में ५७ वर्ष की ऋवस्था में की ऋत: इनका जन्म संबत् १७८६ ऋौर संबत् १७६० के बीच किसी समय हुऋा होगा।

शेख निसार ने श्रपनी योग्यता एवं काव्य-कुशलता की स्रोर भी कुछ संकेत किया है। ये नम्रता प्रदर्शित करते हुये लिखते हैं कि मैंने सात स्रनुपम ग्रन्थों की रचना की है जो हिन्दी, फारसी, तुर्की, संस्कृत एवं स्ररबी भाषास्त्रों में लिखे गये हैं। वास्तव में इन्होंने 'यूसुफ जुलेखा' को मिलाकर कुल स्राठ ग्रन्थों की रचना की। यूसुफ जुलेखा की

रचना उन्होंने पुत्र वियोग से पीड़ित होकर की थी। यूसुफ जुलेखा की सच्ची प्रेम कहानी को भाषा में कहने का चाव उन्हें हज़रत याकूव के पुत्र बिरह की गहनता को देखकर ही हुआ जिसका अनुभव उन्हें स्वयं भी अपने बाईस वर्ष के पुत्र लतीफ के वियोग में हुआ था।

#### गृत्थ :

त्रपनी यूसुफ जुलेखा के पूर्व की कृतियों के सम्बन्ध में वे लिखते हैं:

सात अन्थ शन्तूप बनाये, हिन्दी श्रौ पारसी सोहाये। संसिकरत तुर्की मन भाये, समै प्रेमरस भरे सोहाये। मेहरिनगार कि कहाो कहानी, रस मनोज रस कवित्त बखानों। श्रौ दीवान मसनवी भाखा, स्त्रोदी, नरस्त्र फारसी राखा। संसकीरत तुर्की श्रौ ताजी, श्रौर पारसी नसराब जो साजी।

इस प्रकार इनके मेहर निगार ( ऋाख्यानक काव्य ) रसमनोज ( शृंगार रसात्मक रीति ग्रन्थ ) दीवान, ऋहसन जौहर ( फारसी मसनवी ) स्रोदी ( संगीत ग्रन्थ ) नस्त्र नामक फारसो गद्य ग्रन्थ, नसाब एक संग्रह ग्रन्थ ऋौर यूसुफ जुलेखा कुल ऋाठ ग्रन्थ होते हैं।

शेख निसार आशुकिव थे। कहते हैं कि एक बार तत्कालीन काशी नरेश ने अपने यहाँ के कियों को एक समस्या दी पर बहुत प्रयत्न करने पर भी कोई उसकी पूर्ति न कर सका। किसी किव के द्वारा शेख निसार को भी ज्ञात हुआ। समस्या थी 'केहि कारन चन्द्र पिंपीलन खायों'। किव निसार ने इसकी तत्काल पूर्ति की:

एक समय शिवशंकर जू भगवान के ध्यान में तारी लगायो। वर्ष सहस्त्र जो बीति गयो, तबहू शिवनाथ न माथ उठायो। खेह समान हो देह गई तब चन्द्र पैगाढ लिलाट पै त्रायो। शेख निसार बिचार कहें यहि कारन चन्द्र पिपीलन खायो।

कवि निसार की विद्वता उनकी ग्रन्थ संख्या से भी प्रमाशित हो जाती है।

#### कथासारांश:

नबी याकूब किनन्त्रां नगर में रहते थे जो नूह साहब का बसाया हुन्ना था। वे नबी लूत की लड़की और इसहाक के पुत्र थे। उनकी सात बीबियां थीं जिनसे उन्हें बारह पुत्र उत्पन्न हुये थे। उन्हीं से एक का नाम यूसुक था जो ऋत्यन्त मुन्दर थे। याकूब ऋपने ऋन्य पुत्रों की ऋपेचा इन्हें ऋघिक स्नेह करते थे। इसी कारण यूसुफ से उनके ऋन्य भाइयों को ईर्ष्या थी। यह ईर्ष्या यहां तक बढ़ी कि एक दिन इनके भाइयों ने यूसफ का प्राणान्त

कर देना चाहा । यह विचार कर गिता की आजा से ये लोग अपने साथ यूसुफ को जंगल में ले गये और मार्ग में कच्ट देकर एक अधे कुये में ढकेल दिया और उनका कुर्ता बकरी के खून में रंग कर पिता को बताया कि यूसुफ को मेड़िये ने मार डाला । याकूब पुत्र शोक में अत्यन्त विकल हो गये और रोते रोते उनकी नेत्रज्योति जाती रही । इधर जंगल में उसी राह से दूसरे दिन एक सौदागर गुजर रहा था । उनका एक दास उसी अधे कुयें से पानी लेने आया तो यूसुफ ने उसका धर्तन पकड़ लिया । नौकर भयभीत हो कर भाग गया और सौदागर से सब हाल बताया । सौदागर ने किसी प्रकार रस्ती द्वारा यूसुफ को बाहर निकाला । इस पर यूसुफ के भाइयों ने उसके विरुद्ध सौदागर से शिकायत की कि यह हमारा दास है । इसके चोरी करने पर हमने इसे कुयें में डाल दिया । सौदागर ने यूसुफ को खरीद लिया और जंजीर में बांघ कर मिस्र देश की आरे चला । रास्ते में यूसुफ की मां की समाधि पड़ी और वह चिपट कर रोने लगा । इस पर एक अन्य दास ने उसे खूब पीटा जिसे देख कर प्रकृति भी क्लान्त हो उठी । सौदागर ने द्रवित होकर उसे मुक्त कर दिया और प्रेम पूर्वक उसे रखने लगा । यथासमय कारवां मिश्र नगर पहुँचा ।

तैमूस नामक सुल्तान पश्चिम देश में राज्य करना था। उसके जुलेखा नामक एक श्रात्यन्त सुन्दरी पुत्री थी। किशोरावस्था से वह श्रव यौवनावस्था में पदार्पण कर रही थी। एक रात्रि को उसने स्वप्न में एक सुन्दर युवक को देखा और तत्त्वण उसको निद्रा उच्छ गई। इसके बाद से ही वह युवक के वियोग में दुखित रहने लगी। धाय के पूछने पर उसने सब हाल बताया। धय ने सहानुभूति प्रदर्शित कर राय दी कि वह युवक का नाम जानले। दूसरी बार जुलेखा ने केवल इतना ही जान पाया कि वह युवक भी उसे प्यार करता है। श्रव उसका वियोग तीव्रतर हो उठा और उसे लोकनिंदा, सामाजिक बन्धनों एवं लज्जा का भी ध्यान न रहा। तीसरी रात्रि को वह यही जान सकी कि मिश्र देश के वजीर के यहां मेंट हो सकती है। जुलेखा ने श्रपने पिता से श्रभिप्राय कहला मेजा और श्रन्त में उसका विवाह मिस्र के वजीर से हो गया। पित को देखकर जुलेखा को बड़ी निधशा हुई क्योंकि वह स्वप्न वाला युवक न था। जुलेखा ने मिस्र के इरम में श्रपना सतीत्व बचाने के लिये बीमारी का बहाना किया। इस प्रकार उसके दिन कध्ट से व्यतीत हो रहे थे।

सीदागर के साथ जब यूसुफ मिस्त्र नगर पहुँचा तो उसके रूप को देखकर सारे नगर के लोग हैरान हो गये। समाचार सुन कर जुलेखा भी अपनी धाय के साथ उसे देखने गई और तुरन्त पहचान गई। धाय से कहलवा कर जुलेखा ने वजीर द्वारा यूसुफ को क्रय करवा लिया । वं मन्त्री ने भी उसे जुलेखा की सेवा में ही रक्खा। जुलेखा अब प्रसन्न रहने लगी। एक दिन यूसुफ उसके आकर्षण से प्रभावित होकर उसकी ओर बढ़ा किन्तु पिता का ध्यान आते ही वह लौट पड़ा और भागा। जुलेखा ने उसका कुर्ता पकड़ कर खींचा किन्तु कुर्ता हाथ में फट कर रह गया। निराश होकर उसने वजीर से शिकायत कर यूसुफ को कारावास में डलवा दिया। गुप्त रूप से वह यूसुफ को कारावास में डलवा दिया। गुप्त रूप से वह यूसुफ को कारावास में सुख

सामग्री पहुंचाती किन्तु यूसुफ हर श्रोर से उदासीन रहता। एक दिन एक किनश्रां नगर का व्यापारी कारावास की खिड़की के नीचे से निकला। यूसुफ ने उसके द्वारा पिता के पास संदेश भेजा कि वे हमारे छुटकारे के लिये प्रयास करें।

इधर मिश्र में जुलेखा की वड़ी निन्दा होने लगी। इस पर जुलेखा ने नगर की अनेकों िस्त्रयों को निमंत्रण दिया। यूसुफ के सामने उन्होंने तरबूज़ काटने का प्रयत्न किया तो अपनी अपनी उंगली ही काट वैठी और इसका ध्यान उन्हें न आया। जुलेखा के बताने पर उन्हें अत्यन्त लिजत होना पड़ा और उन्होंने बमा प्रार्थना की।

सात साल तक यूसुफ काराबास में पड़ा रहा। एक रात्रि को मुल्तान ने सपना देखा। सुल्तान ने इसका रहस्य यूनुफ सं जानना चाहा क्योंकि यूसुफ का स्वप्न-विचार शिक्त में वड़ा नाम था। उसने बताया कि द्याप के यहां सात साल तक खूब वर्षा होगी श्रीर फिर सात साल तक खूबा पड़ेगा। श्रव भिवष्य के दुखों से बचने के लिये प्रयत्न होने लगा। इसी सिलसिले में सुल्तान ने वजीर से यूसुफ के कैंद्र होने का कारण पूछा श्रीर प्रसंगवश जुलेखा ने भी अपनी आत्मकथा साफ साफ प्रकट कर दी। मन्त्री ने क्रोधवश जुलेखा का परित्याग कर दिया।

सुल्तान ने अब यूसुफ को ही अपना मन्त्री नियुक्त किया। यूसुफ की भविष्यवाणी के अनुसार फसल अच्छी हुई और फिर अकाल पड़ा। अकाल के पांचवे वर्ष मिश्र का पुराना मन्त्री मर गया। अब यूसुफ का प्रभाव बहुत बढ़ गया और वही सारा राज काज संभालने लगा। यूसुफ के भाई भी अन्न की खोज में किनआं नगर से वहां पहुँचे। यूसुफ ने पहचान कर उन्हें आदरपूर्वक विदा किया एवं कह्ला भेजा कि वे अपने छोंटे भाई इब्न अली को यदि साथ लायें तो बहुत उपहार पायेंगे।

त्रपने पुत्रों के कहने पर याकूब के इब्न ग्राली को भी मिस्त्र भेज दिया। यूसुफ ने सबको दावत दी तथा एक याली में दो भाई खाने बैठे। यूसुफ स्वयं इब्न ग्राली के साथ बैठा। उसके सामान में कटोरा रखवा कर चोर बनाया ग्रीर इब्न ग्राली को रोक लिया गया। ग्रांत में सब ने एक दूसरे को पहचान लिया। याकूब भी सपरिवार मिस्त्र ग्राये श्रीर त्रापस में मिले जुले।

इधर जुलेखा को यूसुफ की प्राप्ति के लिये तप करते करते ४० वर्ष व्यतीत हो गये। उसके नेत्रों की ज्योति जाती रही और वह बूढ़ी हो गई। यपना सर्वस्व खोकर अब वह केवल पथ की भिखारिन मात्र रह गई। एक दिन यूसुफ की सवारी शहर में निकलने को थी। नेत्रहीन होने पर भी जुलेखा ने यूसुफ को देखना चाहा। कुछ स्त्रियों ने दया करके उसे एक उपयुक्त स्थान पर ला खड़ा किया। यूसुफ देख कर ही जुलेखा को पहचान गया और सारा हाल मालूम किया। याकूब की दुआ से जुलेखा फिर से लावण्यमयी हो गई एवं यूसुफ और जुलेखा का परिण्य हो गया। तपस्या और दुःख सहकर जुलेखा ईश्वरोन्मुख होती गई। इश्क मजाजी छोड़कर वह इश्क हकीकी की ओर फुकने लगी। यूसुफ को जुलेखा से ५ पुत्र तथा २ पुत्रियां उत्पन्न हुई।

अपने पिता याकूब की मृत्यु के कुछ समय बाद यूसुफ भी परमधाम सिधार गये और अन्त में प्रेमपरायण जुलेखा भी पित की समाधि पर पछाड़ ग्वा कर शरीर छोड़ गई।

## कथा का कुरान में विश्वित श्राधार:

किव निसार ने अन्य स्फी किवयों की भांति भारतीय प्रचित्तित कथाओं का आधार न लेकर कुरान में विर्णित 'यूसुफजुलेखा' को कथा का आधार लिया है । किव निमार द्वारा विर्णित कथा में तथा कुरान में प्रस्तुत कथा में कुछ अन्तर है । कुरान में यह कथा अत्यन्त संन्निप्त रूप में विर्णित है ।

कुरान की 'सूरए यूसफ मक्की रुकू' १२ ऋायत १११ में यह कथा वर्शित है। यूमुफ ने एक बार ऋपने पिता से कहा कि 'मैने ११ तारों के साथ सूर्य ऋौर चन्द्रमा को स्वप्न में देखा है कि वे मुभे दगडवत करते हैं उसके पिता ने यह बात उसे अन्य भाइयों पर प्रकट करने से मना कर दिया श्रौर कहा कि ईश्वर ने तुके सच्चरित्र श्रौर बुद्धिमान मानकर ऋपना चुना हुऋा माना है, तेरे पूर्वपुरुष इसहाक तथा इब्राहीम भी ईश्वर के चुने हुये लोगों में थे । यूसुफ अपने पिता को अत्यन्त प्रिय थे । इसी कारण यूसुफ के अन्य भाइयों ने यूसुफ को उसके पिता से अलग करना चाहा । दूसरे दिन सलाह करने के बाद यूसुफ के भाई उसे ऋपने साथ जंगल में ले गये ऋौर वहां उसे एक ऋंधे कुयें में डालकर रोते हुये अपने पिता के पास लौट आये और कहा कि यूसुफ को भेड़िये ने ला लिया। हम सब निर्दोष हैं। इसी बीच एक व्यापारियों का जत्था त्राया जिसने यूसुफ को कुंये से निकाल कर अपने साथ ले लिया। यूसुफ के भाइयों ने यूसुफ को उसी व्यापारी के हाथ वेच दिया। उस व्यापारी ने उसे मिश्र देश में जाकर वेच दिया। नये मालिक ने ऋपनी स्त्री से यूसुफ को प्यार पूर्वक रखने को कहा। जब यूसुफ तरुणा-वस्था को पहुँचा तो उस नये मालिक की स्त्री ने ( जुलेखा ने ) उसे ऋपने वश में करना चाहा किन्तु यूसुफ को सेवक या दास के कर्त्तव्य का पूर्ण ज्ञान था। उसने जुलेखा को भी समभाने का प्रयत्न किया। यूसुफ भी उस स्त्री की श्रीर त्राकिपित हो चुका था किन्तु यह ध्यान त्राते ही वह अपने इरादे से पीछे हट गया । यूसुफ भागा, स्त्री के हाथ में उसके कुर्ते का कुछ भाग फटकर रह गया। उस स्त्री का पति उसे द्वार पर मिल गया। उस स्त्री ने अपने पति से उसे दगड देने की प्रार्थना की। कुर्ते के पीछे की स्रोर फटे होने से पत्नी ही अपराधी मानी गई। सारे नगर की स्त्रियां जुलेखा के दुश्चरित्र की चर्चा करने लगी। जब उसने यह चर्चा सुनी तो नगर की स्त्रियों को प्रीतिमोज में बुलाया एवं उस श्रवसर पर पूसुफ को भी उपस्थित रक्ला। यूसुफ को देखकर उन रित्रयों ने बिना कष्ट का अनुभव किये ही अपना हाथ काट डाला और कहा कि यह त्र्यवश्य कोई महानात्मा है। जुलेखा ने कहा कि निस्तन्देह उसने कामेच्छा की है श्रीर यदि युसुफ उसकी बात न मानेगा तो बन्दी बनाया आयगा। यूसुफ ने कारागार में जाना ऋषिक उचित समका ऋौर वह बन्दी बना दिया गया । बन्दीगृह में उसने एक बार दो व्यक्तियों को स्वप्नफल बताया । एक व्यक्ति ने स्वयं को मदिरा निचोड़ते

हुये देखा था तथा दूसरे ने सिर पर रोटियां उठाये हुये देखा जिसमें से पहीं खा रहे हैं। इस पर यूसुफ ने उन बन्दियों को बहुदेवोपासना की ऋपेदा एक इंश्वर की उपासना करने की राय दी और कहा कि तुम दोनों में से मदिरा देखनेवाला व्यिक्त तो राजा को मदिरा पिलायेगा तथा दूसरा सूली पर चढ़ाया जायगा। एक बार राजा ने भी स्वप्न देखा और यूसुफ को स्वप्न का तात्पर्य बताने के लिये बुला भेजा। यूसुफ ने सात मोटी, सात दुवली, सात हरी तथा सात सूखी बालों का तात्पर्य यही बताया कि सात वर्ष तक तो यथेष्ट अन्न उपजेगा बाद के सात वर्ष में सूखा पढ़ेगा। राजा उत्तर से अत्यन्त प्रसन्न हुआ। अज़ीज़ की स्त्री की बात भी प्रकट हो चुकी थी। राजा ने प्रसन्न होकर यूनुफ को अपना अमीन बनाया। दुर्भिन्न के समय में यूसुफ के भाई भी अन्न लेने मिश्र आये। यूसुफ ने उन्हें पहचान लिया। यूसुफ ने युक्ति पूर्वक अपने भाई को रोक लिया तथा अपना कुर्ता देकर याकूब को नेत्र ज्योति पहुँचाई। याकूब को मिश्र में बुलाकर उनका अत्यन्त आदर सत्कार किया। यहां पर पुनः ईश्वर महिमा की चर्चा है। इस प्रकार पिता पुत्र का मिलन होने के बाद ईश्वर पर अदूट विश्वास की महिमा गाई गई है।

यहां तक की कथा ऋत्ररश: कुरान में वर्णित कथा के अनुसार ही है। यत्र तत्र जहां कहीं भी कवि को कल्पना करने का अवकाश मिला है उसने उसका उचित उपयोग किया है। जुलेखा की सम्पूर्ण कथा, नखिशाख वर्णन, यौवन का आगमन, स्वप्न दर्शन; विरह वेदना तथा जुलेखा का ग्रजीज से ब्याह सम्बन्ध, इन बातों की कुरान में चर्चा तक नहीं है। इसी प्रकार जुलेखा का अपने पति से सतीत्व की रज्ञा करना, यूसुफ के लिये सर्वस्वत्याग कर तपस्या करना, नेत्रहीन तथा सौन्दर्यहीन होना, विप्रलम्भ शृंगार का वर्णन, अन्त में मिलन, गृहस्थजीवन, गृसुफ का निधन, जुलेखा का निधन, आदि वृतान्त भी कुरान में नहीं हैं। किव ने इन प्रसंगों का समावेश इसे चली त्राती हुई कथा परम्परा से मिलाने के हेतु ही किया है । किव निसार की प्रवृत्ति त्रारम्भ से कितनी सूफीमत की श्रोर भुको हुई थी यह नहीं कहा जा सकता किन्तु इकलौते पुत्र के वियोग दुख ने उन्हें अवश्य इस संसार के सुखों से विमुख कर दिया होगा और इस पुस्तक की रचना के समय अवश्य 'इश्क हकीकी' का उन पर प्रभाव था। सम्पूर्ण काव्य में विरह का मार्मिक चित्रण लिह्नत होता है । जुलेखा का यूसुफ से, यूसुफ का याक्ब से, याकूब का यूसफ से विरह, अन्त में यूसुफ का मिलन हो जाने पर भी जुलेखा की उसकी श्रोर विरक्ति ऐसे मार्मिक स्थलों का किव ने विस्तार से वर्णन किया है। सूफ़ी साधकों का जीवन ही प्रेम की पीर का अनुभव होता है। कवि निसार को भी इसका गंभीर श्रनुभव था।

कुरान में कथातत्व का वर्णन है तथा ग्रन्य प्रन्थों में उसका सविस्तार वर्णन है। किन्तु कहीं भी यूसुफ श्रौर जुलेखा के ब्याह का वर्णन नहीं है। जुलेखा का परकीया स्वरूप ही सम्मुख त्राता है। जुलेखा की इन सब चेष्टात्रों के होते हुये भी यूसुफ को विरागी श्रौर निस्पृह प्रदर्शित करने का ही प्रयत्न सर्वत्र लिव्त है।

किन की रचना में जामी कृत यूसुफ जुलेखा का पूर्ण प्रभाव देख पड़ता है। दोनों के प्रसङ्ग एक से ही हैं। जामी ने ऋपनी मसनवी यूसुफ़ जुलेखा में ईश्वर तथा उसके रस्तुल की प्रशंसा करने के बाद सौन्दर्य तथा प्रेम की प्रशंसा की है। जामी के शब्दों में ईश्वर-प्रेम तथा जीव-प्रेम का सम्बन्ध स्पष्ट लिंद्दित होता है।

जामी का पूर्णतः ऋनुकरण करते हुये किव निसार ने अपनी यूसुक जुलेखा की रचना की है। फ़ारसी मसनवी के सारे उपकरणों को लेते हुये किव ने उसमें भारतीय भेमगाथा पद्धति का भो उचित समावेश किया है। माननीय चन्द्रबली पाएडे ने किव निसार तथा शेख रहीम के फ़ारसी कथानक चयन पर कुछ शोक सा प्रकट किया है। उनका कहना है कि 'वह तो ऋधिक से ऋधिक उस बुभती हुई परम्परा की भभक भर है जो भारतीय वेशभूषा में परमप्रेम की दिव्य ज्योति दिखाती और फटे हृदयों को एक मार्ग का पता बताती थी', किन्तु जहाँ तक परमप्रेममार्ग का पता बताने का सम्बन्ध है किव निसार ऋधिक असफल नहीं हुये हैं। उनका कथा-सङ्गठन शिथिल है। यदि वे अपनी कल्पनाशिक का कुछ अधिक उपयोग करके कथा के नायक यूसुफ़ को केवल नबी ही न रहने देकर

It is well known that Yusuf or Joseph as we call him is looked upon by the people of Islam as the ideal of manly beauty and more than manly virtue but is notso generally known perhaps that the romantic tale of the love, the sufferings and the coming heppiness of Zulaikhan as told by Jami was intended to shadow forth the human soul's love of the highest beauty and goodness at a love which attain's fruition only when the soul has passed through the hardest trials and has like Zulaikhan been humbled, purified and regenerated. So this allegory resembles in its drift the famous and lovely one in which celestial cupid—

"Holds his dear Psyche sweet entranced after her wandering labours long. Till free consent the Gods among Make her his eternal bride."

The story is so charming that it has been translated in so many other European languages, in French and in German as well.

'Love' Yusuf Julekhan: Jami, Translated by Ralph T. H. Griffith

<sup>5.</sup> Once to his master a disciple cried-

<sup>&#</sup>x27;To wisdom's pleasent path be thou my guide'

<sup>&#</sup>x27;Hast thou ne'er loved?' the master answered 'learn the ways of love and then to me return.

Drink deep of earthly love, that so thy lip May learn the wine of holier love to sip.

मानवीय महान गुणों से ऋभिभूत एक सहृदय प्रेमी सिद्ध करते एवं ऋपने नायक को धीर प्रशान्त के साथ धीर ललित भी प्रदर्शित करते तो सम्भवत: उनका काव्य उस प्रेमगाथा परम्परा में पूर्णत: खप जाता।

सम्पूर्ण कथा जामी कृत यूसुफ जुलेखा मसनवी की भाँति है। कहीं-कहीं यूसुफ का दास होना तथा दासावस्था में अस्वन्छता के कारण सौन्दर्य का कम होना तथा विरहतृत्व तथा माता की समाधि का वर्णन आदि कुछ स्थल ऐसे हैं जहाँ किव ने अपनी कल्पना को स्थान दिया है। पूर्वार्द्व पूर्णतः कुरान में वर्णित कथा के आधार पर है। यूसुफ से जुनेखा का मिलन, विवाह तथा गृहस्थ जीवन में दाम्पत्य प्रेम आदि का प्रकाश किव ने जामी के अनुकरण पर ही किया है। किव ने अपने को फ़ारसी का ज्ञाता कहा है अतः ऐसा होना अधिक सम्भव है।

## यूसुफ़ जुलेखा की प्रेम-पद्धति :

कवि निसार ने जिस प्रेम पद्धति का वर्णन अपनी कृति 'यूसुफ जुलेखा' में किया है वह अपने आरम्भ में तो 'उपा अनिरुद्ध' के प्रेम की भाँति तथा प्रयत्न काल में 'सावित्री सत्यवान' के त्र्याख्यान के समान है। त्र्यधिकांश सूकी प्रेमाख्यानों में जिस प्रेम पद्धित का वर्णन है उसका आरम्भ रूप, गुण, अवण या साह्यात दर्शन से ही होता है। निसार के प्रेमाल्यान में यह नवीनता है कि ईश्वरीय गुणों तथा सौन्दर्य का प्रतीक नायक यूमुफ़ है जिसके सौन्दर्य को स्वप्न में देखकर नायिका जुलेखा प्रेम विमोहित हो जाती है। प्रियतम की प्राप्ति का प्रयत्न भी नायिका की त्रोर से ही होता है; नायक उमके सौन्दर्य एवं प्रेम के प्रति विमुख है। जुलेखा के कठिन प्रयत्नों, विरह तथा तपस्या को देखकर भारतेन्द्र बाबू की पंक्ति 'पगन में छाले परे, नाधिवे को नाले परे, तक लाल लाले परे रावरे दरस को की सत्यता सिद्ध हो जाती है। कथा के पूर्वार्द्ध में वार्गित नायिका जुलेखा का यूसुफ से प्रेम सर्विथा एकान्तिक है। कहीं-कहीं कवि की लोकटिंग्ट ने उसे लोक सम्बद्ध करने का भी प्रयास किया है। जुलेखा की लोक लज्जा तथा व्यवहार का ध्यान प्रेम स्फ़रण की अवस्था में ही रहता है, जैसे जैसे उसका प्रेम प्रगाढ़ तथा विकासोनमुख होता जाता है उसे संसार के सारे बन्धन निरर्थक ज्ञात होते हैं। यह भीरा की भाँति सारी लोक लज्जा से अपना सम्बन्ध हटा लेती है। नायिका जुलेखा धीरे-धीरे किशोरावस्था त्याग कर योवन की खोर ख्राग्रमर हो रही है ख्रत: ख्रवस्था के श्राग्रह के कारण प्रेम का प्रभाव शीघ्र ही पड़ता है। सुफ़ियों ने रूप श्रीर प्रेम का गठबंधन प्रस्येक स्थल पर किया है, वास्तव में वे मौन्दर्य तथा प्रेम के उपासक ही हैं। ग्रात: जलेखा के हृदय में भी प्रेम का प्रस्फुटन स्पन्न में यूसुक की अनुपम मौन्दर्य की मूर्ति को देखकर ही होता है। जुलेखा आधी रात में प्रेम की वार्ते सुनकर ही सोई थी। प्रेमांकर के पर्क्षित होने के लिये धरित्री पहले ही उर्वर हो चुकी थी —

याधि रात लहि जानि कुमारी, बात प्रेम के सुनन सुखकारी।

उस ऋँधेरी रात में जबिक सब सो रहे थे , श्रन्धकार विनाशक सूर्य ही मानो साचात् यूसुफ़ के रूप में प्रकट हो गये।

भान स्वरूप तहं आय कै, देखि रहे टक लाय। लीन्ह प्रान तिन्ह काढ़ि कै, रूप अनूप दिखाय॥ देखत नारि विमोहित भई, निरिष्ट रूप बाउर होइ गई। नैन बान ते वेधा हीया, बात न आउ मौन भई तीया।

इस प्रकार जुलेखा के हृदय में यूसुफ़ को देखकर आश्चर्य तथा महानता से मिश्रित भावना का उदय होता है। वह अन्य रूप रूप को देख आश्चर्य विमोहित हो मौन रह जाती है। उस सुन्दर मूर्ति के अहश्य हो जाने पर उसे अकुलाहट का भान होता है और वह वेचैन होकर अन्य सारे कार्यकलापों तथा की झाओं से विमुख हो जाती है क्योंकि वह सबसे अधिक आकर्षक वस्तु का दर्शन पा चुकी है। अभी उसमें लोकविमुख होने की भावना का प्रादुर्भाव नहीं हुआ है। वह 'मनभावनु ज्योति' के विछोह से दुःखी अवश्य है किन्तु संकोच ने उसका साथ नहीं छोड़ा। एक दिन उसने अपनी विश्वासपात्र माता सहश धाय से अपना रहस्य प्रकट किया। धाय ने उसके मन में शङ्का उत्पन्न कर दी कि कही विना नांव गांव वाले पुरुष से प्रीत हो सकती है। सम्भावना यह भी थी कि कहीं किसी ने टोना न किया हो। उसकी चिन्ता वढ़ गई।

भूला खेल श्रौ भोग बिलासा, भूला सुख श्रौर खेल हुलासा।

मरे जिये लाजन डरे, करे न बिरह उघार।
जेहि पर परे सो जाने, लगन के श्रिगन श्रपार॥

स्वप्न में देखे गये रूप सौन्दर्य के परिचय को प्रगाढ़ करने के लिये ही सम्भवतः किन ने तीन बार उस सुख स्वप्न का वर्णन किया है। उसका ध्यान सदैव उसी सौन्दर्य मूर्ति में लगा था। द्वितीय स्वप्न में यूसुफ़ ने श्रपनी श्रोर से भी प्रीति का विश्वास दिलाया।

कहा कि श्रस मोहि उपच्यो सोगू, तुम्ह तें ख्रधिक सो विरह वियोगू।

वह यूसुफ़ की बात सुनने में इतनी मग्न थी कि इस बार भी उसका नांव-गांव त पृछ सकी और विरह मग्न हो प्रगलों ऐसी चेष्टायें करने लगी। माता-पिता की दुलारी की औषधि की गई किन्तु 'भागे बैदन किह दिन गाढ़े।' तीसरा स्वप्न देखने पर उसकी प्रेम धारणा निश्चित हो गई। उसे ज्ञात हो गया कि उसका प्रियतम मिस्र देश में है, और उसने दृढ़ निश्चय कर लिया कि:

> जिऊं तो जाऊं मिसिर कहं, मरू तो मारग मांह। छार होहूँ उड़ि जाऊं श्रव, जहाँ वसे मोर नांह॥

जुलेखा की प्रेम भावना त्यारम्भ से ही निर्दिष्ट तथा विशेषोन्मुख है, अब उसका पूर्ण परिचय प्राप्त हो जाने पर उसकी प्राप्ति का प्रयत्न भी जुलेखा की त्योर से होता है। पश्चिम के तैमूस शाह सुल्तान का मिस्र के वजीर से अपनी दुहिता से व्याह ज्याग्रह करना सचमुच कुछ कठिन है जबिक भारतीय प्रमगाथापरम्परा में मर्यादा के हेतु अपरिमित द्वेष कलह तथा रक्तपात होना कर्तव्य सा बन गया था; किन्तु जुलेखा का हद निश्चय तथा हठ उसके पवित्र प्रेम के परिचायक हैं। मार्ग में वजीर को देखकर जुलेखा को अपने अम का ज्ञान हुआ और वह फिर विरहिणी हो जाती है। अब जुलेखा ने अपने सतीत्व की रज्ञा के लिये अस्वस्थ होने का बहाना किया।

जुलेखा के अब तक की प्रेम पीर तथा विरह का कोई प्रभाव यूमुफ़ पर दृष्टिगोचर नहीं होता । रत्नसेन के तप का प्रभाव 'पद्मावत तेहि प्रेम संजोगा, परी प्रेमवस गहे वियोगा' पद्मावती पर पड़ता है। यहाँ कवि ने बुद्धिमानी से काम लिया। यूसुफ़ के चरित्र को किव श्रत्यन्त संयत् चित्रित करना चाहता है त्र्यतः साचात्कार के पूर्व ही ऐसी चेष्टा काम चेष्टा होती जो यूसुफ ऐसे महापुरुष के उपयुक्त न थी। जुलेखा के पास दासरूप में रहकर जुलेखा के सीन्दर्य तथा काम चेष्टात्रों को देखकर एक त्रण को उस त्रोर त्राकिपेंत हो जाना त्रवश्य प्रेम स्फुरण कहा जा सकता है। किन्तु युसुफ का प्रेम लोक बाह्य या ऐकान्तिक नहीं है। उसकी भावनायें कर्तव्य बुद्धि से शासित है। वह एक च्रण के लिये उत्पन्न राग का दमन कर देता है। जुलेखा उसके स्वामी की पत्नी थी। यूसुफ का ऋपने भाइयों के प्रति व्यवहार तथा माता के प्रति प्रेम भी लोक व्यवहार समन्वित है। जुलेखा यूसुफ़ के प्रेम के कारण निन्दित होती है किन्तु वह निन्दा को उपेच्एीय मानती है। जुलेखा का प्रेम पूर्णतः ऐकान्तिक है। मिस्र में निन्दित तथा पित द्वारा परित्यक होने पर भी वह चालीस वर्ष तक यूसुफ़ की चाह में मनसा, वाचा, कर्मणा तल्लीन है। ग्रापनी सम्पत्ति, सामध्ये तथा सौन्दर्य सब कुछ स्तो देने पर ग्रात्यन्त वृद्धावस्था में नष्टपाय नेत्र ज्योति ले वह यूसुफ़ के दर्शनार्थ जाती है। उसकी इस तपस्या में प्रेम का पुनीत रूप दृष्टिगोचर होता हैं। वह हृदय में स्त्राशा का मन्दज्योति दीपक लिये यूनुफ़ मिलन को उत्सुक है। यूसुफ़ के निधन पर वही विरह व्याकुल हो प्राग्त्याग करती है। विवाह हो जाने के पश्चात् जुत्तेखा की विरक्ति प्रदर्शित करने का आशय सम्भवतः कथा में त्रालोकिकत्व का समावेश है । दाम्पत्य जीवन में यूसुफ परमप्रेमी के रूप में सम्मुख त्राते हैं। जुलेखा के प्रति डनका प्रेम त्र्यगाघ है किन्तु जुलेखा के ईश्वर भजन में किसी प्रकार का व्यवधान उपस्थित करते उन्हें किव ने नहीं दिखाया है, प्रत्युत उसकी मुविवा के लिये एक मन्दिर निर्भित करवाया गया। उसे श्रपने पुत्रों की चिन्ता तथा श्रन्य संसारिक चिन्तात्रों से मुक्त करने के लिये भी यूसुफ़ ने यथेष्ट प्रवन्ध कर दिया है। अन्तन: यह स्पष्ट हो जाना है कि सम्पूर्ण कया में जुनेखा का प्रेमी स्वरूप ही ऋधिक सम्मुख त्राता है। यूसुफ़ का प्रेम लोक व्यवहार की उपेद्धा न कर संयत तथा मर्यादित है। याकृव का पुत्र प्रेम सराहनीय है।

#### वियोग-पक्षः

'यूमुफ जुलेखा' कथा में वियोग दो स्थानों पर दृष्टिगोचर होता है:

- १. यूमुक एवं याकृब का विछोह।
- २. जुलेखा तथा युसुफ़ का वियोग।

यूसुफ़ को बन में भेजते समय याकूब पुत्र वियोग से व्याकुल हो गये। उन्हें पुत्र वियोग की पूर्व सूचना मिल गई। 'द्रुम विछोह' के पास खड़े होकर याकूब ने रो-रोकर अपने हृदय को समभाया। प्रातः से सायंकाल तक वे वैसे ही खड़े खड़े पुत्र की प्रतीद्धा करते रहे। उनके दुःख से बृद्ध भी पसीज गया:

'डारहिं डार श्री पातिहं पाता, सुना वृत्त् तिन विरहक बाता।'

याक्व का यूसुफ़ के प्रति प्रेम भी लोकबाह्य है। उन्हें लोकव्यवहार के अनुसार सब पुत्रों पर समान ममता तथा समान सम्पति भाग का प्रदान करना ठीक न लगा। अन्य पुत्र प्रतिदिन वन में पशु चारण के हेतु जाते थे किन्तु यूसुफ़ के एक दिन के प्रवास ने ही उन्हें पूर्ण वियोगी बना दिया। इन सब के अन्तर्गत एक मेद छिपा है। यूसुफ़ ईश अंशी हैं और याकूब उनके भक्त। उनके मध्य का प्रेम पिता पुत्र का प्रेम नहीं है; उपासक और उपास्य का प्रेम है। उनके प्रेम की भाँति वियोग भी लोकबाह्य है। वे जब यूसुफ़ के वियोग में नगर के बाहर कुटी बनाकर रहने लगते हैं तो एकाएक भरत का स्मरण हो आता है।

तब याकूब सो कुटी बनावा, बाह्रर नगर तहाँ चित स्रावा । रोदन भवन नाम तेहि राखा, यूसुफ़ नाम करें नित भाखा ॥

उस 'रोदन-भवन' में रो-रोकर उन्होंने ऋपनी नेत्र-ज्योति खो दी। पुत्र के सम्बन्ध की शङ्कार्ये स्वाभाविक तथा वात्सल्य भावना से ऋोतम्रोत हैं:

> केहि वन मँह तुम्ह का परहेले, तुम्ह बालक कत फिरहु ऋकेले। केहि सो सांभ ले हिये लगाउब, भोर होत केहि लाल जगाउब। केहि के सुनब मधुर रव बाता, केहि कर हिये लगाउब गाता।

यूमुफ़ भी ितृ वियोग से दुखी था। उसे विश्वास था कि उसका पिता उसके विछोह से अत्यन्त वुखी होगा। यूमुफ़ ने रो-रोकर जो कुछ अपने भाइयों से कहा वह अत्यन्त हृदयद्रावक है। यूमुफ़ की सन्त प्रवृत्ति का परिचायक है। यूमुफ़ बराबर अपने पिता तथा भाइयों की चिन्ता करता रहा। उसके मन में दुर्भाव प्रवेश न पा सका। मार्ग में माता की समाधि देख वह दुख से व्याकुल हो उससे चिपटकर रोने लगा। इस स्थल पर किव निसार ने सच्ची सहानुभृति का परिचय दिया है। यूमुफ़ को विलम्ब करते देख एक दास ने यूमुफ़ को मारा;

'जब सो दास यूसक कहं मारा, माता कबर कांपे एक बारा।'

मातृ प्रेम ऐसी ही वस्तु है। उसकी माता सर्वत्र ब्याप्त है। यूसुफ के प्रति किये गये श्रत्याचार पर प्रकृति भी चृब्ध हो उठी श्रौर उसका कर्कश स्वरूप प्रत्यक्त हो गया। जड़ हृदय में भी सहानुभूति का सञ्चार हो उठा।

> त्रांधी उठी भयो त्राँधियारा, सूमि परे निहं हाथ पसारा ! धन गरजे बादर चिंद्र त्राये, दामिनि काँध चमिक गिलराये ।

सौदागर के यूनुक मे चमा माँगते हो प्रकृति का फिर वही सौम्य और शान्त स्वरूप हो गया जो पहले था।

२. जुलेखा का वियोग ही कथा में प्रधान है। वास्त में जुनेखा का सम्नूर्ण जीवन ही वियोगमय है। संवोम का स्थल तो नाम मात्र को है।

स्वप्न में यूसक के सौंदर्य को देख जुनेत्वा विमोहित हो जाती है श्रीर यूसक की मूर्ति के श्रन्तिहित होते ही वह वियोग का प्रथम श्रनुभव करती है। उसके हृदय में श्रक्तिहाहट है जो उसे चैंन नहीं लेने देती।

उसकी श्रस्थिर तथा विह्नल श्रवस्था का वर्णन करने के लिये कवि ने श्रत्यन्त मुंदर नथा उपयुक्त उपमानों का श्राश्रय लिया है:

'विकल सरीर भयो जल पारा, विरह ऋगिन से मुठि विकरारा।'

उसका हृदय पूर्णनः यूनुफ के ध्यान में मगन था। यहाँ तक .िक सुप्तावस्था में भी उमका चेनन जगा यूनुफ की ज्योति से खालोकित रहता था। वह यूनुफ प्रेम में विल्कुल पागलों ऐसा खाचरण करने लगी। इस स्थल पर किन का वर्णन शामी परम्परा का खनुगमन करना है। प्रेन में पागल का वस्त्र फाइना, यत्र तत्र भागते फिरन, रक्त के खांयू वहाना, शरीर को च्तविच्त करना खादि भारतीय परम्परा की वस्तुर्ये नहीं हैं। इन मव कियाखों में वियोग का खोछापन छलकता है। भारतीय वियोगी का हृदय इनना विस्तृत हो जाना है कि वह खाने प्रियनम की स्मृति के साथ खपने सारे वियोग दुःख को भी चुपचाप मह जाना है। यह हो सकता है कि उसके सामान्य नित्यकार्यों में कुछ व्यक्तिम हो जाय।

गुनेत्वा की प्रियतम प्राप्ति के हेतु सर्वत्याग की भावना अवश्य भारतीय है।

जिकं तो जाकं मिसिर कहं, महाँ तो मारग मांह। छार होहुँ उड़ि जाउं ख्राब, जहाँ बसै मोर नांह॥

इस वर्णन में हृदय वेग की स्वामानिक व्यञ्जना के साथ-ही-साथ भाव का उत्कर्प भी अत्यन्त मार्मिक है। जुलेखा की अभिलापा और जायसी की नागमती की अभिलापा में कितना अधिक साम्य है:

'यह तन जारों छार के, कहों कि पवन उड़ाव। मकु तेहि मारग उड़ि परे, कन्त धरे जहं पाँव॥'

अपने पित को यूसुक स्वरूप न पाकर जुलेखा जो अभी विरह का पूर्णतः पल्ला छोड़ भी न पाई थी पुनः दुःखी हो जाती है।

लाज धरम सब छाँड़ि के त्रायों मिसिर के देस ।
चही प्रानपत मोर जो, काहु वेग परवेस ॥
'पानी हेरैं गयो पियासा, रेती देख सो भयौ तरासा ।
कोइ वोहित चिंड़ चाइत पारा,वोहित फटयो जाइ मफ्तवारा।
भयो काठ वह प्रान ऋधारा, बूड़त बहत सो ताहि मफारा।
जब वह काठ नियर भा श्राई, काल सहप भयौ दुखदाई।

इन पंक्तियों में जुलेखा की स्थिति का कितना स्पष्ट वर्णन है।

वियोग वर्णन में षट्ऋतु वर्णन तथा वारहमासे की चर्चा होती रही है। कि निसार ने भी वियोगवर्णन की इस परम्परा का निर्वाह किया है। वियोगावस्था में अपने चतुर्दिक विस्तृत प्रकृति भी दुखी दिखाई पड़ती है। वियोगी को सर्वत्र अपने वियोग की परछाहीं ही दृष्टिगोचर होती है।

> फूले फूल सिखी गुंजारहिं, लागी श्रागि श्रनार के डारहिं। मैं का करूं कहां श्रव जाऊं, मों कंह नहिं जगत मंह ठाऊं। टेसूफूल तो कीन्ह श्रंजोरा, लागी श्रागि जरें चहुं श्रोरा।

वियतम के विछोह में ऋतहायावस्था का वर्णन भी कवि ने किया है।

घन गरजें दामिनि लोकाहीं, नारि कंत के गोद छिपाहीं। हन केहि के गिउ लावें बाहीं, पावस समय देह बल नाहीं। घर हमार सब भीगा पानी, उन राजा हम वहि उतरानी।

जाड़े की रात के साथ ही साथ विरह भी बद रहा है:

जाड़ा विरह रैन जस बाढ़े, ऋरुके प्रेम फांस हिय गाड़े।

इस प्रकार प्रकृति तथा उसके विरह में साम्य और वैषम्य दोनों ही हैं । चतुर्दिक व्याप्त सुख उसे उसकी विषय अवस्था का बोध कराके दुखी कर देते हैं । और चारों और व्याप्त प्रकृति का उदास तथा निर्मम स्वरूप उसे अपने प्रति सहानुभूति प्रदर्शित करना प्रतीत होता है । वह किसी भी प्रकार सुखी नहीं है । निसार अपने बारहमासा वर्णन में अधिक सफल नहीं हो सके हैं । ऐसा ज्ञात होता है कि वे केवल एक परम्परा का अनुसरण कर रहे हैं जिससे उन्हें स्वयं विशेष सहानुभूति नहीं है, तभी तो उन्हें रितिकालीन 'लाल' की याद आ गई।

#### [ ५२२ ]

ऐसे रितु में लाल विन, कैसे जियें ललिता दई।

यह पंक्ति उन्हें रीतिकालीन कवि सिद्ध कर देती हैं।

य प्रिय निसार कवि के ऋषिकांश विरह वर्णन में भारतीय जीवन के परिचायक भावों का ही प्राधान में है किन्तु यत्र तत्र क्षारसी साहित्य द्वारा पोषित भावों के वीमत्स चित्र भी सम्मुख ऋष जाते हैं।

चैत मास तिप गयो विछोहे, तबते रकत आंसु में रोये॥
परिहं जो आंतु भूमि पर टूटी, रेंग चली जस बीर बहूटी।

नैन काढ़ दोऊ लिहिस, दीन्हेंसि देर पर डार। जैहि नैन पिउ तोहि लखों, देखों काह निहार॥

## संयोग शृंगार:

यूमुफ जुलेखा कथा में विप्रलम्भ श्रंगार ही प्रधान है। संयोग श्रंगार का वर्णन नहीं के वरावर है। किव के ऐसा करने का उद्देश्य अपनी कथा में अलौिक कव का समावेश हैं। सूफी किव निसार जुलेखा को इश्क मजाजी के चरम पर पहुँचाकर यूसुफ जुलेखा के व्याह के पश्चात इश्क हकीकी की चर्चा करना आरम्भ कर देते हैं। जुलेखा जिमने अपना सम्पूर्ण जीवन यूसुफ के लिये तपस्या करने में विता दिया था उस एक इंश्वर की कृपा से यूसुफ को तथा अपने खोये सौन्दर्य को फिर से पा जाती है। तब उसे ज्ञात होता है कि उमने इतना समय जिस आराध्य के लिये गंवाया है उससे भी अधिक रूप सम्पन्न एक परमात्मा है जिसकी आराधना करना सबका उद्देश्य है और अपनी इसी भावना के वशीभूत हो वह सांसारिक विपयों से विरत हो जाती है, अतः किव को संयोग श्रंगार का वर्णन करने के लिये उचित अवसर प्राप्त न हो सका।

## ईइवरोन्मुख प्रेमः

कवि निसार सूकी मतानुयायी ये द्यत: उनकी रचना में ईश्वरोत्मुखी प्रेम की उपलब्धि द्यत्यन्त स्वामादिक है। सूकी सायकों के व्यवहार में ईश्वर की कल्पना प्रियतम के रूप में की जाती है तथा सम्पूर्ण कथा के द्यन्त में उसे द्यन्योंकि कहकर उसका द्यथातिमक द्यर्थ स्वष्ट करने की चेष्टा होती है। किन्तु किव निसार की कथा का रूप दूसरा ही है। इसमें ईश्वर की कल्पना प्रियतम के रूप में नहीं है प्रत्युत प्रियतम के सोन्दर्य के द्याधार पर ईश्वर की कल्पना की गई है द्यौर उस काल्यनिक सौन्दर्य के वशीम्त हो द्यत्य सांसारिक विपयों का त्याग कर दिया है। तात्पर्य वह कि 'इश्क मज़ाज़ी में ही 'इश्क हकीक़ी' की द्यन्योंकित बैठाने की चेष्टा नहीं की गई है यद्यपि किव सर्वन

इसमें सफल नहीं हो सका है ! किव का प्रेमवर्णन लौकिक पन्न से अलौकिक पन्न की त्रोर त्रप्रसर होता है । ईश्वर प्रेम ही इस जगत में साध्य है। किसी यन्य का ध्यान तथा बहदेवोपासना स्रादि सब मिथ्या तथा व्यर्थ के ब्राइम्बर हैं । यक्तव पुत्र प्रेम में इतने मरन थे कि वे ईश्वरोपासना से भी विमुख हो जाते थे। ईश्वर अपने भक्तों में मिथ्या दम्भ तथा त्रज्ञान को सह नहीं सकता । वह शीघ्र ही उसे निर्मुल कर देता है । यसफ को अपने सौन्दर्य पर गर्व था। इतना कि वे उसका मूल्यांकन भी करने लगे। इसका खरइन उन्हें केवल तीन दरप में वेचकर कर दिया गया। युसुफ ने एक दिन अपने एक दास को कुपित हो पीटा । फलस्वरूप यूसुफ को भी दास के हाथों पिटना पड़ा । किन इन स्थलों पर भारतीय कर्म भावना से पूर्णतः प्रभावित दिखाई पड़ता है। एक नपस्वी की भित्ता पर ध्यान न दे याकृब अपने पुत्र के प्रेम में ही लीन रहे तथा भित्तुक ने याकृव को आप दिया ऋ दिक प्रसंग यूनुफ जुलेखा कथा में नहीं हैं। ज्ञान होना है कि दुष्यन्त शकन्तला तथा रामायण के नारद प्रसंग ग्रादि से प्रभावित होकर ही कवि ने इनका समावेश किया है। इन सभी प्रसंगों के वर्णन में कवि का उद्देश्य सांसारिक मिथ्या मोह श्रादि से ऊपर उस परमात्मा की एक सत्ता पर विश्वास स्थापित करना है । यूसुफ से वियुक्त होने पर याकुब की अवस्था वर्णन करने के बाद कवि ने कुछ स्वतंत्र चौपाइयां लिखी हैं जिनसे कवि का ताल्पर्य स्पष्ट हो जाता है ।

त्रालख छांड चित उन सौ लावे, ताकर फल मानुस ग्रम पावै। दीन दयाल करें श्रस दाया, दिये श्रन्प सुखी कर साया। तेहि दयाल कहें हश्य बिसारे, देखे निसदिन नष्ट बिचारे। फुलवाटी बहु फूल लगाये, एक ते एक सुरंग बनाये। जो मन पुहुए एक तिन लावे; जाय सूख कुछ हाथ न श्रावे। चित्र श्रनेक जो रच्यो चितेरे, मोहित होय रूप रंग हेरे। श्रावे चित्र काज कछु नाहीं, चित्र काज संवारहु मन माहीं। काहे न चित्त चितेरे लावहु, चित्र विचित्र रूप निरमावह।

जो कुछ रहे न हाथ महं, तेहि चित्त दीजिय काउ।
जो न मरे नहिं बीछुड़े, तेहि ते प्रीति लगाउ॥

यूमुफ ईश्वर की मुन्दर सृष्टि का प्रमाय है। सृष्टि को उस परमातमा की महानता मगम कर प्यार करना उचित है किन्तु सृष्टि के हेतु उस र िष्ट कर्ता को मूल जाना ठीक नहीं। इमी प्रकार किन ने जुत्तेखा को यूमुफ के विरह में अत्यन्त दुखी दिखाया है। और यह तबतक बराबर वियोगिनी ही रहती है जबतक उसका ध्यान अनेक देवी देवताओं में लगा रहता है, जैसे ही वह इन बिखरी हुई भावनाओं को एकत्र करके एक ईश्वर की और उन्मुख कर देती है उसे यूमुफ तथा अपना सौन्दर्य और सत्ता आदि प्राप्त हो जाती है। उसे विश्वास हो जाता है कि इन सब गोचर पदार्थों से ऊपर भी एक परमतत्व है जिसकी

त्राराधना ही श्रेयकर सोपान है श्रीर वह अपने चिराभिलिषत यूसुफ के प्रेम की भी उपेत्ना कर देती है।

> में तो तोहिन जान्यो, जनम ऋकारथ सोइ। धन्य गरीब नेवाज तुइं, को ऋस दूसर होइ॥

मैं बिरथा यह जनम गंवाया, प्रेम विषत मानुख सों लावा। काहे न प्रेम ऋलख तें लाऊँ, जेहितें भोख भुगत पुन पाऊँ।

जुलेखा को विश्वास हो गया था कि इस संसार की सारी वस्तुर्ये ग्रस्थिर हैं श्रतः उनकी इच्छा करना श्रनुचित है। इच्छा केवल उसी श्रमन्त शाश्वत परमात्मा के प्रेम की सराहनीय है:

मैं जीवन श्ररु रूप उनंगा, देख लीन्ह कड़ु रहे न संगा।

जाय फूल कुंमलाय जब रहे रंग न बास। तेहिते संवरहु एक वह जेहि के दुख्यो जग ब्रास॥

इस प्रकार किव ने ईश्वरोत्मुख प्रेम को शनै: शनै: जगत के प्रेम ऋाधार पर ही पुष्ट होता दिखाया है।

#### प्रेम-तत्व :

किया निसार ईश्वर के बाद प्रेम को ही वन्दनीय सममते हैं तथा संसार में सर्व-प्रथम प्रेमतत्व की ही उत्पत्ति मानते हैं। प्रेम के बाद श्राग्न, श्राग्न के बाद पवन, फिर पानी तथा पानी के पश्चात् धरती सरग, सूर्य चन्द्र तारागण इत्यादि की स्थिति इस जगत में हुई:

मुमिरौं प्रथम स्वरूप मुहावा, त्यादि प्रेम जिन वन उपजावा।

प्रेम का स्थान मानव के हृदय में है मनुष्य रचना के वाद ईश्वर ने उसे प्रेम सींप दिया I

> तेहि मौंपा वह प्रेम क थाती, दीपन मांह धरा जस बाती। रचा मनुष तेहि रूप सोहावा, प्रेम ऋास तेहि हिये छिपावा।

इसी प्रेम तत्व का संचार यूमुफ को स्वप्न में देखकर जुलेखा के हृदय में हुआ। उस स्वप्न के अन्ति ही होते ही जुलेखा की दशा तुषारहत कमल के सहश हो गई। वह चुपचाप अपनी वेदना सहने लगी। इसी मध्य उसे द्वितीय स्वप्न दिखाई दिया। यूमुफ ने विश्वास दिलाया कि वह भी जुलेखा के प्रेम में अधीर है।

## [ ५२५ ]

कहा कि ऋस मोहि उपज्यो सोगू। तुम तें ऋधिक सों विरह वियोगू॥

सदा मोहि तुम्ह नियर विसेखो, दूजे पुरुष श्रौर नहिं देखो।

मिलन में यदि विलम्ब या कठिनाई हो तो प्रेमी उसकी चिन्ता कब करते हैं।

होय विलम्ब सोच जिन मानहु, प्रेम न कतहुँ स्रविरथा जानहु।

जुलेखा को इन वचनों से ऐसा ढाढ़ मिला कि ऋव वह लोकलज्जा, संकोच सब कुछ, स्यागकर केवल यूसुफ के ध्यान में रहने लगी:

रखें लाग चित ऋविरम जोगू, भये मोहित लखि विरह वियोगू।

त्र्यौर जुलेखा त्रपने प्रियतम को सदैव के लिये अपने पास रहने को विवश करने के लिये उतावली हो गई। प्रिय को पुनः त्रहरूय होने से रोकने के लिये जुलेखा की युक्ति में किव ने कितनी कोमल कल्पना की है।

श्रवकी वेर बैर तोहिं पाऊँ, बरुनि सजल पग सांकर नाऊँ।

एक प्रिय को हृदय में स्थान दे देने पर दूसरे के लिये स्थान कहाँ। प्रिय क्या श्रौर कैसा है इसका विवेचन प्रेमी का लक्ष्य नहीं होता, वह तो प्यार करता है। उस प्रेम में स्प्रमान्यता का श्रभाव होता है:

नोर जोत मोर हिये समानी, दूसर ग्रीर कहा में जानी।

श्चन्तकाल में निर्धन, शिक्तहीन, भिखारिणी जुलेखा से जब यूसुफ ने ईश्वर से श्चपने लिये कुछ मांग लेने का त्राग्रह किया तब वह कहती है कि:

> मांगहु तुम्ह करतार तें देहिं नैन कर जोत। जेहि तें देखहूँ तोर मुख, चहौं न हीरा मोत॥

वह एक बार पिय का दर्शन करना चाहती है। संसार की सर्वाधिक मूल्यवान वस्तु भी दर्शन लाभ प्रदायनी दृष्टि के सम्मुख कुछ नहीं है।

## कथा-सङ्गठन :

'यूसुफ़ जुलेखा' प्रन्थ का कथा नंगठन श्रन्य सूफ़ी प्रेमाख्यानों की भाँति ही है। श्रन्य प्रेमाख्यानों की श्रपेद्धा 'यूसुफ़ जुलेखा' में रित भावना की उन्मुक़ ब्यंजना हुई है। किव ने नीति एवं धर्म की चर्चा श्रिषक न करके जुलेखा की प्रेम भावना का वर्णन प्रचुरता से किया है। कथा का श्रारम्भ परम्परागत है। कुरान की कथा को किव ने श्रपनी कल्पना से समन्वित करके वर्शित किया है। जुलेखा के जीवन की यूसुफ के सम्पर्क में आने के पूर्व, की चर्चा किय किल्पत है। बाद में यूसुक ख्रौर जुतेला के ब्याह एवं सन्तान की चर्चा, यूनुफ़ का प्रेमी स्वरूप, निधन एवं जुलेखा की मृत्यु ब्रादि घटनायें कुरान में नहीं हैं। फिर भी जलेखा का मिख के बजीर अजीज का सम्बन्ध स्वीकार कर लेने से कुछ र्जाटलना त्रा गई है। कथा की यही जटिलता जहाँ एक त्रोर वजीर के यहाँ दास रूप में उपस्थित युसुफ़ की सचरित्रता को दृढ़ करती है वहीं दूनरी त्रीर जुलेखा के प्रेम भाव की तीवता को पुष्ट करती है। जुलेखा प्रत्येक सम्भव प्रयास के द्वारा यू मुफ़ को ऋपना बनाना चाहती है। कामचेष्टात्रों के द्वारा, कारावास के दगड के द्वारा तथा रूप-सौंदर्य एवं पुनीत प्रेम की दुहाई देकर वह यूसुक को अपना वनाना चाहती है किन्तु यूसुफ पर इन प्रयत्नों का कोई प्रभाव नहीं पड़ता। राजपुत्री होकर भी वजीर से व्याह की स्वीकृति, हिस देश में निन्दित एवं पति द्वारा परित्यक होने पर भी यूसुफ की लगन उसके प्रेम की हदना के परिचायक हैं। इन कध्टों के मेलने के पश्चात् जब उसे यूसुफ की प्राप्ति हुई तो मानवीय गुणों के ब्यादर्श यूसुफ़ के स्थान पर उसने परमेश्वर का प्रेम ही श्रेय समभा। करान में युसुफ़ का चरित्र नवी के रूप में वर्णित है। जुलेखा का चरित्रचित्रण हेय है जबिक 'युमुफ जुलेखा' प्रेमाख्यान में जुलेखा का चरित्र त्रादर्श प्रेमिका के रूप में स्पष्ट लियान होता है। किव 'इएक मजाजी' के आधार पर 'इएक हकीकी' की स्थापना करना चाहता है। यूसुफ़ के निधन पर जुलेखा भी शोकाभिभूत होकर प्राण त्याग देती है। कवि ने कथा को दु:खान्त बनाने में ऋपना आशय स्पष्ट नहीं किया है फिर भी प्रतीत यही होता है कि पुत्र शोक से विह्नल कवि निसार ने संसार की नश्वरता के वर्णन के कारण ही कथा को दु:खान्त बनाया है।

#### रस:

कथा में शृङ्गार, बात्सल्य एवं करुण रस की चर्चा हुई है। शृङ्गार रस के संयोग एवं वियोग दोनो पत्नों की चर्चा हम पीछे कर चुके हैं। वात्सल्य रस का परिचय याकृब की यूसुफ़ के प्रति की गई चिन्ता में एवं करुण रस का परिचय यूसुफ़ के निधन पर होता है।

वात्सल्य भावना का वड़ा ही सजीव चित्रण यूसुफ़ के वन चारण जाने के समय हुआ है। यूसुफ़ के जाने के पूर्व याकृव ने उसकी वेश भूषा ठीक करके प्यार किया। जब यूसुफ़ लौटकर न आया तो याकृव पुत्र वियोग में व्याकुल हो रुदन करने लगे।

श्रपने हाथ सों केस बनाये, श्रीर पितें बागा पहिराये। वार वार लें हिये लगावा, माथा तें चख जल भरि श्रावा।

उनकी चिन्ता एवं पुत्र प्रेम इन पंक्तियों में साकार हो उठा है:

केहि वन महं तुम कां परहेले, तुम्ह बालक कत फिरहु अकेले।

## ( ५२७ ]

केहि सो सांभ्र ले हिये लगाउव, भोर होत केहि लाल जगाउव। केहि के सुनव मधुर रस बाता, केहि कर हिये लगाउव गाता।

#### करुण रसः

यूसुफ़ निधन प्रसङ्ग में करुण रस प्राप्त होता है। यूसुफ़ की मृत्यु हो जाने पर जुलेखा विलाप करती है:

चालीस बरस जोग में कीन्हा, सुन के नांव सबै कुछ दीन्हा। जब तोर नांव सुनाते कोई, पावे लाख देऊं जो कोई। बीस बरस रह्यों दरस ऋधारा, बीम बरस सुन नाम सँथारा।

इस विलाप में किञ्चित वीभत्सता त्या जाती है जब जुलेखा त्रपने दानों नेत्र निकालकर यूसुफ़ के शव पर फेंक देती है:

> नैन काढ़ि दोउ लिहिस, दीन्हेंसि देर पर डार। जेहि नैनन पिउ तोहि लखौं, देखौं काह निहार॥

इसके साथ ही जुलेखा भी वहीं प्राण्त्याग कर देती है:

स्ताय पछार जो छार पर, करें त्र्याह एक बार। पंछी प्रान सों उड़ि गयो, रहे छार मह छार॥

#### छन्द:

'यूसुफ जुलेखा' प्रन्य की रचना भी दोहा चौपाई के कम से हुई है। किय ने एक अर्द्धाली को ही चौपाई मान लिया है। नौ अर्द्धालियों के बाद एक दोहे का कम सम्पूर्ण ग्रंथ में निबाहा गया है। इसके अतिरिक्त किय ने पट्ऋतु वर्णन के अन्तर्गत सोरठा एवं सवैया का भी प्रयोग किया है। पहले कुछ अर्द्धालियों एवं दोहे में उसी ऋतु का वर्णन करके फिर किव ने सवैया में उसी विषय का प्रतिपादन किया है।

#### सर्वेया :

सूखि समुन्द्र गये रिव तेज, सूखि गये सरिता जलधारी। सूखि गये पुहुमीपति मन्दिल, सूखि गये जल मेघ मुखारी।

सूखिह कूप तझाग लता दुम, बेलि बली बन श्री फुलवारी। सूखिह निसार श्रंबुनल सूखिह, नाहिन ये श्रंखियान दुखारी॥

#### सोरठा ३

चहुँ दिस बजे निसान, हिये स्त्रान जागा मदन। केहि विधि रहे परान, विरह बान वेधे सदा॥

#### श्रलंकार:

किव निसार के काव्य में भी सादृश्यमूलक ख्रलंकारों का प्रयोग ही ऋषिक हुआ है। उपमा, रूपक, उल्लास, दृष्टान्त, प्रतीप, ख्रनुप्रास ख्रतिश्योविस्त ख्रादि ख्रलंकारों का प्रयोग है।

#### दृष्टान्तः

दिये बहुत दुख संत कंह, करें बहुत उद्घार। जैसे कंचन कीजिये खरा ऋगिन मंह डार।

### अनुप्रासः

डारहि बार श्री पानाहिं पाना, सुना वृक् निन विरहक बाना ॥

### उल्लेख:

कोउ कहें ऋहै तम राजा, सोहै तहवां जोत विराजा। कोउ कह ऋहे निवेस सोहावा, बरत हेत कालिंदी ऋावा। कोउ कहै कि नागिन कारी, दीन्ह छांड़ि मन सों उंजियारी। कोउ कहै श्याम ऋलि मोहा, पुहुप पराग ऋाय तेहि सोहा।

#### भाषाः

'यूसुफ जुलेखा' प्रन्थ की भाषा भी साधारण बोलचाल की श्रवधी है। फारसी, श्ररबी या संस्कृत के तत्सम शब्दों का प्रयोग ग्रन्थों में नहीं है। किव ने मुहाबिरों का प्रयोग भी किया है जैसे श्राँखों में सरसों का फूलना, चाटक लगना, जर के छार होना, पंछी करते उड़ भागा, भवन का काट खाना श्रादि मुहाबिरों के प्रयोग से भाषा श्रौर भी सरल हो गई है। किव ने किवत्तों एवं सोरठों में जहां श्रृतु वर्णन किया है वहां भाषा कुछ ब्रजभाषा से भी प्रभावित है।

कवि निसार के वस्तु वर्णन परम्पराभुक्त है । नगर महल यात्रा का वर्णन विस्तृत नहीं है। यहां तक कि यूसुफ ब्रौर जुलेखा के व्याह का वर्णन भी विशेष नहीं है। ऐसा ज्ञात होता है कि इन वर्णनों में किव का मन विशेष नहीं रमा है। पट्ऋतु, वारह मासे, नखिशाख द्यादि का वर्णन द्यवश्य विस्तार से है।

### रूप-सौन्दर्य-वर्णन :

यह वर्णन भी परम्परागत उपमानों के ऋाधार पर ही है। किव ने सृष्टि के प्रत्येक सुन्दर पदार्थ की योजना जुलेखा के रूप-सौन्दर्य वर्णन में कर दी है। यद्यपि यूसुफ के ऋदितीय सौन्दर्य के ऋाधार पर ही कथा की गित है किन्तु किव ने उसका वर्णन ही नहीं किया। सम्भवत: उसे मानुष समान कहकर किव ने उसपर ऋपनी दृष्टि निचेष की ऋसमर्थता सूचित की है। इससे या तो यह ज्ञात होता है कि किव में स्वतन्त्र उद्भावना की चमता नहीं है, वह केवल परम्परागन वर्णनों के ऋाधार पर नारी सौन्दर्य की चर्चा ही कर सकता है या फिर वह उस महानता को व्यञ्जित करना चाहता है जिसके चित्र की रचना में भये न केते जगत के चतुर चितरे कर' कथन सत्य बैठता है।

जुलेखा का रूप वर्णन दो स्थानों पर है। प्रथम तो उसके रूप-सौन्दर्य का वर्णन उस समय है जब वह प्रेम या वियोग दोनों से ही अपिरिचित है। द्वितीय स्थान पर वह पुनः अपना गत सौन्दर्य प्राप्त कर विवाह की सज्जा धारण करती है। इस स्थल पर बारहों आमूषण, सोलहों शृंगार तथा नखशिख का पुनः वर्णन है। जुलेखा का रूप सौन्दर्य अनन्त है उसे देखकर किसी का चेत रहना असम्भव है—'बाउर होय जो दरसन हेरा'; जुलेखा के सौन्दर्य और प्रकृति सौन्दर्य में साम्य है:—

दामिन श्रम वह मांग सोहाई, केस धमन्ट घटा जस छाई।
नयन वर्णन में किव की उपमा बिहारी के वर्णन से साम्य रखती है।
सेत साम श्रक श्रक्त सोहावा।
बिख श्रमिरन मधु घोर दिखावा॥

जुलेखा को विश्वकर्मा ने स्वयं रचा है । सुन्दर कपोलों पर तिल की रचना उसे कुटिष्ट से बचाने के लिये है:—

'विमुकरमे लिक मुधर कपोला, दीठि परे तिल दीन्ह अमोला।

जुलेखा की मुसकान में जीवनदायिनी शिक्त है । उसका हास्य त्रमृत के समान माधुर्ययुक्त, शान्त तथा शीतल है ।

'जो वह अधर मधुर मुसकाई , तो मिरतक कंह देत जियाई।'

इस कथा में त्रान्य सूकी किवयों की भांति नारी रूप में ईश ग्रांश की कल्पना नहीं की गई है, त्रात: जुलेखा के रूप वर्णन में किव ने कहीं भी रहस्यमय परोद्याभास का वर्णन नहीं किया है। उसका रूप वर्णन सौन्दर्य वर्णन मात्र है। किया ने यूसुफ के रूपवर्णन का प्रयास ही नहीं किया । जुलेखा की कटि-सूद्भता का वर्णन किव ने निर्मुण-सगुण भावना के सुद्भ भेद का त्राधार लेकर किया है:—

> निरगुन सरगुन पाव जस, तस कटि परै न देखि। त्रावर ऋंग देखें नयन, मागहिं लंक विसेख॥

# स्वभाव-चित्रगाः

'यूसुफ जुलेखा' में पात्रों का स्वभाव चित्रण किन्हीं वर्गगत या व्यक्तिगत विशेषतात्रों के त्रानुसार नहीं है। त्राधिकतर पात्रों के सामान्य स्वभाव का ही वर्णन है।

यूसुफ जुलेखा कथा में त्रारम्भ से त्रन्त तक रहने वाले पात्र तीन हैं। याकू अ, यूसुफ तथा जुलेखा। पहले हम इन्हीं के स्वभाव का चित्रण करेंगे।

## यूसुफ :

नायक होने की प्राचीन पद्धित के अनुसार यूसुफ के चिरत्र में आदर्श गुणों की स्थापना है। यूसुफ अपने वालयकाल में पिता का मक्त है यद्यपि उसके भाई उससे ईर्घ्या करते हैं, डाह रखते हैं तथापि वह उन सर्वों का भी हितचिन्तक है। अत्यन्त सुन्दर होने पर भी केवल एक स्थान पर ही उसके सौन्दर्य गर्व का कुछ आभास मिलता है। बन के मार्ग में जाते समय धूप तथा प्यास ने व्याकुल यूसुफ जिस सौजन्यता से अपने भाइयों से विनय करता है वह सराहनीय है। जब उसक भाइयों ने उसे कुयें में ढकेल दिया तब वह रो रोकर यही विनय करा है कि उनके इस व्यवहार से पिता को अत्यन्त दुःख होगा। वे उसके पिता की भली प्रकार चिन्ता करें। उन्हें किसी प्रकार का कष्ट न होने दें। उसके इस संदेश को पढ़कर बनगमन के समय राम के संदेश का ध्यान आ जाता है। मार्ग में दास न होते हुये भी भाइयों की सम्मान रहा के लिये सत्य का उद्घाटन न करना, अत्यन्त रूपवती जुलेखा के प्रेम को भी कर्तव्य भावना के वशीभूत हो ठुकरा देना उसकी सज्जनता के प्रमाण हैं।

यूसुफ के भाइयों ने उसके प्रति अनेक प्रकार के अत्याचार किये। फिर भी अकाल के समय यूसुफ ने अपने भाइयों की द्वेष रहित सहायता की। अरबों की ऐसी प्रतिकार भावना प्रधान लड़ाकू जाति में ऐसे शान्त शीलवान चिरत्र की स्थापना सराहनीय है। विवाह के पश्चान् यूसुफ के प्रेमी स्वरूप के दर्शन होते हैं।

#### याकुब :

याकृत के चरित्र में नवी के समान उच्चता नहीं है। यूसुफ सौन्दर्यवान तथा गुणवान अधिक थे अत: याकृत का उन्हें प्रेम करना स्वाभाविक है किन्तु इसी के आधार पर अन्य पुत्रों की अवहेलना करना उचित नहीं था। छोटे होते हुये भी अपने अन्य पुत्रों से यूसुफ

# [ ५३१ ]

को ऋधिक भाग देना, अन्य के रात दिन कार्यरत रहते हुये भी यूसुफ को किसी कार्य में भाग न लेने देना उचित नहीं था।

पुत्र वियोग में याकूब उसी की स्मृति में दिन व्यतीत कर देते हैं त्रीर त्रान्त में यूसुफ के राज्यकाल में सुख भीग कर इस संसार से प्रयाण करते हैं। याकूब के चिरत्र में पुत्र प्रेम को ही प्रधानता है। उसी के कारण त्रान्य पन्न उपेन्तित जान पड़ते हैं।

# जुलेखाः

जुलेखा अत्यन्त रूपवती होने पर भी सरल है। वह यूसुफ के प्रेम में अपना सर्वस्व अपीय कर देती है। यूसुफ के मिस्र में होने की सूचना पाने पर वह अपने पद से नीचे एक वजीर के साथ व्याह करने को तैयार हो जाती है। किन्तु वजीर को यूसुफ स्वरूप न पाकर फिर वियोग मग्न हो पतिव्रत धर्म का पालन करती है। अपनी भावना में दृढ़ किसी भी परिस्थित में अपने निश्चय से न डिगनेवाली जुलेखा अन्त तक यूसुफ की प्रतीचा में रहती है। वही जुलेखा यूसुफ प्राप्ति में ईश्वरानुकम्या का आभास पा ईश्वर चिन्तन में उतनी ही दृढ़ता से लग जाती है। सन्पूर्ण कथा में जुलेखा के चरित्र की निश्चयात्मक एवं दृढ़ प्रवृत्ति की ही प्रधानता दृष्टिगोचर होती है।

'यूसुफ जुलेखा' प्रन्थ में वियोग एवं रित भावना का बड़ा सजीव तथा स्वाभाविक चित्रण हुन्ना है।

# प्रेम-चिनगारी

# ( शाह नजफत्राली सलोनी कृत )

'प्रेम-चिनगारी' के रचयिना शाह नजफत्रली सलोनी हैं। इनके जन्म एवं मृत्य संवत का उल्लेख इस प्रनथ में नहीं है। इनका स्थितिकाल वि० सं० १८६० के लगभग ही होगा जो कि इनके त्राश्रयदाता रोवां नरेश महाराज विश्वनाथ सिंह का समय है। महाराज विश्वनाथ सिंह धर्मात्मा एवं सन्त फकीरों का ब्रादर करने वाले थे। वे स्वयं विद्वान, लेखक ख्रीर कवि थे। शाह नजफग्रली दोनों ग्राखों से ख्रन्धे थे ख्रीर महाराज उन्हें दो रूपये रोज गुजारा देते थे। महाराज विश्वनाथ सिंह जी के दीवान वंशीधर जी इस बात से वहुन चिढ़ते थे। कहते हैं कि एक वार कुछ सौदागर वेचने के लिये थोड़ा लाये। महाराज ने एक थोड़ा पसन्द किया। हुकुम हुन्ना कि शाह साहब से पूछा जाय कि घोड़ा कैसा है। शाह साहव ने अपन्धे होने के कारण घोड़े को इधर-उधर टटोल कर कहा घोड़ा क्या है भैंसा है। दीवान बंशीधर यह सुनते ही बिगड़ उठे। महाराज ने त्राज्ञा दी कि घोड़े की परीचा की जाय। चाबुक सवारों ने उसे दौड़ाकर थका डाला । गर्मी से तंग होकर घोड़ा पानी में घुस गया । सौदागर बुलाये गये । पूछने पर ज्ञात हुन्ना कि जानवर जब बछेड़ा था इसकी मां मर गई थी स्त्रीर मैंस का देश पिलाकर इसका पालन हुआ था। दीवान साहब बद्दत लिज्जित हुये। कहा नहीं जा सकता कि इस कथा में कितना सत्य है किन्तु शाह नजफन्नली दिव्य दृष्टि सम्पन्न थे यह वात प्रसिद्ध है। एक ग्रौर घटना इसी प्रकार है कि होली के दिनों में शाह साहब दर्वार में पहुँचे। महाराज ने पृछा शाह साहब बताइये बाबू साहव (महाराज रघुराज सिंह) क्या पोशाक पहिने हैं शाह साहव वोले कि ग्राज तो बाबू साहब दूल्हा बने हैं। इसी पर रवराज सिंह जी ने यह दोहा कहा:

> शाह सलोने जो बसें पीर ऋता के पार। श्रीर के नैना दोय हैं नजफ शाह के चार॥

शाह नजफ साहब सलोन जिला रायबरेली के निवासी थे श्रोर उनके पीर का नाम शाह करीम श्रात था। इनके प्रन्थ 'प्रेमचिनगारी' के श्रातिरिक्त 'श्रखराबटी' का उल्लेख भी मिलता है जो उपलब्ध नहीं है। प्रेमचिनगारी की पुरानी पान्डुलिपि फारमी लिपि में श्री श्रख्तर हुसेन निजामी, एम. ए. को रीवां में ही उपलब्ध हुई है। लेखिका को श्राप ही से यह प्रन्थ प्राप्त हो सका है। श्रखराबटी के कुछ छन्द भी उनके पास हैं। श्रखराबटी के बत्तीसवें छन्द में इसका रचना काल इस प्रकार दिया गया है:

### [ ४३३ ]

सन् वारह से चौवीस, एकतिस श्रच्छर व्र्फ। कह्यो नजफ श्रयत्र रावटी, मनहि परा जस स्फा।

इसका रचना काल हि॰ सन् १२२४ ईसवी सन् १८०६ हुम्रा। रीवां के इतिहास में यह महाराज जयसिंह का समय है। किन्तु शाह साहव के इस समय के जीवन के बारे में ऋधिक ज्ञात नहीं है।

इनकी मजार रीवां में ही इमाम शाह की दरगाह के वाहर बनी हुई है। ये हाफिज थे। सम्पूर्ण कुरान इन्हें कंठस्थ था।

शाह नजफ त्राली का खर्च बहुत मामूली था त्राौर ये त्रापना त्राधिकांश धन दान कर देते थे। त्रापने जीवन काल में एक मिस्जद की नींव भी इन्होंने डाली थी जो तुर्कहटी की मिस्जद कही जाती है। प्रेमिचनगारी का रचना काल सन् १२६१ है।

#### कथा-सारांश:

प्रनथ के त्रारम्भ में किव ने निर्मुण वन्दना, मुहम्मद साहब की प्रशंसा, चार खलीफाओं एवं इमाम हसन तथा हुसेन का गुणगान तथा पीर की चर्चा की है। किव ने मौलाना रूमी की मसनवी की दो हिकायतों का हिन्दी में उल्था किया है। मौलाना रूमी की पहली कथा में मानव को बांमुरी मानकर सूकी ब्राह्मैतवाद का स्पष्टीकरण है। शाह साहब स्वयं भी बाँसुरी की ध्वनि के प्रेमी थे और उन्होंने बांसुरी की कथा को बड़ी रुचि से लिखा है। दूसरी कथा हजरन मूसा पैगम्बर और गड़रिये की है जिसमें निर्मुणवाद की चर्चा है।

# पहली बांसुरी की कथा:

वांसुरी की हृदय द्रावक ध्विन विरह कथा है जो वह सारे संसार को सुनाती है। वह अपने वन से अलग कर दी गई। उसके हृदय को वेघकर वांसुरी बजाने वाला अपनी ध्विन इस संसार में व्याप्त करता है जिसमें वांसुरी का विरह भी लगा हुआ है। बांसुरी की यह ध्विन तो प्रत्येक प्राणी सुन लेता है किन्तु उसके गुत मेद को विरला ही समभ पाता है, जो कोई उस मेद को समभ लेता है वह निगुण नत को भी जान जाता है। वास्तव दें यह बांसुरी प्रेम की बांसुरी है। इसकी ध्विन मानव हृदय को प्रभावित करके उसे परम प्रेम का विरही बना देती है। इस बांसुरी की ब्विन को मुनकर मानव के सारे माया जाल नष्ट हो जाते हैं और वह केवल उमके प्रेम में आतनद लाभ करता है एवं उसके वियोग में सन्तप्त एवं उन्मादित हो जाता है। इस वंशी में बनाने वाले की ध्विन प्रसारित है। वास्तव में आतमा केवल उन्न परमात्मा की

सन् बारह से यक्सठ माहां। कहि यह कथा प्रेम श्रीताडां॥

स्रिभिन्यक्ति का साधन मात्र है। वह प्रियतम सब प्रेमियों के हृदय में निवास करता है। केवल वही मानव धन्य है जिसके हृदय में परमात्मा का निवास है। इस जगत में सर्वत्र केवल उसी की ज्योति प्रकाशित है जिसका हृदयमुकुर स्वच्छ होता है। वह स्रिपने हृदय में ही ज्योति के दर्शन कर लेता है।

# कथा हजरत मूसा 'पैगम्बर' और गड़रिये की :

एक बार हजरत मूसा श्रमण कर रहे थे तभी मार्ग पर उन्हें एक चरवाहा दिखाई दिया। वह गड़िरया प्रेम में इतना उन्मत्त था कि निरन्तर परमेश्वर के ध्यान में मगन उसके प्रति अपनी प्रेम भावना को व्यक्त करता जाता था। वह सब प्रकार से परमेश्वर की सेवा करके आनन्द लाभ करना चाहता था। उसकी इस प्रेमोन्मत्त दशा को देखकर हजरत मूसा ने पूछा कि वह किसके प्रति ऐसी भावनायें व्यक्त कर रहा है। हजरत मूसा ने यह जान लेने पर कि वह परमेश्वर का ध्यान कर रहा है उसे बहुत घिकारा और कहा कि 'परमात्मा ज्ञानगम्य है, उसके प्रति प्रेम की ऐसी भावनायें व्यक्त करना गुनाह है।' चरवाहा इस उपदेश को सुनकर बहुत निराश हुआ और अत्यन्त दुखी एवं जीवन से विरक्त होकर जंगल की और भागा। परमेश्वर को मूसा का यह उपदेश उचित नहीं लगा और उसने तुरन्त उनके पास प्रेमोपदेश पूर्ण संदेश भेजा जिसे सुनकर मूसा उस चरवाहे के पीछे दौड़े। बहुत खोज एवं कष्ट के पश्चात् जब वह चरवाहा मिला तो मूसा ने चमा याचना की और उसके प्रेम भाव की सराहना की किन्तु मूसा की चेतावनी ने चरवाहे के बीच से प्रिय और प्रेमी की देत भावना भी मिटा दो थी और वह जीवन-मुक्त हो चुका था। जिस प्रकार वंशी की ध्वनि के द्वारा उसके बनाने वाले को पहचाना जाता है उसी प्रकार आत्मदर्शन परमस्वरूप का दर्शन करा देता है।

#### भाषा :

'प्रेम चिनगारी' की भाषा त्र्यवधी है। भाषा स्वष्ट तथा सहज एवं बोधगम्य है।

### रसः

शान्त रस ही इस अन्थ में उपलब्ध होता है क्योंकि वैराग्य या निर्गुण सिद्धान्त की ही व्याख्या की गई है अत: निर्वेद प्रधान है। अलंकारों का समावेश सिद्धान्त निरूपण के कारण सम्भव न हो सका।

## विशेष:

किव ने समी की मसनवी की दो हिदायतों का निलक या व्याख्या ही इस कथा में की है। किव स्वयं लिखना है कि उसने मौलाना समी की कुछ बातों का तिलक बनाया है श्रौर उसे श्रपने विचारानुसार 'प्रेम चिनगारी' नाम दिया है । कवि व्याख्या करने में कहाँ तक सफल हुत्रा यह उसकी कुछ पंक्तियों से स्पष्ट हो जायगा।

'सुनो, बांसुरी ऋपनी व्यथा गा गाकर सुना रही है। जब से मेरा विछोह बन से हुऋ। है मेरे इस रोदन गायन ने कितने ही नर नारियों के हृदय को द्वित किया है। यदि सुभे मेरे ही समान विरही हृदय मिल जाय तो में उसे ऋपनी विरह व्यथा समभा सकने में सफल हो सक्गी। प्रिय का विरही सदैव उससे मिलने की ऋाकां हा रखता है वै।'

> सुनो कथा बांसुरिया गावै, बिछुड़न की गति रोय सुनावै। बन सों काट भई हम न्यारी, सबद सुनत रोवें नर नारी। छाती टूक टूक के पाऊँ, तौ बिरहा के चोप सुनाऊँ। पिय से मिल बिछुड़े जो कोई, फेर मिलन जो है निन सोई।

'मैंने अपनी इस दुखपूर्ण गाथा को सभी से व्यक्त किया। सुखी और दु:खी सभी ने मेरी गाथा को सुना। सभी ने अपने विचारानुसार मेरी ध्विन का अर्थ लगाया। मेरे तत्व को सममने का प्रयास किसी ने नहीं किया। मेरा रहस्य मेरी ध्विन (सुर) में ही छिपा हुआ है किन्तु नेत्रों और कानों में यह चमता नहीं है कि वे उसे समम सकें। शरीर और आत्मा के मध्य कोई ऐसा अभेद्य रहस्य नहीं है जो जाना न जा सके किन्तु फिर भी आत्म- ज्ञान किसी को उपलब्ध नहीं हो पाता।'

में सब सों धुन रोय सुनावा, सुखी दुखी सब धुन सुन पावा। त्र्यापन मत जान्यो सब कोई, मीत भये मेरे सुन सोई। गुपुत भेद कोऊ निहं वूभे, जेहि वूभे निर्मुन छिब सूभे। भेद मोर धुन सों निहं न्यारा, चख सखन पैनिहं उजियारा।

मेरे ध्यान वस्यो इक बारा, 'मौलाना रुमी' उजियाता। चुन चुन कुछ बेतें तिनकेरी, लाल रतन सौं श्रिधिक उनेरी। तिन 'बैतन' कर तिलक बनाइयों, हिन्दी भाषा में कहि गायों। मन उपजा तस किझो बिचारी, राख्यो नाम प्रेमचिनगारी।

R. Listen to the reed how it tells a tale, complaining of separations saying Ever since I was parted from the reed had, my lament hath caused man and woman to moan.

I want a bosom torn by severance, that I may unfold (to such a one ) the pain of love desire.

Every one who is left far from his source wished back the time when he was united with it.

<sup>(</sup>Translation of Book J. Nicholson)

जीउ से देंह देंह से जीऊ, विलग नहीं जल दूध में घीऊ। पै उधरें जिय के जब नैना, तब सूफी बूफी यह वैना।

'वंशी की यह ध्विन अग्नि के सदश है। यह वायु नहीं है। वह जो इस अग्नि को हृदय में धारण नहीं करता है महत्वहीन है। वंशी के अन्तर में प्रेम की अग्नि है। मधु (शराव) में प्रेम का आकर्षण है। बांसुरी प्रत्येक विरहिन की संगी है। इसके स्वर मर्म-भेद करते हैं।'

'श्रामी कृकि य वंसी केरी, बाउ न होय जो लागै सेरी। जेहि हिय प्रेम न श्रामि लगावै, सुफला होय जो जन्म न पावै। प्रेम श्रामि वंसी भितराहीं, प्रेम उबारु भरा मधु माहीं। प्रीतम के बांसुरिया न्यारी, जाके सुनत हरें मत सारी। भरम लाज के टाटी टोरी, बीच के श्राड़ फांद के डोरी।

'बंशी वाले के समान विष और उसके प्रभाव की चीए करने वाले से समन्वित कोई एक वस्तु प्राप्त नहीं होगी। वंशी के समान हृदय बिदारक ध्विन करने वाला कोई प्रेमी इस संसार में दिखाई नहीं देता। बंशी की ध्विन सुनकर नेत्रों से अश्रुप्रवाह होने लगता है। बंशी की ध्विन मजनुं के समान प्रेमोन्मत्त बना देती है'।

> बंसी श्रस देखा निहं कोऊ, जामें विष श्रौ मारग दोऊ। बंसी श्रस धुनि क्कनहारा, प्रेमी नहीं लखौं संसारा। बंसी कै भाषा सुन ताती, मध मधष है रकत सौं राती। प्रेम कथा वंसी जब गावै, मजनुं के विरही बौरावै।

# हजरत मूसा और गड़रिया :

एक बार मार्ग में हजरत मूसा को एक चरवाहा मिला जो प्रेमोन्मत्त था श्रीर ईश्वर के प्रति इस प्रकार कहता जा रहा था कि ये मेरे प्रियतम तू कहां है मैं तुम्हारा सेवक वनकर तुम्हारे सम्मुख खड़े रहना चाहता हूँ। यदि तुम्हारी चरणपादुका दूटी है तो में उसे बनाना चाहता हूँ। तुम्हारे केश विन्यास, तुम्हारे श्रेगार एवं भोजन पान का भार में अपने ऊपर लेना चाहता हूँ। यदि तुम्हारे श्रीर में कोई रोग हो तो मैं उसको दूर बन्ना चाहता हूँ। मेरी इन्छा है कि मैं रात दिन तुम्हारे साथ रहूँ।

'म्ला' नवी चने मग माढां, लखें एकु चरवाहा ताहां। वाउर भेषु प्रेम मद माता, भाषे यहै कि ए जगदाता। कहां कहां तुई प्रीतम मोरे, सेवक तोर रहीं कर जोरे। पग पनही टूटी लखि पाऊं, टांक मुधार तोहीं पहिराऊं। कंघी करों केश निखारों, भारों बार संवार सुधारों। कापड़ तीर धीय उजियारे, चीलर काड़ करों सब न्यारे। श्रच्छत दूध लाय श्रीटाऊं, घाल कटोरा तोहि पिलाऊं। जो कुछ रोग होय तोरी काया, मीन करें जस मीत की दाया। तस धर चीन मीन होइ तोरा, संधु देऊ तिहरों निस भोरा।

हजरत मूला के कहने पर जब वह गड़िरया दुखी होकर जंगल की श्रोर भाग गया तब ईश्वर ने उन्हें यह संदेश भिजवाया कि 'तुमने मेरे सेवक को मुक्त से पृथक कर दिया है। तुम नबी हो श्रात: तु हारा कर्तव्य भूली भटकी श्रात्माश्रों का मुक्त से संयोग कराना है, वियोग कराना नहीं। यथासंभव तुम्हें मेरे प्रेमियों को मुक्त से वियुक्त नहीं करना चाहिये। उस भोले प्रेमी के लिये प्रेम करना सराहनीय, तुम्हारे द्वारा उसका मुक्त से विरक्त करना निन्दनीय है। उसके लिये वही श्रमृत हैं। तुम्हारे लिये यह विष है। उसके लिये वह जोति है। तुम्हारे लिये श्रीर तुम्हारे लिये कांटा है। उसके लिये भावावेश में श्राना पुषय है श्रीर तुम्हारे लिये पाप है। उसको सब कुछ श्रानन्द है तुम्हारे लिये केवल संताप है। श्रपनी परिस्थित के श्रनुसार ध्यान धारणा करके मेरे पास श्राने का प्रयास सराहनीय है। हिन्द में हिन्दी श्रीर सिन्ध में सिन्धी के द्वारा ही मेरी श्राराधना करनी चाहिये'।

सो उपदेस न हरि को भायो, मूसें वेग संदेस पठायो। सुमिरन करत तपा भटकाई, मोसे प्रेमी मोर छुड़ाई। तुईं विछुड़े दरसावन आये, को तुईं मिले छोड़ावन आये। सको तो जिन विछुड़ान मग धाओ, मिला होइ तेहि जिन विछुड़ाओ। श्रोहि करत तोहि निन्दा होई, महि पर श्रोहि तोहिं विष होई। वाको जोत तोहिं है आगी, श्रोहि फूल कांटा तोहि लागी।

वाको सुफल पुनि तोहि ऋहै सो पाप। वाको सब गुन नीक है तोकों है संताप॥

मैं नहिं काज कीन्ह ऋस कोई, जासों मोंहि लाभ कुछ होई।

हिन्दी भाषा में करें; हिन्दी जाप हमार। सिन्धी करें सिन्धी में, मुमिरन मोर सुधार॥

ऊपर कुछ छन्दों के यथानुवाद को देखकर यह स्पष्ट हो जाता है कि कवि शाह नजफ अली सलोनी अपनी साधारण बोलचाल की भाषा में रूमी की हिकायतों का उल्था करने में निश्चित रूप से सफल हुये हैं।

# नूरजहां

# ( ख्वाजा ग्रहमद कृत )

किष का निवास स्थान प्रतापगढ़ तहसील के थाना जेठवारा के अन्तरगत बाबू गंज नाम का गांव था।

इनके पिता का नाम लाल मोहम्मद तथा बाबा का बेचू था। इन्होंने ऋपने गुरु का नाम मोहम्मद ऋमीन दिया है। इनके पिता एक गरीब किसान थे।

प्रन्थ का रचनाकाल संवन् १९६२ है। कवि ने प्रन्थ की प्रेरणा मिलक मोहम्मद जायसी की पद्मावत एवं कामिम शाह की हंस जवाहिर से पाई थी १।

ख्वाजा ब्रहमद ने श्रपना जन्म काल सन् १८३० या संवत् १८८७ वि० वतलाया है। इनका जन्म एवं निवास स्थान बाबू गंज नामक गांव था। इनके वंश वाले भी भाषा प्रेम रत के रचिवता शेख रहीम की भांति ब्रान्सारी कहलाते थे। पता चलता है कि ख्वाजा ब्रहमद ने श्रपनी न्रजहां नामक रचना मृत्यु से केवल दी माह पूर्व की थी। ये लगभग ७५ वर्ष की ब्रायु पाकर मरे थे ब्रीर सम्भवतः इस बीच उन्होंने स्फुट काव्य रचनाएँ भी की थीं।

#### कथा-सारांश:

सरनदीप के अर्न्तगत ईरान गढ़ नामक एक नगर था, वहां के सुल्तान का नाम मिलकशाह था। वह शासन दच्च एवं लोक प्रिय था। उसकी पटरानी का नाम नूरताब था। पुत्राभाव में दंपित अत्यन्त चिंतामग्न रहते थे। एक दिन सुल्तान अत्यन्त दुःखी

५. मिलक मोहम्मद पुरुष न श्राना। कथा पदुमिनी कीन बखाना॥ गढ़ चित्तीर श्री सिंघल दीपा। लिखेउ बखान सो प्रेम सर्नीपा॥ श्री कासिम जस दिया बादी। लिखेउ हंस के कथा सो श्रादी॥ बलख पी चीन प्रेम रस बोवा। लिखेउ श्ररथ जनु समुद विलोवा॥ श्रहमद तुम इन सबके चेला। इनके संघ चरन दे ठेला॥ जहं लो मीत संघ ई रहेऊ। बन हिंछा के सब मिलि कहेऊ॥ लिखी समुमि किंडु प्रेम कहानी, प्रेम विरिद्ध के करहू किसानी॥

होकर घरसे निकल जंगल में किसी नदी के तट पर तप करके लगा । उसके ध्यान करते ही दस्तगीर नामक पीर ने उसे दर्शन दिया ।

राजा की चिन्ता एवं दुख का परिचय पाकर पीर ने उसे एक सुन्दर पुत्र प्राप्ति का त्राशीर्वाद दिया। सुल्तान त्रपने घर लौट त्राया त्रौर यथासमय उसके त्रात्यन्त सुन्दर खुरशेदशाह नाम का पुत्र उत्पन्न हुत्रा। खुरशेद ने एक दिन स्वप्न में स्वर्णसिंहासनासीन एक सुन्दरों को देखा जिसे देखते ही उसकी नींद टूट गई त्रौर वह विरह में पागल हो उठा।

इधर रूप शहर के सुल्तान की पुत्री गुलबोस ने स्वप्न में खुरशेद को देखा ब्रौर उसके प्रेम में दिवानी हो गई।

इसी प्रकार खुतम शहर का सुल्तान खबरशाह था जिसकी रानी का नाम सभाजीत था। इनके एक अत्यन्त सुन्दरी पुत्री थी जिसका नाम नूरजहां था। नूरजहां की एक सखी सुमित नाम की थी जिसका पिता कवलकेस परियों का राजा था, सुमित एक ही दिन में सातों द्वीपों में अमण कर लेती थी। एक ही दिन में नूरजहां ने सुमित से अपने योग्य वर दूढ़ने को कहा, सुमित यह सुनकर बरकी खोज में उड़ चली। उड़ते उड़ते वह रूपनगर पहुँची जहां उसने रिनवास में खुरशेद का चित्र रक्खा देखा। चित्र को अत्यन्त सुन्दर देखकर सुमित सखी का रूप धारन करके गुलबास की सिखयों के मध्य बैठ गई। एक सखी ने उसे बताया कि वह चित्र ईरान के राजकुमार खुरशेद का है जिसे स्वप्न में देखकर गुलबास वेकरार हो गई थी उसकी विरह तीव्रता देखकर ही सुल्तान ने यह चित्र मंगवा दिया है और अब वे गुलबोस का विवाह उससे करने वाले हैं।

यह श्तान्त सुनकर सुमित वहां से ईरान देश को उड़ चली, वहां खुरशेद को देखकर उसे पूर्ण विश्वास हो गया कि खुरशेद वास्तव में बहुत सुन्दर है। शीष्र ही वह वहां से खुतन की ख्रोर उड़ी वहां पहुँचकर उसने न्रजहां से खुरशेद के सौन्दर्य का वर्णन किया। न्रजहां खुरशेद के सौन्दर्य पर मुग्ध हो गई। इधर खुरशेद न्रजहां को स्वप्न में देखकर यहत्याग कर नदी के किनारे समाधि लगाकर बैठ गया।

नूरजहां सुमित से जिद कर रही थी कि किसी प्रकार खुरशेद के दर्शन करवा दो, सुमित एक दिन रात्रि में उड़कर रूप देश गई श्रीर वहाँ से खुरशेद का चित्र उठा लाई। प्रात: काल जागने पर गुलबोस उस चित्र को न पाकर श्रत्यन्त व्याकुल हो गई। सुल्तान ने पान, बीरा देकर सबको खुरशेद की खोज में भेजा। उन कई खोजने वालों में से एक ने खुरशेद को नदी किनारे तपस्या करते देखा, यह देखकर उसने लौटकर सुल्तान को यह समाचार सुनाया श्रीर उसने श्रपनी फौज को उस जोगी को पकड़ लाने के लिये भेजा। इधर यह सेना जोगी की खोज में निकली उधर खुरशेद श्रपने साथियों के साथ नूरजहां की खोज में चल पड़ा। मार्ग में मिलने वाले चोर चहार देव दानवों के प्रभाव की परास्त करता हुशा जोगी श्रागे बढ़ता जा रहा था कि एक स्थान पर श्रत्यन्त संकट

में पढ़ गया तभी वह सेना भी वहाँ या पहुँची जिसकी मदद से वह संकट मुक्त हुया। सेनापित के विनती करने पर जोगी उसके साथ चला और रूम देश पहुँचा, वहाँ मुल्तान ने बलात गुलबोस से व्याह कर दिया किन्तु मुहागरात के पहले ही परियों की रानी कंवलकेस गुलबोस को वहाँ से उझा ले गई। गुलबोस के माता पिता बड़े दु:खी थे किन्तु खुरशेद ने उन्हें समभा बुमाकर एक सेना के साथ वहाँ से प्रस्थान किया और विश्वास दिलाया कि वह गुलबोस को हूँ ढ़ने जा रहा है किन्तु वास्तव में वह नूरजहाँ की खोज में जा रहा था। सुमति उसका मार्ग प्रदर्शन कर रही थी। खुतन देश में पहुँचकर नूरजहाँ और खुरशेद का व्याह हो गया। कुछ दिन वहां ख्रानन्दोपभोग करके खुरशेद तूरजहाँ को लेकर रूम में ख्राया। अवतक परी गुलबोस को वहां छोड़ गई थी। गुलबोस खुरशेद को पाकर अत्यन्त हिंगत हुई गुलबोस और नूरजहाँ बहनों की तरह रहने लगी। खुरशेद अपनी दोनों पितनयों को लेकर ईरान पहुँचा। सुल्तान मालिक शाह और माता नूरताब उन्हें पाकर ख्रत्यन्त सुखी हुये। खुरशेद राज्याधिकारी हुखा, कुछ समय पश्चात् सुल्तान और रानी स्वर्ग सिधारी। खुरशेद ख्रपनी दोनों पितनयों के साथ ख्रानन्द से जीवन व्यतीत करने लगा।

ज्ञात हुन्ना था कि नूरजहाँ नामक प्रन्थ गांव खटवारा जिला प्रतापगढ़ में एक सज्जन के पास है, देखने का उसे कई बार प्रयास किया किन्तु न्यसफलता रही। किन के जीवन चरित एवं कथा के सम्बन्ध में यह सूचना श्री गोपालचन्द सिनहा के द्वारा उपलब्ध हुई है।

## कथा की विशेषतायें :

प्रन्थ के नूरजहाँ नाम से इसके ऐनिहासिक कथानक का श्रम होता है किन्तु वास्तव में कथानक काल्पनिक है। हंस जवाहिर के रचियता कासिमशाह की भांति ख्वाजा चहमद ने भी दूरिश्यत प्रदेश खुतन, ईरान एवं रूम को कथा के घटनास्थल के रूप में चुना है इसका च्याशय सम्भवत: कथा में चमत्कार की सृष्टि ही है। पात्रों के नामकरण भी इन प्रदेशों के च्यानसर ही हैं किन्तु उनके रहन सहन एवं संस्कारों का उल्लेख किन ने विशेष नहीं किया है। कथा में कुत्रहल एवं चमत्कार की सृष्टि परियों, देव, दानवों, चोर चहारों ख्रादि के द्वारा होती हैं। हंस जवाहिर प्रनथ की भांति नूरजहाँ के संदेश को ले जानेवाली एक परी ही है। कथा संगठन की दृष्टि से भी प्रनथ में नवीनता है। च्यन्य प्रनथों में नायक एवं नायिका में परस्पर प्रेम, स्वप्न-दर्शन, साज्ञात्-दर्शन या गुण-श्रवण के द्वारा होता है किन्तु कथा नूरजहाँ में खुरशेद एवं नूरजहाँ एक दूसरे को स्वप्न में न देखकर खुरशेद नूरजहाँ को चौर गुलबोस खुरशेद को स्वप्न में देखती है खत: खुरशेद चौर गुलबोस के प्रयत्न में साम्य नहीं है इसी कारण कथा में विस्तार एवं गिति है।

न्रजहाँ का अन्त नायक एवं नायिका के मिलन हो जाने पर होता है। गुलबोस एवं न्रजहाँ में भी प्रेम-भावना वर्तमान है, अतः कथा सुखान्त है। कथा वर्णनात्मक है, भावात्मक स्थल ग्राधिक नहीं हैं। कवि ने श्रलंकार योजना एवं रस-चर्चा की श्रोर विशेष ध्यान नहीं दिया है।

नूरजहाँ प्रनथ की भाषा भी बोलचाल की ख्रवधी है। एक प्रसंग देखिए---

श्रवसर सुमित तहाँ श्रस पावा, हाथ मुरित लै चरन उठावा ।। श्राई पास पाट सुलताना, देखें सुचित सो सोवें माना ॥ तब लों हाथ मुरित धें दीन्हा, थामेउ बांह सुचित तेहि कीन्हा ॥ लिख सो रूप खुरशेद विसेसा, श्रादि सपन मूरित एक लेखा ॥

श्रन्य किवयों की भांति किव ख्वाजा श्रहमद ने भी दोहे चौपाई छन्द का प्रयोग किया है। चौपाई को चारपद का न मानकर किव ने दो पद का माना है, यही कारण है कि नौ श्रद्धां तियों के बाद एक दोहे का क्रम निर्वाह किया गया है।

कथा के अन्त में किव ने अपनी अन्य रचना का उद्देश्य तथा उसके रहस्य का उद्घाटन भी किया है। किव ने हृदय में उत्पन्न प्रेम एवं प्रेम के महत्व के स्पष्टीकर्ण के लिये ही अन्य की रचना की है तथा इस कथा का रहस्य यही है कि जो कुछ ब्रह्माश्ड में है वही पिण्ड में है। कायागढ़ में ही नयनपुर, सरनदीप, खुतन देश एवं गढ़पित का निवास है। सीप के मध्य तत्व रूप में जिस प्रकार मोती की स्थित है उसी प्रकार काया के मध्य तत्व रूप में वह ज्योति स्वरूप परमात्मा नूरजहाँ के रूप में स्थित है।

हिरदै-प्रेम पीत उलथानी, प्रेम कथा श्रव लिखी कहानी ॥ कवन सो देस बसे जहं मूरी, जेहि के लखत होइ दुखदूरी ॥ देखेउ यदि कान्ना के मांही, दूसर घाट श्रवर कहुँ नाहीं ॥ काया मांक नयनपुरघाटा, देखेउ सरनदीप के बाटा ॥ रूम खुतन कान्ना के (नैन) मांका, कान्ना मांक भोर श्रौ सांका ॥ सब गढ़पति कान्ना के माही, दूसर ठांउ लखीं कहुँ नाहीं ॥ नूरजहाँ कान्ना के जोती, कान्ना समुद सीप जहंं मोती ॥

# भाषा प्रेमरस

# ( शेख रहीम कृत )

शेख रहीम बहराइच जिले के जरवल नगर के निवासी थे। ये हनफी मत के शेख, अन्सारी जाित के थे। इनके पिता का नाम यारमुहम्मद था तथा सारा गांव इनके पिता को नबी या शेख कहना था। किव के बाबा का नाम शेख रमजान था। इनके पिता का देहान्त जब ये पांच वर्ष के थे तभी हो गया था। इनके नाना खुदाबख्श ने इन्हें पाला। ये बहराइच को अत्यन्त पवित्र स्थान मानते हैं क्यों कि वहाँ परमेश्वर के प्रिय सैयद गाजीशाह की समाधि बनी हुई है। इनके गुरु का नाम विलायत अली था जो सैयद कुल के थे।

नांव रहीम मोर जग जाना, जरवल नगर जनम श्रस्थाना । जाना चही जात हमारी, हनफी मता शेख श्रन्यारी । पितुकर यारमुहम्मद नाऊं, नबी शेख कहै सब गाऊं। पाँच बरस रहिके मम सीमा, पिता हमार सरग मग दीसा। कीन पिता जो श्रापन चाला, नाना खुदाबख्स मोहिं पाला।

कुल उत्तम सैयद खरे, त्राली बिलायत नांव। सोई मोरे हैं गुरू, मैं चरनन बलि जांव॥

### शिक्षा ग्रादिः

उर्दृ, फ़ारसी की थोड़ों सी शिचा इन्हें मिली थी तथा हिन्दी भाषा से भी ये परिचित थे। मिलकमुहम्मद जायसी की पद्मावत तथा कासिमशाह की हंसजवाहिर पढ़ने के बाद इनका मन भी एक ऐसी ही प्रेमगाथा लिखने को हुआ निदान एक काल्पनिक कथा 'प्रेमरस' की रचना इन्होंने की जिसमें प्रेमसेन तथा चन्द्रकला के प्रेम वर्णन हैं। इस कथा का वर्णन उन्होंने किसी विशेष उद्देश्य से नहीं किया, मनोरखन ही उसका ध्येय माना है।

मित्र महाशय, गुन सदन; चित वहलावन हेत। कहीं कहानी प्रेम की, होय के सुनो सचे।॥

#### रचनाकाल तथा जीवनकाल :

कि के रचनाकाल के समय सम्राट् सप्तम् एडवर्ड का देहान्त हो चुका था श्रीर उनके पुत्र पञ्जमजार्ज का शासनकाल श्रारम्भ हो गया था। किव ने श्रपनी पुस्तक का रचना काल 'तीन बाढ़ सन १६ ईसा' या 'तीन बारह सन १६ ईसा' दिया है। पंजमजार्ज के सिंहासनासीन हो जाने के कारण यह तीन बारह ही श्रिधिक उपयुक्त ज्ञात होता है।

'एडवर्ड सतयें जगजाना, भयो सरग महं जिनकर थाना । पंजम जार्ज तेहि सुत न्याई, जगमां कीरित जिनकर छाई ॥ तीन बारह सन् उनइस ईसा, वरन्ं कथा मुमिर जगदीसा ।

किव रहीम इस प्रकार श्राधुनिक काल के किव ठहरते हैं, इन्होंने भी कासिमशाह श्रीर जायसी को श्रपना श्रादर्श मानकर 'प्रेमरस' की रचना श्रारम्भ की है। प्रेमरस का कथानक काल्पनिक है। इस प्रकार किव का स्थित काल तथा रचनाकाल तो श्रवश्य ज्ञात हो जाता है किन्तु उनकी जन्मितिथि जानने का पुस्तक में कोई साधन नहीं। इन्होंने श्रपने समकालीन कई मित्रों की चर्चा भी श्रपनी पुस्तक के श्रंत में की है। वाजिदश्रली, निरतिबहारी माथुर, लाभामल तथा वैश्य बुजवहादुर का मित्ररूप में परिचय दिया है। इनमें से निरतिबहारीलाल माथुर तथा लाभामल जी श्रभी जीवित हैं। एक बार उनसे मिलकर रहीम के सम्बन्ध में जानकारी हासिल करने का श्रवसर भी प्राप्त हुश्रा है।

किव के पिता का नाम यारमुहम्मद तथा गुरु का नाम विलायतस्राली था। ग्रंथ का रचनाकाल सन् १६१५ ई॰ स्रथवा सं॰ १६७२ वि॰ पड़ता है। किव ने स्रपनी शिद्धा स्रादि का विशेष परिचय नहीं दिया है किंतु उसे उर्दृ एवं फ़ारसी का ज्ञान था। स्रपनी शिद्धा एवं पुस्तकाध्ययन के सम्बन्ध में किव लिखता है:

उदू फ़ारसी कुछ कुछ भीखों, भाषा स्वाद तिनक इस धीखों। पद्मावत देखों निरथाई, मिलक मुहम्मद केर बनाई। हंस जवाहिर कासिम केरी, पढ़ो सुनो पुस्तक बहुतेरी।

किव के जीवन सम्बंध में इतना ही उसके ग्रंथ 'भाषा प्रेमरस' के द्वारा ज्ञात होता है।

### कथासारांश:

रूपनगर एक अनुपम देश में राजा रूपसेन राज्य करते थे। उसकी रानी रूपमती तथा राजा स्वयं दोनों संतानहीन होने के कारण चिंतित रहा करते थे। एक दिन रानी ने लक्ष्मी को स्वप्न में उसके यहां चंद्रकला रूप में अवतरित होने की स्चना देते हुये देखा। यथासमय चंद्रकला उत्पन्न दुई तथा पांच वर्ष की अवस्था में पढ़ने बैठते ही सब कलाओं में विख्यात हो गई। तभी राजा के मंत्री बुधसेन के यहाँ प्रेमसेन नामक पुत्रोत्पन्न हुआ

जिसे प्रेम के कारण 'प्रेमा' नाम से पुकारा जाता था। चंद्रकला और प्रेमसेन दोनों एक ही पाठशाला में पढ़ा करते थे। प्रेमा तथा चंद्रकला में शनै:शनैः प्रेमोत्पन्न हो चला। इसकी चर्चा सुन गुरु ने उसे इससे विरत करना चाहा किंतु सम्भव न जान राजा को सूचना दे दी।

राजा इस सूचना से अत्यन्त क्रोधित हुआ और उसे पढ़ने जाने से रोककर ऊपर पंचमहल में बन्द कर दिया। प्रेमसेन चन्द्रकला को पाठशाला में न पा ऋत्यन्त दुखित रहने लगा । वह श्रत्यन्त दुर्वल तथा सांसारिक सुखों के प्रति उदासीन हो गया । उसके एक मित्र बलसेन ने धारा हाल प्रेमा से जानकर पुरस्कार का प्रलोभन तथा अग्रगामी प्रसाद मोती की माला देकर अन्तःपर की मालिन मोहिनी के द्वारा प्रेमा का संदेश चन्द्रकला के पास पहुँचा दिया। चन्द्रकला ने प्रेमा की पत्र द्वारा मिलन का सन्देश दिया और उसी रात्रि में प्रेमसेन नारी का रूप धारण करके चन्द्रकला से मिलने चल दिया। मोहिनी तथा मोहिनी की मां भी उसके साथ गई। इस प्रकार प्रेमा और चन्द्रकला का मिलन हुन्ना। दोनों वहां से त्रान्यत्र कहीं भाग निकलने की सोचने लगे किन्त चन्द्रकला इस विचार से बहुत ऋधिक सहमत नहीं हुई। यहीं प्रसंगवश प्रेमसेन चन्द्रकला से युस्फ और जुलेखां की प्रेम कथा का वर्णन करता है। उसके यहां से लौटकर प्रेमसेन ने अपना प्रेम बतान्त अपनी माता से कह दिया। इस पर वह तथा बुधसेन दोनों ऋत्यन्त भयभीत हुये। प्रेमा के निता ने कहा 'निकस घरते हत्यारे, कर मुख कार ग्रंत कहूँ जारे।' प्रेमा संसार का सब कुछ मिथ्या समभकर घर से निकल गया त्रीर बहत दर चला गया। जंगल में सहपाल नामक किसी गुरु से उसकी भेंट हुई त्रीर गर की क्या से वह नाम जप की साधना में प्रवृत्त हो गया।

प्रेमा के गृहत्याग की स्चना महल तक पहुँच गई श्रौर चन्द्रकला श्रत्यन्त दुखित रहने लगी। इसी बीच एक दिन रात को एक दैन्य उसे महल से सोनी हुई उठा ले गया। उसे किसी पर्वत पर जहाँ उसके चालीस घर थे जाकर उतारा। उसने चन्द्रकला पर विश्वास करके उसे सब घरों की चाभियां देदीं श्रौर चेतावनी देदी कि वह किसी विशेष कोठरी को न खोले। यदि कभी खोले भी तो मौन रहकर। यह कहकर वह दैत्य वहां से उड़ गया। नित्यप्रति वह इसी प्रकार वहां से उड़कर श्राने जाने लगा। वह चन्द्रकला को कुछ समय में श्रपने प्रेम से वशीभूत कर लेना चाहता था।

चन्द्रकला के पिता रूपसेन ने श्रावनी पुत्री की खोज चारों श्रोर करवाई तथा इस कार्य के लिये कोतवाल श्रोर कुट्टिनयों को नियुक्त कर दिया। एक दिन एक कुट्टिनों ने मोहिनी मालिन के हाथ में महल से मिले हुये कंगन को देखकर उसके घर की तलाशी करवाई श्रोर सम्पूर्ण हाल जानकर बुधसेन का घर खुटवा कर उसे वन्दी बना लिया। बुधसेन की स्त्री श्रत्यन्त दुखित हो घरबार छोड़ कर वन में भटक कर पुत्र वियोग में रोने लगी। उसके रोने की सूचना किसी पद्यी के द्वारा सहपाल गुरु को लगी। प्रेमा उसकी खोज में निकला श्रोर श्रपनी माता से सम्पूर्ण हत्तान्त जानकर उसे गुरु सहपाल के पास ले गया श्रोर गुरु से परामर्श करके चन्द्रकला की खोज में निकला।

इधर चन्द्रकला बड़े कध्य में दिन बिता रही थी। उसने एक दिन दैत्य की चालीसवीं कोठी खोल दी जिसमें रखे हुये नरमुन्डों ने दैत्य के मारने का उपाय तथा प्रेमा के वहां तक आने की सूचना दे दी। प्रेमा चन्द्रकला के पास गया और उससे दैत्य को मारने की तरकीब जानकर वह अपने उद्देश्य में सफल होने चला जिसकी पूर्ति प्रेमा के गुरु की अनुकम्या से हुई। उन दोनों ने दैत्य का धन लेकर गुरु से प्रेम की शिल्ला ग्रहण की। प्रेमा-चन्द्रकला और प्रेमा की माता वहां से उड़नखटोले पर बैठकर रूपनगर गये जहां प्रेमा और चन्द्रकला का विवाह हो गया। बुधसेन बंधन मुक्त हो गये और सब लोग सुखपूर्वक रहने लगे।

देश निकाले का दन्ड पाकर मालिन ने इस्लामाबाद के मुल्तान अविद के यहां शरण ली और चन्द्रकला की रूप प्रशंसा करके उसे रूपनगर पर आक्रमण करने के लिये प्रीरित किया। मुल्तान अविद ने नरसंहार मचाकर रूपनगर में अशान्ति कर दी किन्तु चन्द्रकला के रूप सौन्दर्य को देखकर वह फकीर हो गया। चन्द्रकला ने फिर गुरु की शरण ली और उनकी अनुकम्पा से मृत जीवित हो गये और प्रेमी गण फिर आनन्द में दिन बिताने लगे।

# प्रेमरस की प्रेमपद्धति :

किन ने प्रेम का स्वाभाविक विकास बर्णित किया है। बाल्यकाल से ही रूपगुण सम्पन्न प्राणी एक ही साथ रहते हुये स्वभावतः एक दूसरे की श्रोर त्राकृष्ट हो सकते हैं। समय पाकर यही त्राकर्षण रितरूप में परिणत हो जाता है। प्रेमा श्रोर चन्द्रकला धीरे धीरे इसी प्रेम के निश्चय को प्राप्त हो चुके थे। उनके प्रेम में किसी प्रकार की द्विविधा न थी, वे हढ़ थे। प्रेमा चन्द्रकला की प्राप्ति के लिये श्रपने प्राण भी उत्सर्ग कर सकता था। उसका गुरु को दिया हुआ उत्तर उसके प्रेम का प्रमाण है।

प्रेमा कहा सुनो गुरु बाता, प्रीत पुनीत सुभ कहा विधाता। चन्द्रकला मन मां बसै, राखौं हर छिन चेत। प्राण निछावर घालिहों, चन्द्रकला के हेत।

चन्द्रकला को जब उसके पिता ने घर से बाहर निकलने की मनाही करदी तो दोनों प्रेमी इस विरह कष्ट से ऋत्यन्त पीड़ित तथा चीए होने लगे किन्तु उनके व्यवहार में किसी भी प्रकार का उन्माद, पागलपन या लोकविरुद्ध कार्य नहीं दिखाई पड़ता। प्रेमा का छिपकर चन्द्रकला से मिलने जाना ऐसी कथायें तो राजमहलों में नित्य हुआ करती हैं। अतः उसे अधिक निन्दनीय नहीं कह सकते। प्रेमा के महल से निकल चलने के आग्रह पर चन्द्रकला का उत्तर उमके लोक समन्वित प्रेम का प्रमाण है।

लौट जात्रो घर त्रापने, धीरज रही सम्हार। जो विध लिखा ललाट में, त्राप मिलावन हार॥ चन्द्रकला से मिलने के पश्चात् 'प्रेमसेन' श्रपनी मां से श्राग्रह करता है कि वह राजा रूपसेन से उन दोनों प्रेमियों का व्याह करने का श्राग्रह करें। किन्तु माता पिता प्रस्ताव करने की संभावना से ही इतने भयभीत हो जाते हैं कि प्रेमा को घर से बाहर निकल जाना पड़ता है।

चन्द्रकला श्रीर प्रेमा के इस प्रेम का पूर्ण विकास तब होता है जब प्रेमसेन चन्द्रकला प्राप्ति के लिये दैत्य का संहार करता है श्रीर उस प्रयत्न में श्रसफल हो जाने पर गुरू की कृपा से फिर सफलता प्राप्त करता है। जिस समय मुल्तान श्रविद ने रूपनगर पर श्राक्रमण किया श्रीर प्रेमसेन युद्धभूमि में चला गया तब चन्द्रकला चिन्ताग्रस्त हो श्रटारी से देखने लगी। वही चन्द्रकला प्रेमा के मर जाने पर जय विजय या ऊहापोह छोड़ जीवन त्याग को तत्पर हो गई, फिर गुरू महिमा स्मरण कर पित के प्राणों को धापस ले श्राई। इस प्रकार प्रेमा तथा चन्द्रकला का प्रेम श्रत्यन्त स्वाभाविक तथा लोकाचार के श्रनुकुल है।

प्रेमा तथा चन्द्रकला का प्रेम साइचर्यजन्य है। उसमें किसी प्रकार की श्रस्वाभाविकता या लोक विरोधी तत्व नहीं हैं, प्रेम उत्पन्न होने की कई पद्धतियों में किव ने 'साचात् दर्शन' को प्रश्नम दिया है। प्रेमा श्रीर चन्द्रकला दोनों ही रूप गुण सम्पन्न थे श्रीर साथ ही साथ रहकर शनै: शनै: इस संसार को परखने का प्रयास कर रहे थे। उनकी श्रेणियों में भी विशेष श्रन्तर न था किन्तु जुलेखा के पिता की भांति रूपनगर के राजा 'रूपसेन' सम्भवत: इतने उदार न थे कि चन्द्रकला श्रीर रूपा की प्रीति को सहर्ष स्वीकार कर लेते।

महाकाल दैत्य को मारने के बाद चन्द्रकला श्रौर प्रेमा दोनों स्वतन्त्र श्रौर एकान्त में थे। पूर्व परिचय श्रौर दृढ़ प्रेम होने पर भी उन दोनों के मध्य कोई ऐसा कार्य व्यापार या वार्षालाप नहीं होता जिसे लोकहित विरोधी कहा जा सके। घर लौटकर प्रेमसेन श्रपनी माता के साथ श्रपने यह तथा चन्द्रकला श्रपने महल में जाती है श्रौर फिर लोकाचार के श्रनुसार ही उन दोनों का मिलन होता है।

### कथानक का ग्राधार:

जायसी की भांति किव रहीम ने अपनी कथा के लिये ऐतिहासिक कथानक को न चुनकर काल्पनिक कथा-तत्व का आश्रय लिया है। बहुत सम्भव है चन्द्रकला और प्रेमसेन की प्रेम-कथा लोक प्रचलित रही हो। सम्पूर्ण ग्रन्थ में प्रमुख कथा ही प्रधान है यद्यपि दृष्टान्त रूप में प्रेमसेन ने 'यूसुफ जुलेखा' की प्रेमकथा चन्द्रकला से वर्णित की है। सुल्तान अविद के रूप में किव ने प्रतिनायक की संयोजना की है।

## संयोग शृंगार:

जायसी ऐसे वहुइ किव ने भी जहां एक श्रोर श्रपनी श्रध्यात्मिक तत्व की व्यन्जना में सतर्कता दिखाई है वहीं दूसरी श्रोर संयोग श्रंगार के वर्णन में सूफी 'वस्ल' के स्वरूपका ऋतिक्रमण भी कर दिया है। शृंगार, सज्जा और फिर रितवर्णन में विस्तार अतिश्वायता तथा अश्लीलता का समावेश भी है, किन्तु शेख रहीम ने 'ग्रेमरत' में इस पद्धित का अनुसरण नहीं किया। प्रेमसेन और चन्द्रकला के संभोग का कहीं वर्णन ही नहीं है। विवाह के समय के हर्ष को भी संभवत: किव ने गर्व या आनन्दातिरेक का प्रतीक मान लिया है:—

'भूले नीके रंग सब कोई का जानें स्त्रागे कस होई'।

श्रीर फिर क्रमशः वह प्रतिनायक की उद्भावना करके एक बार पुनः चन्द्रकला श्रीर प्रेमसेन में विछोह उत्पन्न करके प्रेम को परिपक्व करता है। श्रन्त विषादान्त न होकर सुखान्त ही है।

# विप्रलम्भ शृंगारः

इन प्रेमकथाओं में विप्रलम्भ शृंगार का वर्णन ही अधिक है क्योंकि सूफी ईश्वर और जीव के विरह और प्रेम के उपासक हैं। शेख रहीम ने संयोग शृंगार की अधिक चर्चा नहीं की है। विप्रलम्भ शृंगार या पूर्वानुराग की चर्चा ही अधिक है। इन सूफ़ी किवयों के वियोग शृंगार में एक विशेषता और है कि प्रिय और प्रेमी, नायिका और नायक दोनों ही विरह पीड़ित रहते हैं क्योंकि नायक को ये किव सूफ़ी साधक का रूप तथा नायिका को 'ईश्वरीय सौन्दर्य' का प्रतीक मानते हैं। साधक की प्रेम साधना से ईश्वर भी प्रभावित होता है और साधक की ओर प्रेमहिंद से देखता है। दोनों ही साधक और साध्य एक दूसरे के मिलन के लिये उत्सुक रहते हैं अतः इस विप्रलम्भ के अन्तर्गत चन्द्रकला और प्रेमसेन दोनों के ही विरह की चर्चा करना समीचीन है।

सबसे पहले इस विरह का दर्शन उस समय होता है जब चन्द्रकला का पाठशाला जाना बन्द हो जाता है श्रीर प्रेमसेन उसके वियोग में दु:खित रहता है। उसे दैनिक कृत्यों से श्रहिच हो गई

बिसर गयो तेहि भोजन भोगा, चोला विरह त्रांच ते सूखा।

घर के सब व्यक्ति चिन्तित होकर पूछने लगे :-

काहे सिसकत राउरे भरे नैन मां त्रांस। कौन चोट लागी हिये लेत हो ऊबी सांस॥

उसका तन मन विरह से व्याकुल था। न शरीर की सुध थी न मन में धैर्य था केवल एक विरह ही सब में व्याप्त था:—

तन की खैन न मन में धीरा, रह रह उठे विरह की पीरा।

प्रेमसेन इतना श्राधिक चिन्तित था मानों सारे संसार की चिन्ता केवल उसे ही है। जगकर सोच मांड मन गांसा।

परम्परागत वर्णन के अनुसार शेख रहीम ने भी अपने नायक के उपचार के हेतु वैद्यों श्रीर श्रीविध्यों की चर्चा की है, किन्तु प्रेम रोग में श्रीविध्य लाभ नहीं करती :—

प्रीति रोग जो रोगी होई, श्रीषद लाभ देह का सोई।

इधर प्रेमसेन इस तरह विरह व्याकुल था उधर चन्द्रकला भी इस अप्रत्याशित वियोग से अत्यन्त दुखी थी। उसके विरह का परिचय चन्द्रकला द्वारा लिखित पत्र में प्राप्त होता है।

हर छन सोच रहे मोरे प्यारे, विरह ऋगिन तन उठत लोवारे।

यद्यपि शरीर उसका महल निवासी था किन्तु उसका मन, उसकी भावनायें प्रेमसेन को समर्पित हैं:—

तन तो मोर ह्यां कर वासा, मन पापी है तुम्हरे पासा।

प्रिय मिलन की त्रातुरता इन पंक्तियों में लिख्त होती है।

नैना तकत प्रान मग तोरी, पुरवउ ब्रास ब्राय ब्रव मोरी।

तथा

तुम बिन प्यारे एक घड़ी है मोहें बरख समान। दरसन लालसा लाग है वेग मिलो मोहि स्रान॥

प्रिय वियोग में सुखद वस्तुयें भी दु:खद प्रतीत होती हैं। चतुर्दिक विरही को श्रपनी ही दु:खद भावनात्रों का प्रतिबिम्ब दिखाई पड़ता है। चन्द्रकला को भी

'श्रमृत जल मानो विष घोरा, प्यास बुभाय दरस लग तोरा।

तथा

फूलन सेज कांट अस खटके, नींद कहाँ तुम बिन हिय दरके।'

इसी प्रकार चन्द्रकला के दिन व्यतीत हो रहे थे। जब प्रेमसेन को चन्द्रकला का पत्र मिला तो

> प्रेमा मगन जुड़ाई छाती, आदि श्रन्त लेवांची पाती। फिर पाती लेहिये लगावा, पाती जस जीवन फल पावा।

प्रेम की ये चेष्टायें सहसा श्रौर स्वाभाविक हैं तथा उसकी प्रेम भावना को व्यक्त करती हैं।

इसी मध्य माता-पिता के क्रोध के कारण प्रेमसेन को घर छोड़ देना पड़ा श्रौर चन्द्रकला के लिये यह श्रौर भी विकलता का कारण हो गया। इससे भी श्रधिक क्लेश उसे तब हुश्रा जब प्रेमसेन से मिलने के लिये घर भी त्याग करने को उद्यत चन्द्रकला को महाकाल नामक दैत्य उड़ा ले गया। वहाँ वह प्रेमसेन से वियुक्त तथा दैत्य की भयङ्करता के कारण श्रत्यंत वेदना का श्रनुभव करने लगी। यहीं प्रसङ्गवश किव ने विरहवर्णन के श्रंतर्गत परम्परागत 'बारहमासे' का वर्णन किया है जिसमें किसी प्रकार की नवीनता नहीं है।

> त्रगहन जाड़ घटे तन मोरा, जिउ कांपे त्रौर लेय हिलोरा। घर घर हाथ हिया में छाप्यो, जाड़ न जाय रात भर कांप्यों।

इस प्रकार बारहमासे का वर्णन जान किव ने भी किया है किन्तु शेख रहीम की एक विशेषता है कि बारह महीनों का वर्णन करने के पश्चात् भी वे 'मलमास' या 'लौंध' को नहीं भुला पाये हैं। इन दोनों शब्दों का प्रयोग ऋत्यंत लोकप्रचलित है।

> बारह मास बिताय के राख्यों लौंध की आस। पित्र रहीम मिलिहै बहुत बीतें ना मलमास॥

इसी प्रकार हम देखते हैं कि शेख रहीम का विरह वर्णन किसी भी प्रकार लोकविरोधी न होकर परम्परागत ही है यद्यपि उसमें किसी भी प्रकार का पारिडत्य प्रदर्शन या ऊहा नहीं है। हृदय के सहज स्वाभाविक उद्गार होने के कारण वर्णन आकर्षक तथा प्रिय हैं।

## प्रेम तत्त्व तथा ग्राध्यात्मिकता :

शेख रहीम सूफ़ी होने के नाते प्रेमोपाससक थे त्रात: उनके काव्य में प्रेम तत्व की व्यञ्जना स्थल स्थल पर मिलती है। मानव ईश्वर के स्वरूप का प्रतिबिम्ब है। ईश्वरीय सौंदर्य तथा गुणों का त्राभास मानव में है इस बात का स्पष्टीकरण वे सर्वप्रथम करते हैं।

वह मूरत मानुख हव ऋहहीं, नर नारी जिनका सब कहहीं।

इसी भाव की व्यवस्था कुछ चौपाई त्रौर दोहों के पश्चात् वे पुन: करते हैं। त्राहं या त्रास्तित्व की भावना केवल एक ईश्वर के लिये ही सत्य है त्रौर किसी का यह गर्व मिथ्या दम्भ है। 'मैं सो है सरकार का' केवल एक ईश्वर ही सत्य है त्रौर वही ईश्वर इस संसार में व्याप्त है। उसका सौन्दर्य त्रौर गुण मानव में विशेष रूप से लिख्त है। इदीस है कि त्रापने सौन्दर्य के स्वयं दर्शन के हेत त्राल्लाह ने मानव की रचना की। मानव वह त्यादर्श है जिसमें ग्रल्लाह का रूप दर्शन सम्भव है। इसी भाव को बड़े संत्प में शेख रहीम रखते हैं:

नर नारिन के अंग में वही रूप परक!स

इस रूप प्रकाश के पीछे 'प्रेमतत्व' की स्थिति है। जगत की सृष्टि ही प्रेम के कारण हुई है। प्रेम की सर्वप्रथम उत्पत्ति ऋल्लाह के हृदय में हुई।

परथम रूप रब के मन भावा , प्रेम के कारन जगत बनावा।

श्रौर इस जगत में उसके रूप का प्रसार है जिसे देखकर पुन: प्रेम जाग्रत हो जाता है। इस रूप सम्पन्न मानवीय समूह में:

देखा रूप प्रेम मन आया , रूप प्रेम का खैंच बुलावा। जहां रूप तहां प्रेम की बासा , जहां प्रेम तहां रूप प्रकाशा।

प्रम और रूप का अन्योन्याश्रित सम्बन्ध है। सौन्दर्य या रूप से प्रभावित होकर श्रेम उत्पन्न होता है। सूफी प्रेमाख्यानों में लगभग सभी में प्रेम, रूप का सौन्दर्य जनित ही होता है, अत:

रूप प्रेम नर नारिन माहीं , संग रहै जस धामा छाहीं।

इसी प्रकार प्रेमसेन और चन्द्रकला का प्रेम भी सौन्दर्य जन्य है। प्रेम की उत्पत्ति ग्रनाथास ही हो जाती है। ग्रन्थ ज्ञान की भांति प्रेम ज्ञान को सीखने का प्रयास नहीं करना पड़ता, सांसारिक ज्ञान उस प्रेम ज्ञान के सम्मुख तुच्छ है क्योंकि सत्य प्रेम का ज्ञान ईश्वर प्राप्ति में सहायक होता है ग्रौर ग्रान्ततः ईश्वर को मिला भी देता है। प्रेम में श्रद्धा ग्रौर विश्वास का विशेष स्थान है। ग्रन्थज्ञान या तर्कज्ञान की कोई महत्ता नहीं। यह प्रेम मनुष्य हृदय के सारे कल्मकों का नाश कर उसे शुद्ध सात्विक बना देता है। ग्रयने इन्हीं विचारों को किन ने इस प्रकार व्यक्त किया है।

> प्रेम का ज्ञान जगत ते न्यारा, सिखवे प्रेम ज्ञान गुन सारा। प्रेम ज्ञान सीग्वे निहं आई, आवे आप सो आय समाई। जगत ज्ञान तेहि आगे चेरा, प्रेम ज्ञान चित करें उजेरा। प्रेम ज्ञान हरि रूप दिखावे, धन्य सुभाग जेहि के चित आवे।

प्रेम ही इस जगत में सराहनीय है। प्रेम के बिना शुष्क ज्ञान का कोई महत्व नहीं। इश्क मज़ाजी का इश्क हकीकी के सम्मुख कोई महत्व नहीं। प्रेम भौतिकता से श्रालौकिकत्व की खोर उन्मुख होता है ख्रत: दोनों ही द्रार्थ इससे सिद्ध हो जाते हैं। किन्तु नीरस ज्ञान में एक में भी सफलता निश्चित नहीं होती। ख्रात: सूफी साधक प्रेम को ही श्रेय मानता

है। इश्क ही उसका सब कुछ है। इसी प्रेम के द्वारा वह परमनत्व को प्राप्त करने का प्रयास करता है। साधक के हृदय में सर्व प्रथम प्रेम की पीर उत्पन्न होना त्र्यावश्यक है:

प्रेम पीर जो भीतर होई, सुमिरि सुमिरि सो निशदिन रोई।
यही बिरह व्यथा प्रेम की पीर एवं साधक की साधना को तीवता प्रदान करती है।

प्रम बावला भयो न चंगा, ज्ञानिन केर तहां मत भंगा।

इस प्रकार बावला प्रेमी ईश्वर को पाने में समर्थ होता है। प्रेम ही ईश्वर की श्रखनड ज्योति का दर्शन पाता श्रौर उसमें लीन हो जाता है। इसी तत्व की विवेचना शेख रहीम ने स्फ़ी चतुर्सीपान तथा वस्त के रूप में किया है। चन्द्रकला को ईश्वरीय सौन्दर्य का प्रतीक मानकर कवि चन्द्रकला के पंचमहला में रहने के समय रूपक बांधकर कहता है:

प्रेमी खोज लेउ वह जोती, पांच खन्ड चिंह पावी उदती। स्रागे उन्हीं पांच खन्डों का वर्णन किव इस प्रकार करता है:

पहले पकड़ शरीयत राहा, पहुँची ढांव तरीकत जाहां।

फेर तरीकतः नांधि के, देख हकीकत आप । होय मारफन जो तुमे, बासों होय मिलाव ॥

जब वह मिला मिला सब कोई।

इस प्रकार किव प्रेम को ईश्वर प्राप्ति का निश्चित साधन मानता है। प्रेम के द्वारा ईश्वर से मिलना सम्भव है, अन्यथा नहीं। इस संसार में सत्य और असत्य दोनों ही का मेला है। दो विरोधी तत्वों का समाहार ही संसार है। इसमें से सत्य को प्रहण करने वाला आगनन्द प्राप्त करना है। सत्य प्रेम को धारण करने वाला ईश्वर को प्राप्त करना है और असत्य को प्रहण करने वाला केवल पछताता रहता है।

जगत की लगी बजार है, सत श्रसत् विकाय। सत्त बिसाहें सुख लहै, लिये श्रसत् पछन(य।

प्रम हृदय की निश्चयात्मक प्रवृत्ति है। उसमें किसी प्रकार की शंका, द्विविधा तथा लालच का स्थान नहीं अतः प्रेमी का किसी एक विशिष्ट से प्रेम होता है उनके समान या वैसे से ही नहीं:

जो मन लागा एक तें दूसर सुघर न भाय।

देख पेड़ सब मां वही, वही वही गोहराय॥

## [ ५५२ ]

ईश्वर की सर्वात्मकता की इससे सहज त्रौर सरल व्याख्या क्या हो सकती है।

प्रिय की प्राप्ति के लिये ऋहं या पृथक ऋस्तित्व का त्याग आवश्यक है। कबीर ऐसे ज्ञानी तथा खन्डनात्मक प्रवृत्ति वाले साधक को भी प्रेम की दुहाई में कहना पड़ा था:

> कबीर यह घर प्रेम का खाला का घर नाहिं। सीस उतारे भुई घरे तब पैठे घर मांहिं॥

श्रतः प्रेम में एकत्व की प्रधानता है, यह सिद्ध है। उसमें द्वेत की भावना नहीं, यही स्फ़ी साधक का भी लच्य है। वह साधना के द्वारा श्रपनी प्रेम भावना को परिपक्व करता हुआ फना की उस श्रवस्था को पहुँच जाता है जब उसका श्रपना पृथक कुछ नहीं रहता श्रीर अन्त में वह 'वका' की श्रवस्था में 'उसी' में स्थित हो जाता है। अतः प्रेममार्ग में सर्वस्व त्याग ही प्रधान है। इसी तथ्य को शेख रहीम इस प्रकार कहते हैं:

दास त्रास बहुतन जिंड सोवा, जिन चाहा सो छिन छिन रोवा। दरस लाग त्यागो कुल लाजा, होंड मिलन तौ सबरै काजा। दरस त्रास दुविधा मन त्यागो, होंड निरानर मारग लागौ। जेहि कै दरस लाग तुम सोगी, तहं कर मेख धरौ मन भोगी।

> 'जो तुम लोभी दरस के, भेख धरौ तेहि केर। विना भेख धारन किये, दरस डगर है फेर।'

इसी प्रकार चन्द्रकला ऋौर प्रेमसेन में ईश्वरत्व ऋौर मानवत्व एवं साधक की प्रतिष्ठा भी कवि इस प्रकार स्पष्ट करता है:

जीन जोत चन्द्राविल मांही, सो हम रूप है परछाहीं।

त्राडम्बर त्रौर कपट रहित प्रेमपूर्ण हृदय ही त्राल्लाह या ईश्वर का निवासस्थान है। सूफी काबा या कैलास से भी शुद्ध हृदय को श्रेष्ठ मानते हैं।

दया प्रेम जेहि मन बसे, सो काबा कैलास। यान्तरजामी य्याप रब, करै ख्रोहि पर बास।

#### प्रबन्ध-कल्पनाः

'भाषा प्रेमरम' भी प्रवन्धकाव्य के अन्तर्गत आता है। कथा का आधार काल्पनिक है। उसमें ऐतिहासिक या पौराणिक तत्व का समावेश नहीं है। हष्टान्त रूप में आई हुई यूसुफ जुलेखां की कथा कुरान में वर्णित प्रेमाख्यान के समान ही है। इन प्रवन्ध कार्व्यों की रचना मसनवी पद्धति पर हुई है अतः इनमें भारतीय महाकार्व्यों के तत्वों को खोजना उचित न होगा यद्यपि बहुत सी बातें महाकाव्य के त्रावश्यक तत्वों से मेल खा जाती हैं।

अन्य सूफी प्रेमाख्यानों की अपेक्षा इस सूफी प्रेमाख्यान की एक विशेषता है कि आरम्भ में 'रव' या निराकार ईश्वर की वन्दना के पश्चात उसकी महत्ता प्रदर्शित करते हुये कि ने सारी सृष्टि की और विशेषकर मानव के आंग उपागों की विस्तृत चर्चा की है। उसके बाद परम्परा के अमुसार मुहम्मद, उनके चार मित्र अबूबकर, उसमान, उमर अली की प्रशंसा के बाद अपना और अपने वंश का परिचय किन ने दिया है। गुरु परम्परा का यद्यपि विशेष वर्णन किन ने तहीं किया है किन्तु शाह मुहीउद्दीन जीलानी की प्रशंसा की है। सम्भव है कि ये इनके मन्त्र गुरु रहे हों।

अन्त में किव ने कथा की 'प्रेम रस' के वर्णन का माध्यम माना है तथा अपनी पुस्तक को सुखान्त रखकर अन्त में अपने समकालीन मित्रों की चर्चा तथा प्रशंसा की है।

कथा प्रवाह की दृष्टि से भी शेख रहीम का काव्य सफल है। कथा का ख्रारम्भ तब तक मानना चाहिये जब तक चन्द्रकला ख्रौर प्रेमसेन पाठशाला में एक साथ पढ़ते तथा शने: शने: प्रेम करने लग जाते हैं। कथा की इस समय तक बीज ख्रवस्था है। उसके बाद चन्द्रकला के पंचमहला में एक प्रकार से नजरबन्द हो जाने पर प्रेमसेन के मित्र बलसेन ख्रौर चन्द्रकला की राजमहल की मालिन के मध्यस्त बन जाने से मिलन का प्रयत्न है। प्रेमसेन का ग्रहत्याग तथा गुरु की सहायता से चन्द्रकला प्राप्ति का प्रयास है। महाकाल दैत्य का विनाश कथा का प्रयत्न भाग है। दैत्य विनाश के बाद से ही नायक को प्रिय प्राप्ति की ख्राशा या प्रत्याशा होने लगती है ख्रौर यह ख्रवस्था प्रेमसेन के रूपनगर वापस ख्राने तक रहती है। उसके बाद दोनों के पिता के बैवाहिक निर्ण्य से उसे निपताप्ति की संज्ञा प्राप्त हो जाती है। सम्राट ख्रविद के विरोध के कारण फलप्राप्ति में कुछ देर लगती है ख्रौर फलागम की स्थित तब ख्राती है जब युद्धस्थल में मृत प्रेमसेन को गुरुकृपा से पुनर्जीवन प्राप्त होता है ख्रौर ख्रंत में उसका चन्द्रकला से मिलन हो जाता है। यहीं किव का उद्देश्य पूर्ण होता है।

कथा का अन्त एक प्रकार से चरमसीमा पर ही होता है। कथा प्रवाह में किसी भी प्रकार की शिथिलता नहीं है और न कहीं पर कीतृहल ही शान्त होता है। यद्यपि यह अवश्य है कि कीतृहल जायत रखने के लिये किव को देत्य, कपाल, सुआ, मैना, बाज, आदि पात्रों की उद्भावना करनी पड़ी है जिन्हें केवल कल्पना के आधार पर ही सत्य मानकर हम कथाप्रवाह के साथ चलते हैं। कई स्थलों पर किव ने सम्भवत: गुरू के महत्व प्रदर्शन या अलौकिक शिक्त दर्शन के हेतु मृतक प्रेमसेन के पिता रूपसेन को जीवित करवाया है। कथा के इन स्थलों की विवेचना परम्परागत शामी मसनवी पद्धित तथा सहस्ररजनी चरित ऐसे आख्यानों के आधार पर ही सम्भव है। कथा की गिन तीब है तथा कहीं भी किसी वर्णन को स्ननावश्यक विस्तार नहीं दिया गया है। इस प्रकार शेख रहीम कथा के इतिवृत का वर्णन वड़ी सफलता पूर्वक कर सके हैं।

'भाषा प्रेमरस' में रसात्मक स्थलों की कमी नहीं है। कथा के इतिवृत के साथ ही प्रेमा, चन्द्रकला का विरह, प्रेमसेन की माता का दुःख, चन्द्रकला का दैत्य के यहाँ निवास, सम्राट त्राविद का युद्ध, प्रेमसेन की कई बार मृत्यु घटनायें, त्राशा, दया एवं प्रेम त्रादि की व्याख्या ऐसे मामिंक स्थल हैं जहाँ पाठक की केवल कौत् हलवृत्ति ही शान्त नहीं होती प्रत्युत् हृदय भी रम जाता है। ऐसे रसात्मक स्थलों की योजना तथा वर्णन ही किव की सफलता का द्योतक है। त्रान्यथा केवल इतिवृत्तमात्र को हम काव्य नहीं कह सकते। कथा में जीवन दशात्रों को त्रान्तर्भूत करने वाला विस्तार त्रीर व्यापकत्व नहीं है फिर भी रसात्मक स्थल उपलब्ध हैं।

भाषा प्रेमरस में प्रासंगिक घटनायें ऋषिक नहीं हैं किन्तु फिर भी महाकाल दैत्य की घटना और सम्राट ऋविद का श्राक्रमण तथा मालिन का देशप्रवास उन प्रासंगिक घटनाओं में से हैं जिनका प्रभाव ऋषिकाधिक घटना पर पड़ता है। प्रासंगिक घटनाओं की योजना ऐसी होनी चाहिये कि उसका कथा के उद्देश्य से सम्बन्ध होते हुये भी वह श्रनावश्यक या ऊपर से जुड़ी हुई न प्रतीत हो। इस दृष्टि से देखने पर चन्द्रकला का महाकाल दैत्य द्वारा उठाये जाने का प्रसंग सफल ज्ञात होता है क्योंकि इस घटना में एक श्रोर तो कथा में कुछ मार्मिक घटनाओं की योजना होती है तथा दूसरी श्रोर प्रेमसेन के बल तथा दृद्रता का उत्कर्ष प्रदर्शित किया गया है। कथा का वास्तविक कार्य यदि चन्द्रकला और प्रेमसेन का मिलन है तो सम्राट श्रविद का श्राक्रमण मुख्य कथा से संबन्ध नहीं रखता। बहुत सम्भव है कि इस श्राक्रमण द्वारा श्रमत् पर सन् की विजय एवं चन्द्रकला के सौन्दर्य में सम्राट श्रविद का परमेश्वर के सौन्दर्य का श्राभास पाने के द्वारा कवि श्रपने सिद्धान्त को सुस्पष्ट करना चाहता हो। इस प्रकार कथा में कार्यन्वय का श्रभाव नहीं प्रतीत होता।

विस्तृत वर्णनों में शेख रहीम का मनुष्य शरीर के श्रंग उपांगों का वर्णन लिया जा सकता है। किन्तु कहीं भी किसी विशेष स्थल नगर, हाट, पनघट, जलकीड़ा, यात्रा श्रादि का वर्णन विस्तृत रूप से नहीं किया गया है। किन के लिये इस प्रकार के विस्तृत वर्णन सुलभ थे किन्तु प्रतीत होता है कि उसने जानबूम कर ऐसा नहीं किया। विवाह एवं युद्ध यात्रा श्रादि का वर्णन भी श्रातिसंत्तिप्त है।

विरह, प्रेम, वारहमासा, रूप सौन्दर्य द्यादि के वर्णन में किव ने अवश्य बुछ अपनी वर्णन प्रियता प्रदर्शित की है। ऐसे स्थलों पर भी किव ने अनावश्यक विस्तार अपेद्यित नहीं समभा। वारहमासा अत्यन्त संद्यित है तथा विप्रलम्भ श्रंगार के उद्दीपन की दृष्टि से लिखा गया प्रतीत होता है। रूप सौन्दर्य का वर्णन भी परम्परामुक्त तथा संद्यिप्त ही है। चन्द्रकला का रूपवर्णन एक ही स्थल पर मालिन द्वारा सम्राट अविद पर प्रकट किया गया है। इस वर्णन में जायसी के वर्णन की भांति सर्वव्यापकता तथा विम्ब-प्रतिविम्ब भाव का व्यक्तीकरण नहीं है।

### [ ५५५ ]

जहाँ परकास रूप तहं केरा , तहां होत नहिं चन्द उजेरा । चन्द जोत धूमल तेहि आगे , जस धूमल प्रहण के लागे ॥

तथा

ब्रह्मा त्रपने कर रचा श्रंगह श्रंग संवार। सुन्दर मूरत कामिनी श्रपनी श्रोर निहार।

किव ने कहीं भी वर्णनों को विस्तार तथ। प्रभावात्मकता प्रदान करने का प्रयास नहीं किया है। बारहमासे में भी किव ने प्रत्येक महीने का वर्णन एक या दो पंक्तियों में ही समाप्त कर दिया है।

> कातिक तकूं मैं पी की घाटा, दिया बार हेरों मैं घाटा। श्रीत जुत्रा जिंव खेल के हारी, कस भावें मोहि दिया दिवारी।

वियोगिनी को उत्सव में आनन्द आ ही किस प्रकार सकता है। विस्तृत वर्णन किव ने केवल मनुष्य के अंगों एवं उनके उपयोगों का किया है जैसे रसना के सम्बन्ध में वे लिखते हैं।

रसना दीन्ह ज्ञान कर मूरी, बिन रसना यह देह ऋधूरी। जो न होत रसना मुख माहीं, को उसवाद नर पावत नाहीं। बिन रसना को भेद बतावत, भोग स्वाद कैसे नर पावत। रसना से भा वेद पुराना, रसना राखे नर कर गाना। रसना राजपाट बैठावे, रसना नरगन्ह भीख मंगावै। बिन रसना यह जनम ऋकारथ, रसना ते धरे परमारथ।

इसी प्रकार कवि ने प्रत्येक ऋंग उपांग का वर्णन किया है श्रौर श्रपने इस वर्णन के श्राधार पर श्रल्लाह की महानता सिद्ध की है।

#### भाषा :

प्रन्थ की भाषा बोलचाल की श्रवधी है जिसमें कुछ स्थानीय प्रयोगों के साथ ही फ़ारसी एवं श्ररवी के शब्द भी उपलब्ध होते हैं। फारसी एवं श्ररवी के शब्दों का प्रयोग विषयानुरूप ही है। कवि खुदा का वर्णन करते हुये लिखता है—

को किह सके बड़ाई रब की, जासों टेक लगी है सबकी। कारसाज कादिर मुख्तारा, वे नियाज़ माबूद हमारा।

खन्डों के नामकरण में भी कवि श्रपने फारसी के ज्ञान का परिचय देता है। 'श्रात्मपरिचय' के लिये वह 'हालमुसन्निफ' लिखता है। कुछ फारसी से हिन्दी रूपान्तरित शब्दों का भी मुन्दर प्रयोग है जैसे श्रर्जदास्त से श्ररदास। स्थानीय प्रयोगों में करारी,

# [ ५५६ ]

खंगिगा, पागी, लगिचाऊं त्रादि शब्द या सकते हैं। मुहाविरों का भी यथास्थान योग है जैसे—भरा धरा छूं छ, लेत है त्रबी, सांस कांट, त्रस खरकना, हिया दरकना, टर गई पांव तरे से धरती, अपने पांवन आप कुल्हाड़ी। संस्कृत के विशुद्ध शब्दों का प्राय: अभाव सा है। भाषा की बोधगम्यता सराहनीय है।

#### रस:

ग्रन्थ में भावात्मक स्थल त्राधिक नहीं हैं क्रीर यही कारण कि शृंगार एवं वास्तल्य रसों के त्रितिरिक्त त्रान्य रसों का केवल त्राभास मात्र हो पाता है। वीर त्रीर करुण रसों का केवल संकेत मात्र है उनका पूर्ण परिपाक नहीं हो पाया है। प्रेमा के विरह में दुखी चन्द्रकला, पत्र लिखकर अपनी स्थित को स्पष्ट करती है।

> श्रमृत जल मानहुँ विषघोरा, प्यास बुक्ताय दरस लग तोरा। जर जर हाड़ भयो जस चूना, खैर खान विरहा दुख दूना। फूलन सेज कांट श्रस खरके, नींद कहां तुम बिन हिया दरके।

तन मन की सुधि बीसरी, जेहि दिन लागे नैन। नैना तरसे दरस बिन, बिन दरसे नहिं चैन।

#### छन्द :

'भाषा प्रेम रस' की रचना भी दोहे चौपाई के क्रम से हुई है। शेख रहीम ने चौपाई को चार चरण वाला ही माना है। चार चौपाइयों के बाद एक दोहे का क्रम सर्वत्र निवाहा गया है।

## श्रलंकार:

शेख रहीम ने ऋधिकांश साहश्यमूलक ऋलंकारों का ही प्रयोग किया है। साधारण प्रयोग में ऋाने वाले उपमा, रूपक ऋनुप्रात एवं उत्प्रेत्ता ऋलंकारों का प्रयोग ऋधिक है।

# हेतूत्प्रेक्षाः

तहं रोवन सुनके गुरु, वन विच लागी त्राग। जरे पंख कारी भई, सो त्रावत हों भाग॥

#### उपमा :

गिरा भूम पर दैत्य वह, जस पाहन की लाट।

#### रूपक:

काल सीस पर रैन दिन जैस बाज मंडराय। जिड की मैना पींजड़े, समै पाय लै जाय॥

## चरित्रचित्रगः:

चरित्रचित्रण की दृष्टि से इन काव्यों की त्रालीचना करना यद्याप त्रिधिक उपयुक्त नहीं है क्योंिक काव्य में चारित्रिक विशेषता की त्रोर ध्यान देना त्राधिनिक दृष्टिकोण है। पात्रों के चरित्र की व्यञ्जना पात्रों के वचन व कर्म के द्वारा होती है। कथा में प्रेमसेन त्रीर चन्द्रकला नायक नायिका हैं। इनके त्रातिरक्त रूपसेन, बुधसेन, महाकाल दैत्य, गुरु सहपाल, सम्राट त्राविद, मालिन, मित्र बलसेन त्रादि चरित्र भी हैं।

#### प्रेमसेन :

प्रेमसेन 'प्रेम का त्रादर्श' है। वह प्रेम के लिये त्रपना जीवन उत्सर्ग कर सकता है। शिला-गुरु के पाठशाला में प्रश्न करने पर वह यही उत्तर देता है:

> चन्द्रकला मन मां बसे, राखौं हर छन चेत। प्रान निछावर घालिहौं चन्द्रकला के हेत।

यूसुफ की भांति प्रेमसेन में केवल कर्तव्य की भावना ही प्रधान नहीं है। प्रेम के लिये यहत्याग करके वह गुरु सहपाल के साथ बन में त्यागमय होकर रहता है।

दैत्य महाकाल को परास्त करने में प्रेमसेन के साहर तथा सम्राट अविद से युद्ध में शौर्य के दर्शन होते हैं। प्रेमसेन में किसी दुर्गुण का आभास नहीं मिलता और न उसमें कोई जातिगत विशेषतायें हैं। उसका प्रेम भी लोक संयत है। यद्यपि प्रेमसेन का चित्र किसी भी चेत्र में उच्च आदर्श की स्थापना नहीं करता फिर भी वह नायकत्व का प्रतिनिधित्व करता है।

#### चन्द्रकला:

नायिका चन्द्रकला के चिरित्र की विशेषता भी प्रेमिका के रूप में ही विशेष लिह्नत होती है। पाठशाला में प्रेमसेन से वियुक्त हो जाने पर तथा प्रेमसेन के घर से चले जाने पर वह अत्यन्त व्याकुल हो जाती है और यह त्याग के लिये वेचैन हो जाती है। प्रेमसेन का यहत्याग सुनकर

> रहन लाग तब ले दुःखी, मन ही मन श्रकुलाय। श्रीसर हेरे रैन दिन केहि विधि घर ते जाय।

वह भी ग्रहत्याग की चिन्ता में लग जाती है। चन्द्रकला का केवल प्रेमिका का स्वरूप ही सम्मुख त्याता है।

## गुरु सहपाल:

गुरु का चिरत्र परम्परागत है। गुरु सहपाल सदैव शिष्य की कल्याण कामना ही में रत हैं तथा कवीर के ऋमुसार 'गुरु तो ऐसा चाहिये सिष को सब कुछ देय' गुरु सहपाल का चरित्र ख्रादर्श तथा सराहनीय है। शेख रहीम भी उनकी प्रशंसा में कहते हैं:

> जो गुरु मिले तो अप मिले बांह पकड़ ले तार। इबत नैया भंवर मां, खेय लगावै पार।

राजा रूपसेन मन्त्री बुधसेन, मित्र बलसेन, मालिन, सम्राट अविद आदि के चरित्रों में कोई विशेषता नहीं है, सभी परम्पराभुक्त है।

### श्रन्य प्रसंग:

भाषा प्रेमरत के मध्य कई ऐसे अन्य प्रसंग भी आये हैं जैसे दानमहिमा, द्रव्य महिमा, प्रेमऔर दया की प्रशंसा, बाह्याडम्बर से हृदय की शुद्धता की महानता आदि।

# दान-महिमाः

जो चाहत हो जगत धन साथ हमारे जाय। तो दाता के नाम पर जग मां देउ खुटाय॥

#### द्रव्य-प्रभावः

दरव लोभ त्राये जहां ज्ञान रहीम नसाय। जो करवो नहिं उचित है तौन लेय करवाय॥

### विद्या-प्रशंसाः

ऐ विद्या जगतारिनी, मैं तोरे बिल जाऊं। करें नीच का ऊंच तोइ धन्य तिहारो नांव। विद्या धन मैं आपके, भयो नीचतें ऊंच। मैं तो भिखारी सुख मिला, भराधरा मोरा ख्रूंछ॥

# कवि रहीम की बहुज्ञताः

यद्यपि शेख रहीम की कथा का ग्राधार काल्पनिक है फिर भी प्रसंगानुसार किन हिन्दू ग्रीर शामी प्रेमाग्न्यानों का उल्लेख यथास्थान किया है। चन्द्रकला दैत्य से उद्धार करने के लिये भगवान से प्रार्थना करते हुये कहती है:

### [ 448 ]

शिक्तमान जगनाथ जी दयासिन्धु भगवान। लागो मोर गोहार श्रव श्रान बचाश्रो लाज।

जस द्रोपदी की राखो लाजा, प्रगट्यो चीर बरन महाराजा। जस प्रहलाद का त्रान उवारो, फूटे खम्म हिरनाकस मारो। जस सीता की लाज सम्हरा, राम रूप रावन का मारा। जस बूड़त तार्थो गजराजा, धारो तुरत दीन के काजा।।

उसकी इस प्रार्थना में पूर्ण हिन्दू हृदय की भलक मिलती है। शब्द योजना तथा विचारकम भी ऋतुक्ल हैं साथ ही किव का भगवान के विरद की चर्चा करते समय, प्रहलाद, द्रोपदी, ऋौर गजराज का उल्लेख भी परम्परागत ऋौर स्वाभाविक है। केवल सीता के ऋाख्यान को ऋवश्य किव ने एक नवीन दृष्टिकोण से देखा है। मन्सूर के 'ऋनल्हक' का भी किव ने उल्लेख किया है। लैला मजनूं, शीरी फरहाद और यूसुफ जुलेखा की कथा का भी यथास्थान दृष्टान्त रूप में उल्लेख मिलता है।

# कुरान या धार्मिक विचारों का उल्लेख:

हदीस है खुदा ने ऋपने स्वरूप के ऋनुरूप ही मनुष्य की रचना की। कवि रहीम भी लिखते हैं:

मूरत मां रिच श्रापन राखी, सूरत देत शिक्त की साखी।
ब्रह्मा श्रपने कर रचा, श्रंगह श्रंग सवार।
सुन्दर मूरत कामिनी, श्रपनी श्रोर निहार॥

उमरखय्याम से विचार साम्य रखता हुआ कवि लिखता है:

यह जग जान सराय समाना, नर नारी पन्थी की त्राना। त्राये सांभा भोर उठ भागे, काहू के संग सराय न लागे॥

शरीयत के मार्ग का वर्णन करते समय किव ने इस्लाम धर्म के साधन चतुष्टय सलात, जकात, सौम तथा नमाज का उल्लेख किया है। कुरान के अनुसार अल्लाह ने इस संसार की सृष्टि केवल 'कुन' शब्द से की है। शेख रहीम भी इसकी पुष्टि करते हैं।

एके शब्द कहा कुन केरा सिरजा भूमि त्रकाश घनेरा (गुनेरा)।

इसी प्रकार त्याकाश के सातखनडों के ऊपर त्रल्लाह के सिंहासन या 'त्रार्श कुसी' की चर्चा भी करान में है: वाके कीन्हे सब भये करनहार वह एक। सात खन्ड त्र्याकास के छाम रख्यो बिन टेक॥

तथा

सात खन्ड रच धरती केरे, तापर देस बेस बहुतेरे॥

इसी प्रकार हदीस है कि अल्लाह ने सर्वप्रथम 'नूरुत मुहम्मिदया' की रचना की। शेख रहीम भी हजरत मुहम्मद की प्रशंसा करते समय कहते हैं:

सिरजा जिनके कारना धरती श्रौर श्रकास।

कुरान में वर्शित त्र्रादम त्र्रौर इबलीस की कथा का उल्लेख भी शेख रहीम ने किया है।

इन सूफी किवयों ने यद्यपि सदैव स्वयं को 'श्रेम मत' का अनुयायी कहा है फिर भी यह न भूलना चाहिये कि इस प्रेम मत की स्थापना सब धर्मों की सामान्य बातों से सामान्जस्य रखते हुये भी विशेषतः इस्लाम धर्म के अन्तर्गत है। अतः एकेश्वरवादी इस्लाम धर्म के अनुसार इन किवयों ने बहुदेवोपासना का विरोध किया है। शेख रहीम ने भी इसी प्रकार के अपने विचारों का उल्लेख 'भाषा प्रेम रस' में किया है। यूसुफ से मिलने की आशा में जुलेखा ने बहुत दिन अनेक देवताओं की वन्दना की किन्तु उसकी इच्छा पूर्ण न हुई तब जुलेखा एकदेव की और उन्मुख हुई।

बीते यह बिध बहुत दिन, एक दिन भई निरास। देवतन त्रासा छोड़ के, त्रास कीन्हों त्रारदास।

त्रानेक से एक की त्रोर उन्मुख होते ही जुलेखा की इच्छा पूर्ण हो गई। इसी प्रकार प्रेमसेन ने जब दैत्य का संहार कर दिया तब गुरु सहपाल ने उसे जो उपदेश दिया है उसी के त्रान्तर्गत शेख रहीम 'मूर्ति पूजा' का खन्डन करते हैं:

> एक मूरत निज करन्द संवारा, तह का नांव धरे करतारा। अबही कहे कि ठाकुर मोरे, फिर काहे ले जल मां बोरे।

हं ठकुर एक वह धनी, जस रहीम कोउ नाथ। सबसे ऋलग ऋलान है, पूर रहा सब हाथ।।

# शेख रहीम का मत तथा सिद्धान्त:

शेख रहीम से कई सौ बरस पूर्व कबीर अपनी वानी से हिन्दू मुस्लिम मनों में सामन्जस्य स्थापित करने का प्रयास कर चुके थे। लगभग उन्हीं के शब्दों में शेख रहीम ने भी अपने 'प्रेम मत' का प्रतिपादन किया है। अन्तर केवल यह है कि कबीर ज्ञानी थे, उनकी बानियों में बुद्धि की शुष्कता तथा तर्क कटुता है जबिक शेख रहीम का 'प्रेममन' इश्क मज़ाजी ऋौर इश्क हकीकी से सम्बन्घ रखता है , यह हृदय की वस्तु है, सहज तथा हृदयम्राही है ।

कबीर और शेख रहीम दोनों ही मुसलमान तथा एकेश्वरवादी थे। अतः एक देव या अल्लाह में ही उनका विश्वास था। शेख रहीम लिखते हैं:

> ए मालिक माबूद जग, खालिक खलक जहान। कारसाज कौनेन का, बेनियाज सुल्तान।

वही इस संसार का रुष्टा तथा स्वामी है। जिस प्रकार कबीर ने राम को ब्रह्म का प्रतीक माना था त्रवतारी नहीं, उसी प्रकार शेख रहीम भी कहते हैं:

हर का तो हर घट मां पइये, नेरे हेरे दूर क्यों जइये। राम नहीं दशरथ के जाये, दशरथ हू का राम बनाये। कृष्ण अनेक एक करतारा, तेहि का नहीं बहेलिया मारा। श्रौरन को वह मार जियाये, तेहि का भला मार को पाये। नहिं वाके हैं मात पित ना वाका को उदेस। वाके की नहें सब भये, बरह्मा बिष्णु महेश।

इस प्रकार शेख रहीम के अनुसार भी राम और कृष्ण उसी शाश्वत्, सर्व व्यापक, सर्वज्ञ, सर्वेश्वर ब्रह्म के प्रतीक हैं।

ब्रह्म का निवासस्थान कोई विशेष स्थल नहीं है। उसका निवास दया और प्रेम से पूर्ण हृदय में है। प्रेम और दया ही के द्वारा, ब्रह्म की प्राप्ति हो सकती है।

दया प्रेम जब हिये समाई, मन आपन काबा होइ जाई ॥
दया प्रेम जेहि मन बसे, सो काबा कैलास ॥
अन्तरजामी आप रव करे होयें पर बास॥

इस प्रकार ब्रह्म का निवास किसी मन्दिर या मस्जिद विशेष में न होकर हृदय में है ऋौर उस हृदय में दया ऋौर प्रेम का निवास आवश्यक है।

संसार में ईश्वर प्राप्ति के अनेक साधन हैं। विभिन्न मत मतान्तर ईश्वरोपलिब्ध के अनेक मार्ग प्रदर्शित करते हैं किन्तु इस 'विभिन्नवाद' में पड़ने की अपेचा श्रेष्ठ तो यह है कि जीव दया और प्रेम से अपने हृदय की वृत्तियों को समन्वित करले। इस प्रकार का सहज सरल जीवन ही अन्तत: ईश्वर तक पहुँचा देता है क्योंकि:

जग भीतर मत ऋहें ऋनेका, सबका मरम ऋन्त होय एका। पुनि एका कहुँ दीख न जाई, जंह देखों तंह रार लड़ाई॥

त्र्यत:

मत अनेक लघु मोर मित कहा कि मत भय मान। जो मत दाया प्रेम है तेंह मत ईश्वर जान॥

केवल बाह्याडम्बर या कर्मकाणड से हृदय की शुद्धि नहीं होती 'मक्के गये हज्ज कर श्राये, कपटी मन फिर संगे लाये।' दया रहित हृदय ; हृदय नहीं कंकड़ है, मूल्यहीन है, महत्वहीन है।

दया नहीं तो मन है कांकर, प्रेम नगर की मग है सांकर।

रोजा नमाज सयत्न करने पर भी यदि हृदय में दया और प्रेम का निवास नहीं हुआ, यदि किसी दुखी को देख हृदय द्रवित नहीं हुआ, यदि किसी निर्धन के लिये सम्पत्ति में से एक पैसा न निकला तो किन ऐसे कर्मकाएडी को 'खरीदार' की संज्ञा देता है और अल्लाह 'आदान प्रदान' नहीं करता। भगवान को केवल दया और प्रेम से वशीभूत किया जा सकता है, खरीदा नहीं जा सकता। अतः केवल बाह्याडम्बर और कर्मकाएड का अनुयायी ईश्वर तक नहीं पहुँच पाता।

मक्के ख्रौर मदीने जावे, खरीदार रब का नां पावे।

मालिक ऐसे खरीदारों को दोजल भेज देता है। ईश्वर प्रत्येक व्यक्ति के कार्य कलापों से परिचित रहता है। 'मैं तो देखों रैन दिन कहा तोर व्योहार' श्रौर इसीलिये वह व्यवहारिक प्रेम भिक्त को शुष्क कर्मकाण्ड से श्रिधक महत्व प्रदान करता है। 'सत सनेह नहीं मत तोरे, खोट कपट मन भाव न मोरे', इन पंक्तियों को पढ़ते समय सहसा तुलसी की 'रामिह केवल प्रेम पियारा, जान लेहु जो जानिन हारा' का स्मरस हो श्राता है।

प्रेम और दया समन्वित साधना मार्ग की महत्ता बताने के बाद कि आग्रह करता है कि यही कारण है कि भिन्न-भिन्न धार्मिक मतों के अनुयायी होने पर भी प्रेम और दया के मार्ग में ही मतैक्य की सम्भावना है अतः अपने अपने धर्म का सम्यक् पालन करते हुए भी,

'तजो न दाया धरम तुम, चाहै जो मत होय'

व्यक्ति दया रूपी धर्म का पालन करता हुआ धार्मिक विरोधों से ऊपर उठ सकता है।

इस प्रकार ईश्वर श्रीर ईश्वर प्राप्ति के सहज साधन दया धर्म की चर्चा करने के साथ ही किन ने इस प्रकार सांसारिक सम्बन्धों की श्रानित्यता तथा श्रासारता की भी चर्चा की है। प्रेमसेन के गृहत्याग के बाद किन उसकी हृदय गत भावनाश्रों का वर्णन करता है। श्राभी तक माता पिता श्रादि परिवारगत प्रेम में फँसा हुश्रा वह अस में पड़ा था, सत्य या श्रियतम की प्राप्ति के लिए इन मिथ्या सम्बन्धों का त्याग श्रानिवार्य है:

उपजा ग्यान मरम पहचाना, जग नाता सब मिथ्या जाना । मिथ्या मरत पिता परवारा, मिथ्या बन्धु भाय कुल सारा ॥

यह संसार भी असत्य है तथा इस संसार के प्रति मोह श्रीर माया भी असत्य हैं। इन सम्बन्धों के मध्य परमेश्वर ही सत्य है और उसकी एवं सत् की प्राप्ति के लिए व्यक्ति को इस असत् संसार का परित्याग करना ही पड़ेगा।

जग मिथ्या मिथ्या जग माया, मिथ्या होय यह त्रापन काया।

× × ×

का मिथ्या के कारने, रे मन तू बौरान।
एक ब्रह्म मिथ्या नहीं ऋौर मिथ्या सब जान।
छांड मोह घरबार की, ले चन्द्राविल नांव।
प्रेमा ऋा बन बिषे, गुरु सहपाल के ठांव॥

प्रथम जगत से अनवन करे, प्रेम पुनीत मां पग तब धरे ।

इस प्रकार संसार की चाह त्याग कर ईश्वर प्राप्ति के मार्ग में प्रविष्ट होना श्रेय है। इस मार्ग की सफलता भी सतसंग ऋौर गुरु कृपा पर निर्भर है। बिना गुरु की दया के सफलता प्राप्त होना दुष्कर है।

पुनि मारग नहिं त्रापन जानी , बिन भेदी बहुरे त्राग्यानी ।

श्रत: प्रेमसेन ने भी संसार की माया ममता को त्याग करके

प्रेमा त्राय दंडवत् कीन्हा , गुरु चरन माथे पर लीन्हा ।

गुरु ने सर्वप्रथम उसे अपने हृदय को सांसारिक लोभ से दूर करने का आदेश दिया संसार के लिये जोग लेना निरी मूर्जता है। गुरु उसके भोग के लिये जोग लेने के विचार की भर्त्सना करता है तथा जोग की महत्ता और उपादेयता समकाकर मंत्रदान करता है।

भोग की त्रास जोग तुम कीन्हा, कपट भेष जोगी कर कीन्हा । प्रथम जगत से त्रानवन करे, प्रेम पुनीत मां पग तव घरे । जगत चाह छूटत नहीं जोग लिये का होय । मैली चादर देह की प्रथमे डारो धोय ॥

इसी प्रेम पंथ पर चलने से ईश्वर की प्राप्ति हो जाती है। फलस्वरूप अनुभव-गम्य, अनिवंचनीय आनन्द प्राप्त होता है जो 'गूंगे केरी सरकरा' की भांति वर्णनातीत है। 'जिनकर दरसन मिलत है वही लीयन पहचान'।

# [ ५६४ ]

सत्य प्रेम में रंचक कपट सारी साधना नध्ट कर देता है। बिना सच्चे प्रेम के ईश्वर की प्राप्ति असंभव है। भला कहीं कांच के बदले में हीरा प्राप्त हो सकता है।

कथा के ऋंत में कवि एक बार फिर ऋपने ग्रन्थ का सार तत्व कहता है:

कपट त्याग ईश्वर मन लवीं, सांच रहो तो वाको पार्वो । जब लग प्रेम न होइ सांचा, हीरा मिलें न बदले कांचा ॥ एक तिल कपट लाख तिल सेवा, दोउ मिले होय विष मेवा । यह विध कपट प्रेम सों मेले, भरमत फिरें गुरु श्री चेले ॥

# ग्रन्थ-रचना का उद्देश्य :

मित्र महाशय गुनसदन चित बहलावन हेत। कहीं कहानी प्रेम की होय के सुनो सचेत॥

किव ने इस प्रकार केवल मनोरञ्जन के हेतु ही ग्रन्थ रचना की है यद्यपि उसमें प्रमतत्व की ही व्यञ्जना प्रधान है। किसी मत विशेष के प्रचार के रूप में ग्रन्थ की रचना नहीं हुई है। त्र्रापने उद्देश्य को किव स्वयं स्पष्ट करता है।

प्रेम लगी यह कथा बखानों, बीचे बीच प्रेम तंह सानों।
तमें कहूँ कोउ मत हैना, ना काहू की निन्दा कीन्हा।
प्रन्थ के साथ साथ किव अपना भी नाम अमर रखना चाहता है:

विधना जव ताग जगत मां, यह पुस्तक संचार। सबका साथ रहीम के, नांव रहै उजियार॥

इसके अनन्तर कवि पाठकों के प्रति कल्याण कामना करता है।

किव का विचार है कि इस पुस्तक को पढ़ने से लोगों को बास्तिविक प्रेम का ज्ञान प्राप्त होता है जो अत्यन्त सुखपद है। पुस्तक को पढ़ने वाले की समस्त मनोकामनायें पूर्ण हो जाती है।

> जो यह पुस्तक पढ़ै सो जाने, सांचा प्रेम प्रथम पहचाने। जो कोउ पढ़ें बड़ा सुख़ पावें, अस रहीम करतार मनावें। पुस्तक बाचनहार के विधि पुरवें सब काज। अस रहीम विनती करें, है दाता जगराज॥

बाद के सूफी किवयों में शेख रहीम का ग्रन्थ 'भाषा श्रेम रस' ऋपना निजी मइत्व रखता है। दया एवं प्रेम के जिस सहज मार्ग का प्रतिपादन शेख रहीम ने किया है वह भाव भी उपादेय है।

# प्रेम दर्पग

# (कवि नसीर कृत)

किव नसीर गाजीपुर जिले के जमिनयां गांव के रहने वाले थे। इनका जीवन स्वयं एक दु: ख़कथा है। बचपन में ही इनके पिता का देहान्त हो गया। माता ने इनका पालन पोषण किया तथा एक ऋष्यापक रख कर इन्हें शिद्धा दिलवाई। यथा समय इनका विवाह एक धनसम्पन्न स्त्री से कर दिया। ऋगिनी प्रथम पत्नी से इनको तीन संतानें हुई जो काल कविलत हो गई ऋगेर उन्हीं के शोक में इनकी पत्नी भी चल बसीं। इन्होंने कमशः दो ऋगेर विवाह किये। इनकी द्वितीय पत्नो दो मास परचात् तथा तृतीय पत्नी केवल दो वर्ष जीवित रह कर स्वर्ग सिधार गई। ऋपनी इस तृतीय पत्नी से इन्हें बहुत मेम था, ऋतः उसकी मृत्यु से दुखी हो कर देश विदेश धूमते रहे। धूमते घामते ये कलकत्ते पहुँचे वहां सुंदरिया पट्टी की कोठी नं० १०७ में ठहरे जहां मुहम्मद शफी नाम का ब्यापारी रहता था। सुहम्मद शफी ने इन्हें ऋत्यन्त दुखी जानकर इनका चित

श. गाजीपुर जिला जिहिं ठाऊं । ताहे मांक जमिनया गांऊ ॥ वहीं जनमभम है मोरा । निज बरतंत कहूँ क्रञ्जु थोरा ॥ बारे समय पिता मोरे न्यारे । इह जग से बैकुन्ठ सिधारे ॥ माता पुनि मोहे पालन कीन्हा । पंडित राख मोहे विद्या दीन्हा ॥ दरबोलत के बारी साथा । कियो मोर व्याह धरायो हाथा ॥ माता पुनि मृत्यो रस चाखी । माटी मांक जाय पग राखी ॥ पुनि मोरे जनमे तीन । पाले पुनि गये सरग के पाना ॥

नाजी ताहि वियोग में, दियों परान के त्याग। विधना मोरे भाग के, का श्रस लिखो कुभाग॥

कियो बियाह पुनि दुसरे बारी । श्रानो भवन में सुन्दर नारी॥ दोइ मास पाछे वह नारी । जा माटी में सेज संवारी॥ तीजे बार कुटुम्ब मताले । सुन्दरी एक घर व्याह के लाये॥ दोई बारस रही घर मोरे श्राई । मोह मया श्रिधक बढ़ाई॥ श्रन्त वहू मृत्यु रस चाला । गई परान तोर श्रभिलाला॥ जस दुखी हूँ में जग मांहीं । तस न केहू संसारा॥

वहलाने के लिए अनेक प्रेमकथायें सुनाई। इन्हीं प्रेम कहानियों में से इन्हें फारसी कवि जामी की 'यूसुफ जुलेखा' सर्वाधिक त्र्याकर्षक लगी। इन्हें यह भी ज्ञात हुत्रा कि फिग़ार नामक शायर ने उसका उद्घेत्रजुवाद भी किया है। फिग़ार शायर की रचना 'इश्कनामा' के आदर्श पर ही इन्होंने अपनी रचना 'प्रेम दर्पण' आरम्भ की।

# गुरु :

कवि नसीर ने त्रारम्भ में निर्गुण सुष्टिकर्ता ब्रह्म की वन्दना की है। क्रमशः मुहम्मद साहुब एवं उनके चार मित्रों का परिचय देने के पश्चात् उन्होंने ऐनुल श्रहदी नामक पीर की भूरि भूरि प्रशंसा की है। पीर ऐनुल ब्रह्दी ने 'जोत निरन्जन' का प्रकाश किया था। पंडित, हाजी, हाफिज, जैसे लोग भी सहस्त्रों की संख्या में उनके शिष्य थे। उनके उपदेश अमृत के समान शीतल एवं श्रति मधुर हुआ करते थे, उनके चरणस्पर्श मात्र से पाप नष्ट हो जाते थे। उनके चमत्कारों में एक यह भी प्रसिद्ध है कि जिस पानी को वे पूंक देते थे वह केवड़ा हो जाता था। किव कथन है कि उसे भी ऐसे जल की एक बूंद प्राप्त हुई थी जिसकी सुगन्ध की स्मृति कवि भुला नहीं सका। यही ऐनुल

> कलकत्ते मंह सुन्दर पार्श, नम्बर एक सौ साव जैकोठी। के गुरू मन के मोरे बोले, प्रेम खनी के डकना खोले। जो जो प्रेमी कब भये, श्रीर जिन्ह तो पोथी कीन्ह। उन्ह सब कवि के बरन के, एक एक जिन्ह के बचन बहु सुन्दर देखा। जस पोथी यूसुफ श्रो जुलेखा। श्रौर फितार प्रेम रस कहानी। उद् में यह लिखिन कहानी॥

१. ऐनुल ग्रहदी काशी श्रस्थाना। रूप सरूप दिये जस माना। जाते निरन्जन तिन्ह परकासु। वहीं मेरे गुरू हीं उन्ह कर दासु। पन्डित हाजी हाफिज कारी। बहुत बरन उन परयू संबारी। उन्ह कर पा देखे पाप श्रस शता। फागुन मास में जस करे पाता। श्रस वह गुरू है अलबेला। सहस लोग रहे जिन्ह के चेला॥ ताह बन्दान न जाय बखानी। सुन वह शब्द हो पाहन पानी। हरियर सत्र उन्ह कर पहिरावा। दूजे ख्वाजा ख़िज ये पीरा॥ श्रोर सुनो एक श्रवरज बानी। केवड़ा भयादीन्ह कूं कसे पानी। वह जल के कारू कहुँ मैं बासू। कस्त्री में न हो वह बासू। वह में ले एक बूंद महूँ पावा। अब लग नहीं वह बास भुलावा। काशी तज के गये कलकत्ते। मस्जिद वही ग्रस्थान परान त्योगे।

×

Ħ

छाहदी किव के गुरू थे। ये सदा काशी में ही रहा करते थे, किन्तु छान्त समय में वे कलकत्ते की चीनी वाली मस्जिद में चले गये जहां इनका देहान्त हो गया।

#### रचनाकाल:

श्चपनी रचना का निर्माण काल बताते हुये वे कहते हैं कि मैंने हिजरी सन् १३०५ के जैकीद महीने की चौबीसवीं तारीख को इस प्रेम गाथा की समाप्ति की है। उस दिन सं० १६७४ के भादों महीने की कृष्ण द्वादशी थी तथा दिन शुक्रवार था जो मुसलमानों के श्चनुसार जुमा कहलाता है। 2

किव ऋत्यन्त विनीत है। यद्यपि ऋपने बाल्यकाल का वर्णन करते समय उसने ऋपनी शिल्ला का वर्णन किया है किन्तु जहां वह कथा-रचना की चर्चा करता है वहीं यह भी लिखता है कि उसे 'वचन' एवं विद्या का कुछ ज्ञान नहीं है।

जामी की फारसी एवं फिगार की उर्दू रचना को देख कर उसके मन में भी 'भाषा' में यह प्रेमकथा कहने की चाह जाग उठी श्रीर इसीजिए उसने इस कथा की रचना की। यह जानते हुये भी कि वह किव नहीं है, रचियता को श्रपने ग्रन्थ से संतोष था क्योंकि इसमें करतार का वर्णन है। 3

किव निसार श्रीर किव नसीर दोनों को श्रपने जीवन काल में पारिवारिक भंभटों एवं दुखों को सहना पड़ा। किव निसार के हृदय में श्रपने एक मात्र वयस्क पुत्र के निधन से श्रत्यन्त दुख हुआ। किव नसीर को माता, पिता एवं तीन पित्नयों तथा तीन पुत्रों का वियोग दुख सहना पड़ा। यह भी एक संयोग की बात है कि श्रपने जीवन में पारिवारिक संकटों के भोगने वाले दो भिन्न भिन्न किवयों के हृदयों में इस कहानी विशेष को ही लिखने की प्रवृत्ति जगी श्रीर उन दोनों ने इसे हिन्दी के माध्यम से ही पूरा किया। किव

ते हिजरी तेरह सौ पैंतीसा, था जैकीद मास चोबीसा। संवत उन्नीस सौ चौहत्तर, भादों वदी दवादस अन्तर। जुमा का दिन जानो तुरकाना, सुक्र का दिन जानो हिन्दुवाना। करके बहुत ही काँट कलेसा, यहि दिन कथा कियो मैं सेसा॥

सुन यह बचन दियों में उत्तर, जानो ना विक्रा एक श्रक्षर।
 हीन ज्ञान का मन दुष्वियारा, केहिबिधि लिखों यह कथाश्रपारा।
 कैबी बहन कञ्ज निहं जाना, कोने उपया यह मोह निदाना॥

४. पै यह पद साखा में ही, .....। साथ भई मोरे मन उपराजा, करों नसीर यह काजा। बचन यही मन में मोरे श्रापे, कथा यह जग में पाये॥

निसार ने वि० सं० १८४७ में त्र्यौर किव नसीर ने वि० सं० १६७४ में त्र्रपनी ग्रन्थ रचना की, दोनों के बीच में लगभग सवासौ वर्ष का त्र्यन्तर पड़ता है।

## कथा-सारांशः

प्रेम-दर्पण ग्रन्थ में भी यूसुफ जुलेखा प्रेमाख्यान वर्णित है। युसुफ का जन्म किन आं नगर के याकूब के घर हुआ था। जब ये दो वर्ष के थे इनकी माता का देहान्त हो गया। यूसुफ का पालन पोषण इनकी फ़्फी के घर हुआ। जब इनके पिता ने फ़्फी से यूसुफ को लौटाने को कहा तो उसने इनकार कर दिया और उसके पास अपना कमर बन्द रखकर यूसुफ को चोर बनाया तथा उसके अत्यन्त सुन्दर होने के कारण प्रेमवश अपने पास ही रक्खा, चोर बनाना तो केवल एक युक्ति मात्र थी। बुआ की मृत्यु हो जाने के पश्चात् ही यूसुफ अपने पिता के पास आ सके। यूसुफ अत्यधिक सुन्दर थे। इधर तैमूर देश के सुल्तान के यहाँ जुलेखा का जन्म हुआ जो अतीव सुन्दरी थी तथा नित्य राग रंग में लिप्त रहती थी।

एक दिन स्वप्न में उसने एक सुन्दर युवक को देखा तथा उसकी छवि पर मोहित हो गई, उसने अपनी धाय से सब हाल बताया जिसने उसे सलाह दी कि वह उस स्वप्न के सुन्दर युवक से उसका परिचय पूंछे। जुलेखा ने इसके बाद दो स्वप्न और देखे। यूसुफ़ के परिचय के सम्बन्ध में वह केवल यही जान सकी कि मिस्र देश के वजीर के यहाँ उससे मिलन होगा। जुलेखा के रूप सौन्दर्य की चर्चा सुनकर बहुत से राजा उससे पाणिग्रहण करने के लिए अपना संदेश उसके पिता के पास मेजते थे, किन्तु जुलेखा ने यूमुफ़ से मिलने का दृढ़ निश्चय कर लिया था। सुलनान ने भी उसका कहना मान लिया और एक दून को मिश्र देश के वजीर के यहाँ जुलेखा के पाणिग्रहण का सन्देश लेकर मेजा। वजीर को कोई आपत्ति न थी, फलस्वरूप जुलेखा मिश्र देश को रवाना हुई। जुलेखा यूमुफ़ के सौन्दर्य-दर्शन को आतुर थी तभी उसने एक आकाशवाणी (गैबी आवाज) मुनी और तम्बू से छेद करके मिश्र के वजीर को देखा। उसका संदेह जाता रहा तथा उसे विश्वास हो गया कि मिश्र का वजीर और उसके द्वारा स्वप्न में देखा गया युवक दो व्यिक्त हैं। जुलेखा अत्यन्त दुखी होकर अपने महल में वापस आई।

इधर यूमुफ और उसके पिता याकृब में प्रेम उसी प्रकार वृद्धि पा रहा था जिस प्रकार उपासक और उपास्य में। यूमुफ ने स्वप्न में चन्द्रमा तथा ग्यारह तारे देखे जो उसके सम्मुख मुक रहे थे। याकृब ने यूमुफ के इस स्वप्न की प्रशंसा की तथा उसकी मुरज्ञा के लिए प्रार्थना की। यूमुफ के प्रति अपने पिता के प्रेम को देखकर यूमुफ के अन्य भाई उससे देव करने थे। एक दिन अवसर पाकर यूमुफ के भाई उसे मेड़ें चराने अपने साथ ले गये, वहां उसे एक अंधे कुंये में डालकर उसके वस्त्रों को मेड़ के रक्त में रंगकर याकृव को दिखाया कि यूमुफ को मेड़िया ने मार डाला है। याकृब पुत्र विरह में अत्यन्त दुखी होकर अपनी नेत्रहिंद खो वैठे। इधर यूसुफ जिस कुयें में पड़े थे उसी कुयें में एक सौदागर का गुलाम पानी भरने त्राया, पानी के वर्तन को यूसुफ ने पकड़ ितया, जिससे घवड़ा कर गुलाम भागा और त्रापने स्वामी को साथ लाया जिसके सम्मुख यूसुफ कुंये से बाहर निकले। यूसुफ के भाइयों ने उसे सौदागर के हाथ बेंच दिया। सौदागर यूसुफ को लेकर िमश्र देश पहुँचा वहां जुलेखा ने उसे देखते ही पहचान ितया तथा खरीद भी ितया। इसी मध्य एक सौदागर की लड़की भी यूसुफ पर मोहित हुई। यहीं दोनों के वार्तालाप के मध्य किव परम सुन्दर कर्ता की आराधना करने का संदेश देता है।

जुलेखा ने सब प्रकार से यूसुफ को वशीभूत करना चाहा किन्तु यूसुफ निर्लिप्त रहा तब जुलेखा ने यूसुफ को बन्दीगृह में डलवा दिया। यूसुफ की स्वप्नव्याख्या से प्रसन्न होक्स मिश्र देश के सुल्तान ने उसे अपना वजीर बनाया तथा जुलेखा का अपराध सिद्ध हो जाने पर उसके पित ने उसका पिर्याग कर दिया, कुछ दिन बाद वजीर भी मर गया। पिरत्यक्त जुलेखा का सारा सौन्दर्य एवं वैभव नष्ट हो गया। वह नेत्र दृष्टि भी खो बैठी और यूसुफ दर्शन को लालायित रहने लगी तभी यूसुफ ने उसका कष्ट पूर्ण आख्यान सुनकर उसे अपने पास बुलाया तथा सौन्दर्य प्रदान करके जिबरील की आज्ञा से उसके साथ विवाह कर लिया, किन्तु अब सांसारिक अनुभवों के द्वारा एकेश्वर में विश्वास करने वाली जुलेखा का मन उपासना की आरे उन्मुख हुआ और वह यूसुफ के द्वारा निर्मित इबादतखाने में पूजापाठ में लगी रहने लगीं।

इसके पूर्व ही यूसुफ की भविष्यवाणी के अनुसार अकाल पड़ने पर अन्न की खोज में आये हुये अपने भाइयों से यूसुफ का मिलन हो चुका था। यूसुफ ने याकूब को भी मिश्र बुलवा लिया और चिरकाल के पश्चात् पिता पुत्र मिलकर अत्यन्त आनन्द से काल-यापन करने लगे।

यूसुफ की पुकार परमात्मा के यहां हुई ऋौर उनका निधन हो गया। जुलेखा ने पति वियोग से पीड़ित हो समाधि पर प्राण्त्याग कर दिया!

## कथा-संगठन :

कथा का आधार 'कुरान' में वर्णित यूसुफ जुलेखा का प्रेमाख्यान है किन्तु किव ने उसमें कुछ अन्तर किये हैं जिनका उल्लेख किव निसार कृत 'यूसुफ जुलेखा' प्रेमाख्यान की व्यास्था में हो चुका है। वास्तव में इन दोनों किवयों ने जामी की मसनवीं 'यूसुफ जुलेखा' का ही अनुकरण किया है, किव नसीर ने इस सत्य को स्पष्ट स्वीकार किया है। निसार की यूसुफ जुलेखा में सौदागर की सुन्दरी कन्या का उल्लेख नहीं है। सम्भवतः किव नसीर ने इस घटना का उल्लेख इसी उद्देश्य से किया कि यूसुफ के परम सौन्दर्य का सम्धीकरण हो जाय। मिश्र में सौदागर की कन्या के समान कोई सुन्दर नहीं था किन्तु वह भी यूसुफ को देखकर आश्चर्यचिकत हो गई। यूसुफ ने उसे कृपा पूर्वक परमेश्वर के सौन्दर्य की ओर उन्मुख किया, इस घटना का समावेश किव की अपनी

मौलिकता है। इसी प्रकार 'यूसुफ जुलेखा' ग्रन्थ में यूसुफ श्रौर जुलेखा का पाणिग्रह्ण नबी याक्ब की दुत्रा से हुन्ना था जबिक प्रेम-दर्पण में यह संस्कार जिबरील की स्नाज्ञा से सम्पन्न होता है।

## प्रेम-पद्धति :

प्रेम-दर्पण में यूसुफ जुलेखा के मध्य प्रेम का ख्राविर्माव स्वप्नदर्शन से होता है। जुलेखा ने यूसुफ के सौन्दर्य को स्वप्न में ही देखा था। क्रमशः तीन स्वप्नों में उस सौन्दर्य का दर्शन करके उसकी प्रेम भावना पृष्ट हो गई थी। जुलेखा का प्रेम ख्रादर्श प्रेम है वह लोकाचार की ख्रवहेलना करके केवल प्रिय की प्राप्ति करना चाहती है। यूसुफ के लिए उने पितृगृह एवं पितगृह छोड़ा, दर दर की भिखारिन बनी, व्यंग ख्रीर उपहास सहे फिर भी उसकी लगन कम न हुई किन्तु जीवन में इतने ख्रिधिक उतार चढ़ाव, ख्राशा, निराशा, ख्रानन्द एवं विघाद देख चुकने के पश्चात् उसकी भावनायें उस शाश्वत, एकरस की ख्रोर उन्मुख हो गई जो इन सब परिवर्तनों के ऊपर है। यूसुफ मिलन के पश्चात् वह परमेश्वर की ख्राराधना में दत्तिचत्त हो जाती है।

कवि यूमुफ एवं जुलेखा दोनों को ही परमज्योति का रूप मानता है। यूमुफ के सौन्दर्य की चर्चा करते हुये वह लिखता है:

जनों विधना निज जोत दिखावा , यूसुफ ख्रोट में स्नाप समावा। इसी प्रकार जुलेखा का नखिशाख वर्णन करते हुये वह कहता है:

श्रम समतोल रही वह गाता, जोत सांच जनों .धरे विधाना।

#### रस:

रस की दृष्टि से केवल शृंगार एवं करुण की व्याप्ति ही प्रेमदर्पण ग्रन्थ में है। शृंगार के अन्तर्गत भी विपलम्भ की प्रधानना है।

यूसुफ के सौन्दर्य को स्वप्न में देखकर जुलेखा ऋत्यन्त प्रेमासक हो उठती है, यूसुफ के विरह में उसकी श्रवस्था उन्मादिनी की सी हो जाती है।

'कबौं हंसत वह कबौं रोवत, बक वक करत कबौं चुप होवत'।

दिन में तो किसी प्रकार जुलेखा की पीड़ा दबी रहती थी किन्तु रात्रि ग्राते ही वह श्रीर ग्रापिक वेचैन होजाती थी।

दिन बीता जो त्राई रैना, भई जुलेखा बहुत बेचैना।
यूसुफ प्रेम का पड़ त्रीगाहे, जरत विछोह त्रागिन के दाहे।

### [ ५७१ ]

रक्त के आ्रांसु नैन से ढारे, गगन नखत्तर रात भये सारे। इसी प्रकार यूसुफ के प्रेम में जुलेखा के विरह का वर्णन है।

#### करुरा:

यूसुफ की मृत्यु हो जाने पर जुलेखा के विरह क्रन्दन एवं मृत्यु के वर्णन में कवि ने बड़ा ही करुण दृश्य उपस्थित किया है।

चढ़के जुलेखा पुनि बेवाना, यूसुफ धाम चली वह धना। जाय स्मन्त एक माटी ढाहा, धाय गिरी बहती हाहा। फूल गुलाब जो रहे कपोला, नोच किहिस जस कंसुक फोला।

त्राई चेत तो बोली रोके, यूसुफ त्रब कुछ बोल। यही उचित कि छांड़ के मोहे, सोयो माटी कोल॥

नास अंगूरी नैन के अन्तर, चली किहिस निकास के बाहर। आह किहिस पुनि अति बरियारी, ऐसी सरें परान के बारी।

इस प्रकार जुलेखा के शोक एवं क्रन्दन में वीभत्सता श्रा जाती है, गाल नोचना त्रांख निकाल कर फेंकना त्रादि क्रियायें जुगुप्सा उत्पन्न करती हैं।

#### भाषा:

'प्रें म-दर्पण' की भाषा भी अवधी है। किव ने आरम्भ में ही सरल भाषा में काव्य रचना की ओर संकेत किया है और वास्तव में 'प्रें म दर्पण' की भाषा सरल एवं दैनिक जीवन में व्यवहृत होने वाली अवधी है। उसमें जानी, बीबी, नरिगस ऐसे नित्य प्रयोग में आनेवाले फारसी के शब्द भी हैं। साथ ही प्रान वारना, डूब मरना, हाथ आना, बिना दाम की दासी होना, ऐसे मुहाविरे भी हैं। कहीं कहीं पर किव ने फारसी के शब्द का हिन्दी रूप देने का प्रयास भी किया है, जैसे दिलकुशा के लिये 'मनविकसा'।

### छन्द :

प्रेम-दर्पण की रचना भी दोहे चौपाई के क्रम से हुई है, सात श्रश्वीलियों के बाद एक दोहे का क्रम सर्वत्र निवाहा गया है।

# श्रलंकार:

त्रलंकारों की विविधता एवं विचित्रता इस प्रेमाख्यान में उपलब्ध नहीं होती है। कवि ने साधारणतः त्रानुप्रास, उपमा एवं रूपक त्रालंकारों का ही प्रयोग किया है।

#### शैली :

किव ने मसनवी पद्धति पर ग्रन्थ रचना की है, एवं घटनाओं के नाम-करण से खरड विभाजन किया है। शीर्षक खरड का पूर्ण विवरण देता है साथ ही कहीं कहीं आरम्भ की प्रथम पंक्ति आगामी घटना की सूचना भी देती है जो मसनवी रचना शैली की एक विशेषता है।

### नलशिख वर्णन :

कवि नूर मुहम्मद की भांति नसीर ने भी ऋाँखों की उपमा 'नरिगस' से दी है।

'ऋस दो नैन रहे रतनारे, नरिंगस जेहि के हैं मतवारे।' ऋघरों के ऋमृत की चर्चा करते समय किव नसीर के मुंह में जान किव की भांति पानी नहीं भर ऋाया प्रत्युत वे ऋनेक बचनों से तृष्ति के भाव की व्यञ्जना इस प्रकार करते हैं:---

उन्ह के बचन ऋस रहे मिठाई। भूखा सुन जनो जात ऋधाई॥

नेत्रों की मादकता पर वर्णन करते हुये किव लिखता है कि जिम पर वह एक बार भी दृष्टि निचेप करती है वह उन्मत्त हो उठता है:---

> खरग कटारी विष भरे, सेत श्याम रतनार। यह व्यक्ती नहिं बचन, जेहि चितवत एक बार॥

सौन्दर्य के वर्णन में उपमानों की योजना किव ने परम्परागत ही की है धनुष, चन्द्र, कटारी, नागिन, घन, गंगा, यमुना आदि की समता में रखकर विषय का खब्टीकरण किया गया है:---

केश रही श्रम नागिन कारी, तेहि कर इस नहीं जाये भारी। दोइ लट मांभा जोत उजियारा, जमुना मांभा भई गंग धारा॥

ध्यान देने की बात है कि कांव ने खंग प्रत्यंगों के वर्णन के साथ उनके सौन्द्यांपकरणों की चर्चा भी की है, जैसे मिस्सी, बुलाक, हार, कुन्डल ख्रादि।

# जुलेखा के दिलकुशा उपवन का वर्णन :

किव ने उपवन वर्णन में पित्त्यों, पुष्यों एवं द्रुमावित्यों के नाम गिनाने की चेष्टा ही अधिक की है:---

याचरज रूप की रही वह बारी, नंह की सक्ल सजी रही बारी। बोलन बहुन रकम रहे पांसी, उन्ह तरवर पर साखीसाखी॥ कतौँ गुलाब कतौँ जूही वेला, त्राचरज रूप रहे वहां खेला। चम्पा फूल कतौँ पर बिकसे, बास सुंवास केसर कतौँ निकसे॥ कतौँ मन्हरी कतौँ बिकसे लाला, कतौँ सौधी दसनन मंह जाला॥

किव ने त्रवकाश होते हुये भी नगर, गढ़ त्र्यन्त:पुर त्रादि का वर्णन नहीं किया है। जुलेखा ने एक सात खरड का महल यूसुफ से मिलने के लिए बनवाया था, किव ने उस महल का वर्णन भी उद्दीपन की दृष्टि से त्र्यधिक किया है। उसमें मानिक हीरा त्रौर कंचन की प्रधानता है, दीवालों पर चित्रित चित्र प्रकृति की उद्दीपन पृष्ठभूमि उपस्थित करते हैं:---

प्रथम खराड के का हो वर्र्णन, ताह मैं सबो पारस पाहन। ग्राधिकर का मैं गिन के बताऊँ, कंचन रूप धरों जिन्ह पाऊँ। दूजे खराड का पन्ना पाथर, देख पड़त चहुँ त्रोरी हरियर॥

तीसर खराड रजत का बनावा रूपरंग में सेत। जो पूरनमा के लखत चन्द्रमा सच्चे परान की देत।

चौथा खख्ड सफल रहे कंचन । पंचवा खख्ड सफल रहे हीरा । छुठवां खख्ड वोयर जो राता । सतवां खख्ड ऋौतन्त सोभावा ।

इसके अतिरिक्त जुलेखा के विरह का वर्णन किव ने किया है, जिसका निर्देश पीछे हो चुका है।

इस प्रेमाख्यान एवं यूसुफ जुलेखा की कथा की विशेषतायें वास्तव में एक ही हैं, दो कवियों के द्वारा लिखी होने के कारण भाषा में स्वाभाविक अन्तर है।

यह शुद्ध प्रेमाख्यान है जिसमें प्रेम की तीव्रता का स्वाभाविक विवरण है।

# कामरूप की कथा

## कवि ग्रज्ञात

## कवि परिचयः

इस प्रत्थ के रचियता एवं उसके जीवन-चरित् के संबंध में कुछ ज्ञात् नहीं है। प्रन्थ की पार्यडुलिपि काशी नागिरी प्रचारिणी सभा के संप्रहालय में देखने को मिली है। प्रन्थ का त्रारम्भ एवं त्रन्त निम्नांकित है:—

#### आरम्भ:

श्रों श्री गणेशाय नमः । श्रों पोथी कामरूप का किस लिष्या ॥ श्रातीहीबाद कार्त्रकर है हु श्रातिम का पैदा करनहार है ॥ न कोई करें तेरी कुदरत बयां, नहीं इल्म तेरा किसी पर श्रयां ॥ चहुँ ठौर गाँव सौहिला पुकार, सभा में फिरे पातरे समकतार ॥

#### अन्तः

नइ इसक काहै मुक्ते कळु खबर, न उनके मिलन का कहो कुछ खबर ॥ इति श्री पोथी कलाकाम का कंग्रर काम का बिरहो की केसा समाप्त ॥

# चौपाई:

काशी नागरी प्रचारिणी सभा की (सन् १६०६-७-८) की खोज रिपोटों में एक श्रौर कामरूप की कथा का उल्लेख मिलता है जिसके रचियता हरिसेवक मिश्र हैं। इस कथा का श्रारम्भ इस ग्रकार है:--

श्री गनेशाय नमः, श्री सरस्वती जूनमः । श्रथ कामरूप की कथा लिष्यते । छनेहरा ! हरि चरिननि करिबन्दना, वंद-त चरन महेस । कंठ बसहु मम सारदा उर मंह बसहु गनेस ॥ सरमुति वदौँ चरन तुव हूजै मोहि सहाई । कथाश्रपूरब वरिनहीँ सौ सुनि जगत सिहाय ॥ छपया ॥ सुमिरत श्री गनेश ग्यान घर वेस होई उर । श्रानन्द मंगल रूप कहूयो वेद श्रीर सूर ॥

#### अन्तः

श्री नृप सिहउदोन के नन्दन तो दरसे सब दुष्प नसाई । कामरूप विवाद सुष श्रागमना नाम श्रष्ट दसमौ स्वर्ग समाप्ता ।। इन हिर सेवक मिश्र के संबंध में जात है कि ये सनाढय ब्राह्मण कल्याण दास के पोते एवं आचार्य केशव दास के भाई थे। यह आरेखा नरेश राजा पृथवीराज सिंह के दरबार में भी रहे थे। इनके दो ग्रन्थ (१) हनुमान जी की स्तुति तथा (२) कामरूप की कथा प्राप्त हुये हैं।

इन दोनों ग्रन्थों के न्नारम्भ को देखकर यह स्पष्ट हो जाता है कि दोनों ग्रन्थ एक नहीं हैं। त्रालोच्य ग्रन्थ श्रवश्य किसी मुसलमान का लिखा हुन्ना है क्योंकि वह त्रापने ग्रन्थ के न्नारम्भ में न्नान्य स्पी किवयों की भांति परमेश्वर की कर्तत्व शक्ति की वन्दना करके, इश्क की व्याप्ति की चर्चा करता है। न्नारम्भ में श्री गणेशाय नमः देखकर कुछ शंका न्नावश्य होती है किन्तु बहुत संभव है कि प्रतिलिपिकार हिन्दू रहा हो या उदार वृत्ति वाले स्पी किव के द्वारा एसा न्नारम्भ होना भी कोई न्नासंभव बात नहीं है। एक ही कथा का दो किवयों के द्वारा लिखा जाना कुछ कठिन नहीं है।

त्र्यालोच्य ग्रन्थ 'कामरूप की कथा' में कहीं भी किव के नाम का उल्लेख नहीं है ग्रतः उसके नाम या जीवन के संबंध में कुछ भी ज्ञात नहीं है।

#### कथा-सारांश:

श्रवधपुर का राजा राजपिन एवं रानी सुन्दर सरूप थी। श्रवधपुर वहुत सम्पन्न एवं समृद्ध राज्य था किन्तु नि:संतान होने के कारण दम्पति चिन्ता निमम्न रहते थे। राजा के ६ मुसाहिब थे। एक दिन ऋत्यन्त विकल होकर राजा ने वैरागी होने की ठानी। करम चन्द मंत्री ने राजा को दान पुग्य करने का सत्यपरामर्श दिया, एक वर्ष तक राजा ने फकीरों का भंडारा किया तब एक दर्वेश ने प्रसन्न होकर राजा के मंत्री को एक श्री फल देकर उसके रवाने से संतानोत्पत्ति का ऋाशीर्वाद दिया। राजा ने वह फल रानी सुन्दर रूप को दिया । निश्चित समय पर राजपित को पुत्र-लाभ हुआ । इसी समय राजा के अपन्य ६ मुसाहिबों के भी पुत्र उत्पन्न हुये। कुंवर का नाम कामरूप रक्खा गया, ज्योतिषियों ने बताया कि बारह वर्ष के बाद कुंवर वियोगी होकर गृहत्याग करेगा। भविष्यवाणी की सुनकर राजपित की चिन्ता बढ़ गई और उसने पुत्र की सब प्रकार की शिचा देकर उसके लिए एक विस्तृत बाग बनवाया जिसमें एक मह्ल तथा आरखेट का भी प्रबन्ध था। उसी बाग में एक दिन जब कुंवर कामरूप सो रहा था उसने सरनदीप के कामराज की पुत्री कामकला को स्वप्न में देखा। उधर कामकता ने भी कुंवर कामरूप को स्वप्न में देखा और दोनों ही एक दूसरे पर मोहित होकर वियोगी बन गये। कुंवर जब कामकला के विरह में बहुत अधिक व्यथित हुआ तो करम चन्द के पुत्र दीवान मितर चन्द ने कुंबर को भंडारा करने का परामर्श दिया। भंडारे सदाबत में त्र्याये हुये मुसाफिरों से कुंबर कामरूप नित्य नई कहानियाँ सुनकर व्यथा विगलित करने एवं स्वप्न सुन्दरी का पता लगाने का प्रयास किया करता था।

उधर कामकला विरह में अत्यन्त चीण होती जा रही थी। एक वर्ष इसी प्रकार

व्यतीत हो गया और कमाकला के विरह ज्वर के सारे उपचार वृथा सिद्ध हुये। एक दिन कलाकाम शिव मंदिर में पूजा के लिए गई और पुरोहित मुमित ब्रह्मण से अपनी सारी व्यथा कहकर सहायता करने को कहा। रानी का आदेश पाकर सुमित ब्रह्मण वहाँ से चल दिया और अवधपुर पुहुँचा, वहां पहुँच कर कुंवर के मंडारे में जाकर उसने सरनद्वीप की राजकुमारी कलाकाम का वृत्तान्त कहना आरम्भ कर दिया जिसे सुनकर कुंवर को विश्वास हो गया कि यह उसकी स्वप्न में देखी हुई सुन्दरी की ही कथा है। कुंवर ने सुमित के साथ प्रस्थान करने का हढ़ निश्चय कर दिया और माता पिता से आज्ञा ले अपने ६ साथियों जो उसके पिता के मुसाहिब के पुत्र थे, के साथ सरनद्वीप चल दिया।

मार्ग में उसको राजा करन का राज्य मिला। राजा करन ने कुंबर को समभाया और मार्ग के अथाह समुद्र का स्मरण कराके आगे जाने से रोका। कुंबर ने मार्ग के विघ्न की कुछ भी परवाह न करके एक जहाज पर सातों साथियों के साथ प्रस्थान कर दिया। बहुत दिन की यात्रा के बाद कुंबर को सरन द्वीप दिखाई दिया सभी साथी जिसे देखकर हर्ष प्रकट करने लगे, किन्तु इस समय प्रतिकृत वायु चलने के कारण जहाज टूट गया और आठों साथी एक तस्ते पर बैठ कर समुद्र में बह चले वह तस्ता भी टूट गया। आठों साथी एक दूसरे से विछड़ गये। कुंअर का तस्ता एक निर्जन बन के किनारे जाकर लगा, कुछ देर बाद वहां कुछ स्त्रियां आई जिन्होंने बताया कि वह स्त्रीराज्य था जहां रावता राज्य करती थी। कुंबर को दश्ड मिलने वाला था कि रानी स्वयं उस पर मोहित हो गई और उसका प्राण बच गया। रात्रि में जब कुंबर सो रहा था, चन्द्रमुख परी उस पर मोहित हो गई खौर कामरूप को ले उड़ी। परी ने स्पष्ट कह दिया कि यदि कुंबर परी के पास रहने से इन्कार करेगा तो उसकी प्राण-रद्धा न हो सकेगी। कुंबर ने विवश होकर रहना स्वीकार किया।

कामरूप को वहां रहते हुये एक वर्ष व्यतीत हो गया कि इसी समय चन्द्रमुख परी के मगेतर को इसकी सूचना मिली उसने कुंवर को पकड़वा मंगाया तथा कोहकाफ की गुफा में एक राच्चस पास में कुंवर का आदेश दिया किन्तु परियों को दया आ गई और उन्होंने उसे समुद्र में फेंक दिया जहां से बहना हुआ वह फिर किनारे लगा।

समुद्र तट पर उसे 'तसमयैर' नामक कोई प्राणी मिला जो कुंवर के कन्धे पर चढ़ा हुया घूमा करता था। एक दिन कुंवर नेवान में ख्रंगूर की वेल लगी देखी तथा युकित पूर्वक उन ख्रंगूरों की शराब बनाकर उस तसमयैर को पिलाई। जिसके स्वाद से वह बहुत हर्षित हुया तथा ख्रपने साथियों को भी पिलाने के लिए बुलाया, जब सभी पीकर मदोन्मत हो गये। जिन व्यक्तियों की पीठ पर वे ख्रारूढ़ थे उन्होंने उन्हें गिराकर मुक्तिलाभ की। सब मनुष्य तो तसमयैर से छुटकारा पाकर चले गये किन्तु एक व्यक्ति निराश होकर कहने लगा कि वह ख्रपने जीवन से निराश है ख्रतः वह कहीं न जाकर वहीं रहेगा। जब उसने ख्रपनी दुख कथा मुनाई तो ज्ञात हुखा कि वह कुंवर का मित्र मित्रचन्द था जो इतने दिनों तक कप्टों को भेलने के पश्चात् इस प्रकार कुंवर को मिला था। मित्रचन्द को एक राह्मस मिला था जिसने उसे ऋावश्यकता पड़ने पर सहायता के हेतु ऋपना एक बाल दिया।

दोनों मित्र बैठे हुये वार्तालाप कर रहे थे कि एक नोता आकर वहां बैठा जिसके पैर में डोरा बंधा हुआ था, उसके पैर से डोरा छींचते ही वह आदमी बन गया। यह व्यक्ति अचारज पंडित था जिनने बताया कि उसे एक देवनी ने पकड़ लिया था जो इच्छानुसार उसे कभी पद्मी और कभी मनुष्य बनाती थी। एक दिन अवकाश पाकर वह उड़ चला और उसके पैर से जो अभी यह डोरा निकला है वास्तव में उसी देवनी के सिर का डोरा है।

तीनों मित्र इतने दिन के बाद मिलकर प्रसन्न होकर चल दिये, मार्ग में उन्हें वही दरवेश मिला जिसके आशीर्वाद से कुंवर का जन्म हुआ। था। इस दरवेश ने कुंवर को पारस पत्थर दिया। आगे बढ़ने पर उन्हें चित्रमन चितेरा भी मिला। यह चित्रकार भी बहते हुये एक बाग के निकट पहुँचा था, बाग की दीवारों एवं मन्दिर में उसने चित्र बनाये। एक दिन गन्धवराज वहां घूमने आया और चित्रों को देखकर चित्रकार की प्रशंसा की तथा उसे सरनद्वीप के राजा के यहां भेज दिया, किन्तु वहां कुंवर को न पाकर वह बीमार पड़ गया। इसी समय सरनद्वीप में कंवलक्ष्य मिसर भी आया जिसने अपनी दवा से जहाज के स्वामी के बेटे को स्वस्थ कर दिया था। जहाजी ने सरनद्वीप की राजकुमारी कामकला को स्वस्थ करने के लिए कंवलक्ष्य को भेज। राजा ने पहले उसे चित्रमन चितेरा को स्वस्थ करने का आदेश दिया। चित्रमन चितेरा अपने मित्र को पाकर स्वस्थ हो गया और फिर उसने कमशः कुंवर कामक्ष्य के तीन चित्र (एक में वियोगी कुंवर और उसके छः साथी, दूसरे में सुमित ब्राह्मण का संदेश कहना, तीसरे में कुंवर की सरनद्वीप यात्र। बनाकर कंवलक्ष्य मिश्र के द्वारा कामकला के पास भेज जिन्हें देखकर वह स्वस्थ हो गई।

इसी समय सुमिन ब्राह्मण भी बहता हुन्ना सरनद्वीप पहुँचा न्नौर उसने कामकला को सारा वृत्तान्त सुनाया। कुंवर का न्नपने साथियों के साथ बहने का समाचार पाकर काम-कला बेचैन होकर फिर न्नस्वस्थ हो गई।

कामकला की ऋस्वस्थता को देखकर उसके पिता ने कुमारी के स्वयंवर की घोषणा कर दी।

इधर कुंवर ऋपने दो साथियों के साथ उरनद्वोप की छोर बढ़ा जा रहा था कि माग में नदी के किनारे उसे जौहरी छौर फिर रसरंग साथी भी मिल गये, इन दोनों ने भी छपनी विपद कथा कुंवर को सुनाई।

कुंवर अपने सभी साथियों के साथ सरनद्वीप की श्रोर चला, श्राठ दिन बाद कुंवर सरनद्वीप पहुँचकर एक मठ में विश्राम कर रहा था कि उसे कामकला के स्वयम्बर की सूचना मिली। श्रचारज पंडित देवनी के डोरे के सहारे तोता बनकर उड़ा श्रोर कामकला को कुंवर का संदेश छुनाया, कामकला ने दूसरे दिन स्वयंवर में कुवंर को पहचानने के लिए श्रपना हुए। दिया।

दूसरे दिन सिरपर डुपट्टा बांधकर कुंबर स्वयंबर में पहुँचा ख्रौर कामकला ने उसे वर माला पहना दी किन्तु राजाख्रों के विरोध करने पर कामराज ने कुंबर ख्रौर उसके साथियों को एक ख्रंधेरे कुयें में डाल दिया।

मितरचन्द को राज्ञ्स के दिये हुये बाल का स्मरण हुआ और उसने बाल को आग पर रक्खा कि राज्ञ्स ने प्रकट होकर उन सबों को कुयें से मुक्त कर दिया। नगर से दूर जाकर दरवेश के दिये हुये पारस पत्थर की सहायता से कुंवर ने राजाओं के समान ही शृंगार सज्जा बनाकर सेना सहित नगर में प्रवेश किया, अब किसी को उसके राजा होने में शंका न थी और सहर्ष कामकला का पाणिप्रहण कुंवर कामरूप के साथ सम्पन्न हुआ।

कुंवर कामरूप श्रपने मित्रों एवं पत्नी कामकला के साथ स्वदेश को लौटा। सर्वत्र उसके खागमन से खानन्द व्याप्त हो गया। यहीं कवि कथा का खन्त कर देता है।

### कथा-संगठन :

कथानक पूर्णतः काल्पनिक ज्ञात होता है। कथा की गित में आश्चर्यतत्वों, परी, राज्ञस, देवनी, तसमैयर का विशेष हाथ है। दरवेश की कृपा का भी अत्यिधक प्रभाव कथा की सुचार गित पर पड़ता है। कुंवर के सभी साथी किसी न किसी रूप में सहायक सिद्ध होते हैं, वैसे पंडित, जौहरी, रसज्ञ, कलाकार एवं चित्रकारों का राजकुमारों का सहायक होना स्वाभाविक ही है। कथा को सुखान्त करके किव ने अपनी सहृदयता का परिचय दिया है। कुंवर के साथियों के कष्ट विवरण के द्वारा प्रमुख कथा में कई कथाओं का मिश्रण हो गया है। घटनाबाहुल्य एवं चमत्कारपूर्ण विवरणों के कारण ही कथा का आकर्षण है।

# प्रेम-पद्धति :

कुंवर एवं कामकला दोनों में ही प्रेम का आविर्भाव स्वप्न-दर्शन के द्वारा होता है जिसकी क्रमशः पुष्टि सुमित ब्राह्मण के विवरण एवं चित्रमन चितेरे के चित्रों के द्वारा होती है।

#### रस:

रस की दृष्टि से ग्रन्थ महत्वपूर्ण नहीं है। किव की शैली वर्णनात्मक श्रिषक है, उसने रस-चर्चा की श्रोर ध्यान नहीं दिया है। श्रंगार रस के श्रितिरक्त कोई श्रम्य रस ग्रन्थ में उपलब्ध नहीं होता। संयोग श्रंगार की चर्चा किव ने जानबूक कर नहीं की है। उसने स्वीकार किया है कि यह प्रसंग इतना गुष्त है कि इसकी कोई खबर उसे नहीं है।

'न इसक का है मुक्ते कुछ खबर, न उसके मिलन का कहो कुछ खबर।'

# । अध्धः

विरह के वर्णनों में भी किव को वर्णनात्मकता ऋधिक है, जैसे कामकला के विरह का वर्णन करते हुये किव लिखता है:

कुंवर के बिरह से हुई छीन तन ।
हुनैनों से श्रांसू उबलने लगा ॥
सगल हाड़ से मांस गलने लगा ॥
हुनैनों से श्रांसू चले जार जार ॥
गुसइश्रां मिलावे कहे बार बार ॥

ऐसे स्थलों के मध्य कहीं कहीं रहस्य भावना से पूर्ण भावात्मक वर्णन भी मिल जाते हैं। विरह की व्याप्ति का वर्णन किव इस प्रकार करता है:

> पपीहा बियावान जंगल भने, कुंवर बिन कलारानी कैसे गने। बिहंगम फिरे बन में बोले सदां, कलाकाम रानी कुंवर से जुदा। जंगल में सुने जब कुइल की कुहुक,कै विरह की उठी तन में जुक।

कुछ स्थलों में वात्सल्य भावना का भी परिचय मिल जाता है, स्वप्न में कलाकाम को देखकर जब कुंवर मूर्च्छित हो गया, तथा जब स्वदेश छोड़कर सरनदीप की ख्रोर प्रस्थान करने लगा उस समय उसकी माता-पिता की चिन्ता वात्सल्य भावना की ही परिचायक है:

> जु देखत कुंवर है वेहोश सा, गिरा त्राक्लसम षोके सेनीससा। पिता हाथ से हाथ मारूँ परा, कुंवर कामरूप कर पुकारे परा। पुकारे कहे इह परा है पिता, कुंवर अपने मन का मरम कुछ बता।

चलते समय उसकी माता का सगुन का टीका लगाना एवं स्मरण रखने का श्राग्रह बड़ा स्वाभाविक है:

सगुन से चला हुआ मुफे दे विदा, कुंवर हमको याद रखना सदा। कुंवर फिर के माता से बोला बचन, मुफे नित रहे इस तुम्हारी सगन। परा भुइ पर जब तक आकास है, तुम्हारे चरन का मुफे आस है। तू माता विदा दे मुफे अब चलाँ, सरनद्वीप में जा कला से मिलाँ। विलक के सुन्दर ने तब कही, लिआवो कुंवर के सगुन का दही। दही लेके माता ने टेकी दिया, सगुन से कुंवर को विदा तब किया।

# **श्र**लंकारः

कामरूप की कथा वर्णनात्मक ग्राधिक है, किय ने साधारण बोलचाल में इश्क की

कहानी कही है। उपमा, अनुपास ऐसे अलंकार भी यत्र तत्र मिलते हैं। उपमा उत्प्रेचा दोनों का प्रयोग एक ही पंक्ति में मिलता है।

#### उपमा :

सुत्रा नासिका कंठ जिन कोकला, पंजन की नी नैन हंस का गला। कमर सिंघ की सी चलै गति गयंद, न जाने कपट भेद दूनीत्रा का छन्द ॥

# अनुप्रासः

मुलक माल आंमाल था वेसुमार, महलों में वरगी बजेगी नार ।

#### भाषा :

कथा कामरूप की भाषा खड़ी बोली का ऋारम्भिक स्वरूप है, जिसमें फारसी शब्दों का प्रयोग ऋषिक है। कथा के ऋारम्भ में किन जहां ऋल्लाह मुहम्मद एवं इश्क के महत्व का प्रतिपादन करता है फारमी शब्दों का प्रयोग ऋषिक है, किन्तु कथा के वर्णन सहज एवं बोधगम्य हैं, जिन फारसी शब्दों का प्रयोग हुआ है वे क्लिप्ट नहीं हैं।

कुछ उदाहरणों से स्पष्ट हो जायेगा :

रपा उसके दर ५र बड़ा एक संग। हुनैनों से त्रांसू चले जार जार। गिरा भुइ में स्नफ्सोस करने लगा। चितरमन फरद एक कागज लीत्रा। मगर एक फरजन्द उसके न था।

न कोई करे तेरी कुदरत बयां, नहीं इलम तेरा किसी पर श्रयां।

# ग्रन्य प्रसंगः

सूफ़ी प्रेमाख्यानों में कुछ ऐसे वर्णन प्रसंग हैं जो लगभग सभी ग्रन्थों में मिल जाते हैं। जैसे महल की सजावट, कोट वर्णन, हाट वर्णन, जलकीड़ा वर्णन, नख-सिख वर्णन, व्याह-वर्णन, विदा वर्णन ख्रादि, किन्तु इन प्रसंगों में से किसी का भी विस्तृत वर्णन कामरूप कथा में नहीं मिलता है केवल कुंवर जन्म एवं कामकला के सौन्दर्य का कुछ ग्राधिक वर्णन मिलता है जिसमें भावात्मकता या कान्यात्मकता नहीं के बराबर है।

### कुंवर-जन्म :

मदीला लगा हर तरफ बाजने, नुघर पातरे सभी लगी नाचने।

भगती त्रा तत्राइफ फिरे हर तरफ, बने सब तरफ ताल मिरदंग त्रजब। जनेऊ तिलक देके बैठे महंत, बहुत परिडत त्राये सभी ग्यानवन्त ॥

# कलाकाम का सौंदर्य:

मुलज्ञनी थी पिंचनी थी ऐक श्रंग, चित्रनी सी चैरी रहै एक संग ।
सुकचिती चल चाल जब पग उठा, बजे पग में घृंघरू महल फनफना ।
भरे हाथ मेंहदी लगा लाल लाल, भरे केस मोती लगा बाल बाल ।
हुनैनों में का नल दिश्रा मनहरन, कहा न त्रावे उसके सुष बरन ।
सूत्रा नासका कंठ जिनु कोकला, पंजन की सी नैन हंस का गला ।
कमर सिंघ की सी चले गित गयंद, न जाने कपट भेद दुनी शा का छंद ॥

इसके त्रांतिरक्त कथा के त्रारम्भ में इश्क की व्याप्ति एवं महत्व का वर्णन भी किव ने कुछ विस्तार से किया है। यह संसार उस परमेश्वर की कर्तृत्व शिक्त का परिचायक है। वह परमेश्वर त्रागम्य एवं परम शिक्तशाली है, प्रत्येक व्यक्ति परमात्मा से त्रातंकित होकर उसे स्नेह करता है त्रीर यही इश्क जगत में विभिन्न रूपों में व्याप्त है।

सकल जीव डर से तेरे कंपै, तेरे इसक सों नाम तेरा जपै।
तुही इसक सो सम को पैदा, तेरी इसक ने सब को पैदा किया।
किया इसक से राम सीता की चाह, धनुप तोर सीता लियाये बियाह।
एही इसक से राधेकुसन सुदामा, करें दीपन चट मेहरम के बामा।
इही इसक से महा वेचैन है, मिहर का पियाल उसको दिन रैन है।
येही इसक से बाढ़साह अउधमुलक, कीया जा अरज में परी से सकल।
याबा साह मिहमूद वाइजुनाज, हुआ इसको जो गुलामे अजाब।
येही इसक मजन् में हैवी असल, बहाने से लैली देवा जल।
इही इसक ने नल को जोगी किया, दमन्ती के दरस का वियोगी किया।
इही इसक जिस घट में आके बसे, उस देखकर जग में सबको हैसे।
हरफ तीन है इसक का सुन बिआ, हुआ इसक ऊपर हुआ अइआ।
सीम काफ है गान देवें करार, नदी इसक की नित उबलनी रहे।
अप इसक का तन में जलता रहै, व जलती अगन इसक मेहर कदाम।

इस प्रकार 'इश्क' के गुण्गान से आरम्भ करके किव ने इश्क की सफलना पर ही कथा का अन्त कर दिया है। कथा कामरूप सुखान्त कथा है।

# कथा कुँवरावत

# (ग्रली मुराद कृत)

कुंवरावत नामक ग्रन्थ का उल्लेख कहीं किसी ग्रन्थ में श्रमी तक नहीं हुश्रा है। किव ने ग्रन्थ के मध्य में श्रपना नाम श्राली मुराद दिया है । किव के संबंध में केवल इतना ही विदित होता है।

कि ने श्रापने गुरू का नाम 'फखरूद्दीन' दिया है, जो हजरत निजामुद्दीन श्रौलिया के पुत्र थे तथा उनकी शिष्य परम्परा में त्राते हैं। ऋपने गुरू की चर्चा किन ने स्फुट पदों में ऋधिक की है।

### कथा-सारांशः

किव ने कथा का आरम्भ बनारस नगर के वर्णन से किया है। बनारस नगर ऋत्यन्त समृद्ध है तथा वहां की स्त्रियां सुन्दरी हैं। एक बार वहां अमरनगर का राजा इन्द्र अपनी पुत्री के साथ गंगारनान को आया। वह कन्या अत्यन्त रूपवती थी, उसके दर्शन करके लोगों को अत्यन्त संतोष होता था। कन्या का नाम फूलमती था। इसके बाद एक पृष्ठ या २४ दोहे नहीं है। फिर कथा जहां से आरम्भ होती है वहां एक कुंवर चार अन्य साथियों के साथ एक फुलवारी में है कुंवर दिन भर ऋत्यन्त व्यथित होने के बाद रात्रि में भी चैन न पा सका, तभी वहां कुछ अप्सराओं का आगमन हुआ। उनके आने से सारा उपवन सुवासित हो उठा। रात भर उनकी की झायें कुंवर तथा उसके साथ के जोगी देखते रहे। प्रातः काल जब होने को हुआ तब उन परियों ने कुंवर तथा उन जोगियों को एक-एक प्याले में कुछ पीने को दिया। कुंवर ने उसका पान नहीं किया, अन्य चार जोगियों ने उसे पी लिया। फलस्वरूप सवेरा होने पर केवल कुंवर ही बन में रह गया वे चारो जोगी परियों के साथ अन्तिध्यान हो गये।

९. त्रजी मुराद सब छांड़ दे, एक गुरू चित लाव। भरम गये भरम भये, गुर को हर घुराव॥

२. निजामुद्दांन के लाल फखरुद्दीन विनती सुनो हमारी। भव सागर से पार उतारों बेगिहि लियो उवारी। बोहित बृड्ी मंमस्थारी

त्रकेला कुंवर इन्द्र की पुत्री फूलमती का नामस्मरण करता हुत्रा त्रागे बढ़ा। कुछ दूर पहुँच कर वह ऐसे स्थान पर पहुँचा जहाँ की भूमि तपती थी। उसके त्रागे त्राथाह खारे पानी की निदयाँ बहती थीं। कुंवर त्रायन्त चिन्तित था तभी उसे एक तपस्वी दिखाई दिया, कुंवर ने उससे त्रापनी व्यथा कही, तपस्वी ने उसके कथन में सत्यता जानकर त्रानुग्रह पूर्वक उसे दो वस्तुयें दीं, एक जन्त्र जिसके भीतर कोई मन्त्र लिखा हुत्रा था तथा एक लकुटिया जो त्राश्चर्यमयी थी। जल में डाल देने से वह बोहित बनकर त्रापने स्वामी को पार उतार सकती थी। ये दोनों वस्तुयें देकर वह तपस्वी वहीं त्रान्तिध्यान हो गया।

कुंवर ने लकुटिया की सहायता से समुद्र पार किया और आगे अप्रसर हुआ। एक महीना चलने के पश्चात् वह एक नगर के पास पहुँचा वहाँ जाकर ज्ञात् हुआ कि फूलमती को देखकर लोगों की सुधबुध भूल जाती है ऋौर व्यक्ति पाहन बनकर निश्चल हो जाता है। कुंवर ने मन्दिर में मूर्तियों को भी निश्चल देखा, अपने मन्त्रबल से उनमें से एक को चेतन करके कुंवर ने पूंछा तो उसने उत्तर दिया कि एक बार फूलमती मन्दिर में पूजा करने आई थी जिसे देखकर मूर्तियां पाषाण बन गईं। मूर्ति ने कुंवर का परिचय पुंछा तो उसने बताया कि राय पिथौरा उसका आजा तथा कंवलावती उसकी आजी हैं। देवताओं को कुंवर का परिचय जानकर हर्प एवं विषाद दोनों ही हुआ श्रौर उन्होंने बताया कि फूलमती की प्राप्ति अत्यन्त कठिन है। कुंबर निर्भाक होकर आगे बढ़ा। उसके साथ चार सौ देवता भी जोगी का वेष धारण करके चले । नगर के समीप पहुँच कर कंघर को नगर रच्नक देव मिले। जो अत्यन्त हर्षित होकर मनुष्यों को खाने को उद्यत हुये कि कंवर ने त्रागे बढ़कर मन्त्र तथा लकुटिया के प्रभाव से उन सबको मार डाला उनमें से केवल एक देव किसी तरह भाग निकला श्रौर उसने राजा इन्द्र से जोगियों की शक्ति का वर्णन किया जिसे सुनकर इन्द्र को विश्वास हो गया कि यह जोगी दल अवश्य अपूर्व शिक्त-शाली है। उसने एक मन्त्री को कुंवर का मर्म जानने के लिए भेजा। कुंवर को फूलमती का प्रेमी जानकर मन्त्री ने समाचार राजा इन्द्र से कहा। इन्द्र ने कुंवर से कहला मेजा कि एक जादू के पिंजड़े में जादू का ही तोता निवास करता है यदि कुंबर उसे बेध देगा तो उसका विवाह फूलमती के साथ हो सकता है। कुंवर ने मन्त्रवल से तोते को वेध दिया, प्रण पूरा हो चुकने पर शुभ लग्न में कुंवर एवं फूलमती का पाणिप्रहण हो गया।

पूलमती एवं कुंवर त्रानन्द से रहने लगे तभी एक दिन स्वप्न में अपने देश एवं परिवार को देखकर कुंवर की इच्छा स्वदेश लौटने की हुई। विदा कराके दहेज की धन संपत्ति लेकर कुंवर नाव पर चढ़कर स्वदेश चला। समुद्र कुंवर की दानशीलता की परीला लेने के लिए ब्राह्मण का रूप धर के त्राया। कुंवर को दान करने से विमुख देख कर वह कुंपित हो गया त्रीर त्रांधी तूफान त्राने से उसकी नाव समुद्र में पड़ कर बह गई। फूलमती एक तख्ते के सहारे चार दिन के बाद एक किनारे से जा लगी, वह देश विभीषण का था, चेरियों के द्वारा जब उसे समाचार मिला तो उसने हर उपाय से फूलमती को चेत में लाने का प्रयास किया। फूलमती का परिचय पाकर विभीषण ने कुंवर की खोज का प्रयास किया क्योंकि इन्द्र विभीषण का गुरु था, समुद्र मन्थन एवं दान पुण्य कराके

विभीषण ने कुंवर को प्राप्त कर लिया, इस प्रकार पुन: फूलमती और कुंवर आनन्द से कालयापन करने लगे.

इसी समय विरिहिणी की अवस्था में वासुमती का परिचय किव देता है। वासुमती वासुदेव की पुत्री एवं कुंबर की पूर्व पत्नी थी, कुंबर के विछोह में वह बन बन रोती घूमती थी। एक हृदहुद ने उसकी कथा सुनकर कुंबर तक उसका सन्देश पहुँचाने का उत्तरदायित्व लिया। हुदहुद के द्वारा वासुमती का करुण क्रन्दन सुनकर कुंबर फूलमनी के साथ स्वदेश की और चल दिया, वहाँ पहुँच कर कुंबर आनन्द से रहा, पिता की मृत्यु के पश्चात् उसने वारह वर्ष तक राज्य किया।

नगर गौर के सुल्तान ने दिल्ली की ख्रोर प्रस्थान किया। नगर के समीप पहुँच कर कुंवर से कर देने के लिए कहला भेजा। कुंवर ने मानहानि जानकर सुलतान को युद्ध के लिए ललकारा। कुंवर की युद्ध निपुणता से सुलतान घवरा गया, किन्तु एक गुलाम ने छल पूत्रक कुंवर को भाले से मार डाला। सुलतान गद्दी पर बैठा ख्रौर उसने लालकुंवर को कन्नौज का राजा बनाया। जब महमूद गजनवी भारत ख्राया तो कन्नौजाधिपति ने उसकी ख्रधीनता स्वीकार कर ली। महमूद गजनवी के भारत से लौट जाने पर सारा कालिज्जर देश उसका बैरी हो गया। कालिन्जर के राजा ने छलपूर्वक एक रात्रि में उसे मार डाला। क्रोधित होकर महमूद गजनवी ने फिर ख्राक्रमण किया ख्रौर बहुत से ख्रादिमयों को मुसलमान बनाया तथा ख्रपना सिक्का चलाया।

फूलमती को कुंवर के निधन का समाचार मिला तो वह ग्रत्यन्त दुखी होकर कुंवर के साथ सती हो गई। इसके बाद किव कथा की समासोक्ति को पूर्ण कर के कथा समाप्त कर देता है।

# कथा संगठन :

श्रन्य प्रेमाख्यानों की श्रपेद्धा इसके रचियता किव श्रलीमुराद का ध्यान सूफ़ी सिद्धान्तों एवं प्रेम पन्थ के निरूपण की श्रोर श्रिधिक है। उसने श्रपनी प्रेम कथा श्रारम्भ करने के पूर्व, निर्मुण महिमा, गुरु महत्व एवं शरीयत के नियमों की विस्तृत विवेचना की है।

किन ने प्रेम त्रानिर्भाव के हेतु बड़ी स्वाभाविक घटना की योजना की है यद्यपि पृष्ठ त्रु पुलब्ध होने के कारण निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता है किन्तु कथा की गित देखकर निश्चित होता है कि राजकुंवर त्रु पूलमती का मिलन उसी मेले में हुत्रा होगा।

कथा में मनत्र जनत्र का वर्णन यथेष्ट है। राजकुंवर की मिद्धि में सहायक एक

जन्तर तथा लकुटिया है। इन्हीं की सहायता से वह गहन समुद्र, तप्त भूमि ऋादि की पारकर फूलमती के नगर रच्चकों को परास्त करना है।

अन्य कथाओं की भाति किन ने समुद्र यात्रा को योजना की है। एक बार वह साधना के प्रभाव से उसे पार कर लेता है दूसरी बार लोभ के कारण अपनी सिद्धि से विमुख हो जाता है।

फूलमती की प्राप्ति के लिए ऋर्जुन की भांति राजकुंवर को भी एक पिंजड़े में स्थित तोते को बेधना पड़ा है।

कथा की एक ख्रौर विशेषता है कि उसने ख्रन्य कलाकारों की भांति पात्रों का परिचय पृथक से नहीं दिया है प्रत्युत कथा के मध्य ही उनका पूर्व परिचय ज्ञात होता चलता है जैसे राजकुंवर एवं वासुमती का परिचय।

कथा दुखान्त है। राजकुंवर की मृत्यु हो जाने ५र फूलमती तथा वसुमता उसके साथ सती हो जाती है। इस स्थल पर किव का 'वासुमती' का पृथक उल्लेख न करना कुछ, त्राश्चर्य-जनक ज्ञात होता है।

कथा के अपन्त में वह अपन्योक्ति को स्पष्ट करने का प्रयास भी करता है। किव ने कई पौराणिक एवं ऐतिहासिक नामों को कथा में रखकर उसे अपनोखा स्वरूप दिया है। फूलमती बहकर 'विभीषण' के राज्य में पहुँची थी। जिसका गुरू 'इन्द्र' था तथा कुंवर का बाबा राय पिथौरा दिल्लीश्वर था। दिल्ली के अधिपित पृथ्वीराज के लिए भी राय पिथौरा शब्द रासौ में प्रयुक्त हुआ है, किन्तु इन नामकरणों के कारण हम कथा को ऐतिहासिक नहीं कह सकते हैं। कल्पना का उसमें प्रचुर योग है।

# वस्तु-वर्गनः

किव का ध्यान वस्तु वर्णन की ख्रोर ख्रिषक नहीं है। ख्रवसर होते हुये भी उसने नगर, कोट, उपवन, जलकीड़ा ख्रादि का वर्णन नहीं किया है, केवल दो ही स्थलों पर किव की लेखनी विस्तारिषय हुई है। फ़ूलमती का बारहमासा, एवं बसुमती का विरह वर्णन, दोनों ही स्थल अत्यन्त मार्मिक एवं संवेदनापूर्ण हैं।

मास कुंवार बरखल का निचोड़ा, बूंद बरसे जल थोड़ा। वैरी भवन दादर अप रूपा, सहा न जाय बरखा की धूपा। तस्वर की पूजी गई आसा, हरियारी भई फूली कपासा। मेरो जनम अकारथ जाई, परदेसी घरहूँ ×××।

उसकी कुशता की त्रोर भी कवि संकेत करता है:--

्म की आग धाय के आये, चाम हाड़ सब छन मां जराये। उठी लूक हिया सो मोरे, अपस मैं जरों कन्त दुख तोरे॥

बारहमासे के अर्न्तगत किव ने केवल चार मास, असाड़, सावन, भादों, क्वार का ही वर्णन किया है, उसमें भी किव का ध्यान प्रकृति के उपकरणों की ओर अधिक न होकर फूलमती के विरह वर्णन की ओर अधिक है। सावन मास में प्रिय का वियोग उसे दुखी करता है।

मावन मास भरी अस लावे, तरस तरस बिन पिउ जिउ जावे।।

किन्तु सबसे बड़ी कठिनाई तो यह है कि उसका विरहदुख सम्पूर्ण सृष्टि में व्याप्त है। सूर्य में ताप उसके विरह का है। तारे उसके विरह में दुखी होकर टूटते हैं, पपीहा श्रीर कोयल उसके ही विरह से प्रभावित हो वेदनापूर्ण गीत गाया करते हैं। इतना सब होते हुये भी वह श्राह भी नहीं भरती, क्योंकि उसे भय है कि कहीं सम्पूर्ण सृष्टि जल न जाय।

त्राह करों तो जग जल जाय, प्रेम की स्राग सरग का जाय।
सूरज जरतत हुई मोरे सोगा, चन्दर जरा वही गहन हुइ लागा।
सूरज जरा मुख जारी छाई, चन्दर जरा मुखा भवा बनाई।
तारा जरइ टूट भुई स्राये, जरइ कोयल स्रोर पपीहा जराये।
कोयल जर के भइ है कारो, पपीहा जरा पिउ पिउ रट मारी॥

# वसुमती का विरहः

वसुमती अपने विरह वर्णन के साथ ही अपना परिचय भी देती है :--

बासुदेव राज की मैं बारी, सब राजन मां जो पल भारी। फ़लमती के देश सिधायों, मोरे तन प्रेम कटारी मारखे॥

तुम तो मती के नेह में, गयो ऋछरन के देश। हम निस दिन जरजर मरे, पढ़यो ने एक संदेश॥

बसुमनी जब अपनी विगया में इसी प्रकार विरह पीड़िन थी नभी एक हुदहुद ने उससे दुःखी होकर पूंछा ।

केहि कारण विगया में ऋाये, पंख पखेरू काहे जराये।

किव मुराद ने पशु पिचयों में केवल संवेदना ही प्रदर्शित नहीं की प्रत्युत उन्हें सहायक भी सिद्ध किया है। हुदहुद कहा निहची रहो रानी, राखो धीर न खोवो ज्ञानी। जहां तोर कुंवर × × × , विथा तोर सब जाय सुनैहों। राखो धीर मन मां तुम प्यारी, पहुँचो ध्यान पलक एक मारी॥

हुदहुद कहके उड़ गया, गयो समुन्दर पार। खोजन कुंवर को लगा, बन्यो सिरजन हार॥

सती होने के समय किव वसुमित को विस्मृत सा कर देता है और फूलमिती को ही सती सज्जा घारण करके संसार त्याग करते हुये दिखाया है।

#### रस:

٠.;

प्रन्थ वर्णनात्मक ऋघिक है, ऋतः रस की दृष्टि से इसे बहुत सफल नहीं कहा जा सकता। मनोभावों एवं ऋन्तर्दशाओं का वर्णन इसमें नहीं है, केवल प्रेम और प्रिय प्राप्ति की कष्ट साध्य साधना का विस्तृत वर्णन है। यथास्थान किव ऋपने सूफी सिद्धान्तों की विवेचना में प्रयत्नशील है, फिर भी प्रधानता इसमें श्रंगार रस की ही है। विप्रलम्भ श्रंगार के ऋन्तर्गत बारहमासे ऋादि की चर्चा हम पीछे कर चुके हैं। लालकुंवर के विरह में भी किव की सिद्धान्तवादिनी दृष्टि प्रमुख है:—

एक ही एक नहीं कोउ दूजा, बहु लिए दूजा करे पूजा।

पपीहा हो पी पी रटूं, खोजूं इन्दर कैलास। हिरदे से सुमिरन करू, तब जाऊँ वह पास॥

तथा

चला इन्दर कैलास को, ध्यान गुरु चित लाय। भारे भये हर सुमिरन लागे, भोजन भाव सभी वह त्यागे। फूलमती का लैंके नाऊँ, छोड़ चले देवतन का गाऊँ॥

कहीं भी विरह की मर्मान्तक पीड़ा, दर्शन की उत्कट लालसा या त्याग का चरम विकास दृष्टिगोचर नहीं होता। कवि की उपदेशात्मक दृष्टि ही प्रधान है।

संयोग वर्णन में भी यही प्रधानता है। त्रश्लीलता का पूर्ण त्रभाव है, मिलन का उपदेशात्मक त्रथवा भावात्मक वर्णन है।

फूलमती से कुंवर ऐसे मिले कर जोग। चिन्ता दुख सब हर गयो, ऋब खायो रस भोग॥

काया तोर मोर गई काया, लखौँ ऋाप मां ऋापही पाया।

कर का पकर छाती से लगाई, मती की सब भूली चतुराई।

एक पियालह पी बौरायों, निरगुन छांड उन कहनी श्रायो । छोड़ा पीना रंग दिखायो, बीर बहूटी जम उपरायो ॥

श्रन्य रम के श्रन्तर्गत हम युद्ध वर्णन में वीर एवं कुंवर के निधन पर करुण की छाया देख सकते हैं। युद्ध के हेत किव ने भारथखरण्ड की पृथक रचना की है, फिर भी उसने युद्ध की मज्जा एवं वीभत्सता का वर्णन श्रिष्ठक न होकर ऐतिहासिक एवं काल्पनिक तत्वों का समन्वय श्रिष्ठक है।

# युद्ध -वर्णन :

त्रेर लियों वह कटक को सारे, बिगड़ी कुंवर की सारी लड़ाई कुंवर की कटक साथ मब छोड़ा, नमक हरामी सब मुंह मोड़ा । कटक गयी सब कुंवर की साथी, एक रहै आप दूसर हाथो । जैसे साह के आये बीरा, कुंवर भई पहुँचा उन नीरा । एक पे सी मी खरग चलावें, कुंवर कहाँ ले देह बचावें । लोथ पर लोथ अब कुंवर गिरायो, नब सुलतान देखि घबरायो । एक गुलाम रहा मुलताना, कुंवर को पाछे से मार हो जाना । गिरते गिरते कुंवर मरदाना, उह को मार गिरायो स्थाना । एक ने कुंवर पे तीर चलाई, लगी कुंवर की गिरी मरजाई ॥

## रतेक-प्रसंगः

तब ले रानी शीश उभारा, कहा मोह श्रव भयो जग श्रंधियारा।
कही सब सत्त राम. निहं दूजा, सन में रहे राज सत पूजा।
कहा कि सब से करो नैयारी, मोह एक ब्याहू पहिरायो सारी।
हम दो श्राप सनी होवे, सोरहो सिंगार जराहु के खोवे।
कहा बिन पान भई मुख राता, फूल भड़े बोले श्रस बाता।
ब्याहू जोड़ा दांउ ने पहिना, तन मां सने दोउ गहना।
कहिन की प्रेम की श्राग हम जरिवं, काया जराय श्रव कन्त पर मरिवं॥

चलना चलना हो रहा, चलना विस्वा बीस। एसी सभी सोहाग पर कौन गवावे सीस॥

वमुमती का त्र्याशय इन्हीं 'दोऊ' या सब नारी के रूप में हो सकता है, त्र्यन्यथा पृथक में उसका कोई उल्लेख नहीं है। इस करुण प्रसंग में शोक की छाया विशेष नहीं है पत्युत उसमें शोक की गम्भीरता एवं पूर्ण शान्ति है।

### छन्द :

कि ने अपने प्रन्थ कुंवरावत की रचना दोहे चौपाई के कम में की है। शात् होता है कि सम्भवतः कि चौपाई एवं अर्द्धाली में अन्तर नहीं मानता तभी उसके प्रन्थ में छः से लेकर नौ अर्द्धालियों के बाद दोहे का कम पाया जाता है। कहीं छः, कहीं सात, आठ एवं नौ अर्द्धालियों के बाद एक दोहे का कम है।

### ग्रलंकार:

किव ने माधारण उपमा, अनुपास आदि अलंकारों का प्रयोग किया है।

#### भाषा :

इस ग्रन्थ की भाषा भी बोलचाल की अवधी है, किन्तु साथ ही रहली, गइलें आदि पूर्वी प्रयोग भी मिलते हैं। संस्कृत या फारसी के तत्सम शब्दों का अभाव है, कहीं भी कवि पारिडत्य नहीं दर्शाता।

# सिद्धान्त चर्चा :

किव की कथा में उसके सिद्धान्त ही ऋधिक प्रस्तर हैं। वह परमश्वर, मृष्टि, गुरु एवं प्रेम के सम्बन्ध में अपने विचारों को स्पष्ट करता है। परमश्वर और जीव में एकत्व स्थापित करते हुये किव लिखता है कि जब समुद्र अपने समुद्रत्व को छोड़ कर बृंद हो जाता है तो लोग उसे बृंद ही कहते हैं समुद्र नहीं, किन्तु वास्तव में दोनों वस्तुयें हैं एक ही—

समुन्दर से बृंद भयो जमु ब्रोही, समुन्दर कहे नहीं बृंद न होई। बुन्द यहां है कहों बड़ी युवि खोई, बुन्द मिला जब समुन्द कहायो, बुल्ला नदी बुन्द एक है दूजा नहीं तू जान। यह बानी है मुराद की सांची कहा वखान॥

परमेश्वर के दर्शन, त्राप में ही, घट वें ही सम्भव हैं। मानव को एरमेश्वर स्वरूप ही मानना चाहिए, उसी के ब्रान्यर में परमात्मा की स्थापना है।

> त्रादम न्र्त हरि की जानो, जो हम कहा यकीनी मानो। यह मां लखिही तो हारे पहहो, नहिं तौ तौन स्रकारथ जहही।

> > श्चपना सिरजा द्याप त् पृत्रत है स्थनजान। स्वादिकी क्यों पूजत नहीं तू सूरत भगवान।।

यह सारा संसार ही तो उसका स्वरूप है, जो कोई इस संसार में उसके दर्शन न कर सका वह जन्म जन्मान्तर में पछताता रहेगा।

जो कोई दरसन यहां नहिं पावा, जनम जनम रहि है पछतावा।

वह एक परमेश्वर ही सब की रचना करने वाला है, उसके सम्मुख मानव बहुत छोटा है।

त्ही सबका सिरजन हारा, मैं एक बूंद त् बड़ करतारा।

जो कोई इस सत्य को नहीं समभता और गर्व के यशीभृत हो जाता है उसका दर्प परमेश्वर चूर्ण करता है।

त्राप बड़ा समुद्र ने जाना, जब काहू पीत्रो पछताना।
एके सांस घूंट तक कीन्हों, डार पर बैठे नाव हिर लीन्हों।
बड़ा एक था दूत स्थाना, मिटा गर्व भूला सब ग्याना।
त्राज्ञा हिर की दीन्ह भुलाई, त्रापन का नहीं सीस नवाई!

त्रात: गर्व करना श्रनुचित है। जीवन का साध्य है प्रेम एवं मिलन। प्रेम की उत्पत्ति इस संसार में सर्वप्रथम हुई, प्रेम से ही सारी सृष्टि की रचना हुई।

प्रेम से तीनों लोक संवारा, नये नये रूप श्रौ नये श्रवतारा । निराकार जब प्रेम बनायो, पहले प्रेम वहीं मां समायो ।

प्रेम प्राप्ति का मार्ग अत्यन्त कठिन है, इस मार्ग पर वही अग्रसर हो सकता है जो आपा विस्मृत करदे।

कठिन प्रेम विरह धन होई, वह नर कहीं जो श्रापा खोई।

प्रेम के सम्मुल ज्ञान तुच्छ है। पुस्तक ज्ञान महत्वपूर्ण नहीं है, केवल शुष्क ज्ञान निस्सार है; वही ज्ञानी एवं विद्वान है जो प्रेम का ढाई ऋत्तर पढ़ लेता है।

पोथी सो थोथी भई, पंडित रहा न कोय। हाई ऋज्र प्रेम का पढ़े सो पंडित होय॥

यह प्रेम का पन्थ नबी मुहन्मद साहब एवं अली से आरम्भ हुआ है, इसी के फलस्वरूप सर्वत्र प्रत्येक घट में हरि दर्शन सम्भव है।

> नवी व त्रली का यही पड़ायो, गुप्त कोट सहजे दिखलात्रो। हजरन त्राली से सब ने पाया, लाखन को वह बली बनाया।

पहले ख्वाजा हसन को दीन्हा चौदह लगड़ में वह हरि चीन्हा। जहां देखा वहां हरि लखास्रो, यही मन्त्र पहले वह पास्रो।

दूजे इमाम हुसेन को दियो स्रली बतलाय। चौदह खराड चौदिशा में, हरि को दियो लखाय॥

जब तक हृदय में प्रेम उत्पन्न नहीं होता मनुष्य भटकता रहता है। हृदय में प्रेमोद्भूत होते ही भेदभाव मिट जाता है, केवल एक उसी का ऋस्तित्व रह जाता है।

> घट मौ जब से प्रेम न त्रावै, मरमत फिरे नहीं हरि पावै। हृदय प्रेम बीज मोरे बोया, दुई का भगड़ा पल में खोया।

प्रेम के मार्ग का सबसे बड़ा सहायक है गुरु। गुरु के प्रति श्रद्धा पूर्वक समर्पण कर देने से ही आत्मज्ञान लाभ होता है। गुरु शिष्य में ऐसा ही संबंध होना चाहिए जैसा बिलनी और पितंगे में होता है जिस प्रकार बिलनी एक पितंगे को बिल में बन्द करके स्वयं उसके चतुर्दिक धूमा करती है, कुछ दिन बाद पितंगा बिल तोड़कर बाहर निकलता है तो वह भी बिलनी की भांति बोलता है, उसी प्रकार शिष्य को पूर्णरूपेण गुरु के आधिपत्य में रहना चाहिए तथा उसकी साधना तभी सफल होती है जब वह अपने गुरु का अनुकरण करने लगे।

यारी मुराद सब छांड़ दे एक गुरु चित लाव।

बिलनी की करतूत को देखों, किरके ध्यान को जोग परेखों। पकड़ के एक पतिंगा लाये, परको नोच के मुंडी बनाये। कोई दिवार में बिल का बनायों, माटी में वह पतंग छिपायों। जब ऐसा गुरु ध्यान लगाये, गुप्त नगर सहजे में जाये। हम जो कहा कहा को मानों, ऐक तुही ऐही मन जानों।

तर्क एवं विवाद से ज्ञान लाभ नहीं होता, वेद श्रीर पुराण पढ़ने से प्रेमोदय नहीं होता, अब गुरु निरगुन पढ़ा देता है तब संसार का इतर ज्ञान स्वयं विस्मृत हो जाता है।

सर्फ नहो सुनकर जो जाना, फुक्र ऋौ मन्तक पढ़्यो समाना। श्रमसाने में ही भूले सारे, जैद बकर में फंस मन हारे।

चार वेद श्रौ तीस पुराना, सबै पढ़ा मन लाय। जब गुरु से निरगुन पढ़ा, सब वह गयो भुलाय॥

गुरु के बिना प्रेम साधना सफल नहीं होती, प्रेम डगर में प्रवेश करने के पूर्व गुरु से प्रीत करना आवश्यक है।

विना गुरु कुछ काम न होई, बैस ऋकारथ पूरी खोई। पहले प्रीत गुरू से कीजे, प्रेम बाट में नब पग दीजे।

प्रेम गुरू है ध्यान कर, मन सो सुमिरन लाव। सांसा ले चल सीस पर, बैठा निरगुन गाव॥

गुरु त्रौर हिर में कोई त्रम्तर नहीं, वास्तव में दोनों एक ही हैं, त्रातएव गुरु वन्दना र वन्दना है।

गुरु समान में तोहि निहारों।
गुरु ख्रौ हर में दुई न जानों, एक ही हैं दुविधा न मानो।
अपने गुरु का ब्रादम जानो, तनिक न हृदय में शंका मानो।

गुरु त्रादम हर एक है, दूजा कहै जो भूल। सौगन्ध करनार की, फख का यही वसूल॥ "

गुरु को त्रात्मसमर्पण करने के पश्चासत् प्रेमारिन में पञ्चभूतों का जलाना आवश्यक है अर्थात् पञ्चकर्मेन्द्रिय जिनत विषय वासनाश्चों से विमुख होना परम कर्तव्य है। बुद्धि या तर्क का नाश भी आवश्यक है। साधक को सूजी पर चढ़ना है तभी तो अर्ह का नाश होकर केवल 'वही' अविस्थत रहेगा तथा साधक को सोहागिन होने का अधिकार प्राप्त होगा।

जव गुरु त्रौर शिष्य का एकत्व हो जाता है तभी साधक को सिद्धि उपलब्ध होनी है:

> गुरु समाना सिक्ख में , ऐसी बढ़ गई नेह। दुई गई एके रहा , भई सुगन्ध स्त्रब देह॥

गुरु गोविन्द हर एकै जानों याही भाव तुम मन में ठानौ ।
 कुंवरावत

गुरु को पथप्रदेशक बनाने से ही सफलता चरण-चुम्बन करती है:

ऋागे तो गुरु का करो, पाछे वाके जाव। श्रहमद का दामन पकड़, वाहिद से फट मिल जाव॥

त्राली मुराद भी भाषा प्रेमरस के रचियता शेख रहीम की भांति दया धर्म को सर्वाधिक महत्व देने हैं:

> दया धरम का मुख देही , बीच पंच) कण वह सहजै लेई । सबकी हाजत करो रसानी , धरम के निसदिन पढ़ा कहानी ॥

मांति मांति को योग साधना करना, कष्ट सहना, शरीर को तपस्या के द्वारा द्वीण् करना एवं भाव रहित मूर्तिपूजा करना व्यर्थ है यदि श्रद्धा नहीं, प्रेम नहीं । श्रव्ली मुराद ऐसे साधुश्रों का विस्तृत उल्नेख करकं उनकी साधना की निस्सारता के सम्बन्ध में लिखते हैं:

त्रपना सिरजा श्राप न पूछे, जनम का श्रंधरा कुछ न सूके।
पर्वत से एक पाथर लायो, गढ़ गढ़ के एक मूर्ति बनायो।
कोई राम कोई कृष्ण कहायो, ब्रह्मा विष्णु महेश बनायो।
त्रापहि नाव धरम श्रोहि वेरा, मृल मां पड़ी पाहन में हीरा।

कितने प्रकार के साधु सन्तों का संगठन उस समय वर्तमान था, उनकी क्या विशेषतायें थी इस क्योर भी कित्र ने लच्च किया है:—

एक भोगी ऋवभूत कहावै, बैल की तरह ऋन्न जल खायै। दुसरे परमहंस की सूरत, यह बिल्कुल माटी की मूरत। भोग से वह उदर बहलावै, टांग पसार के डासन लावे। गोरस पिये मांस निह खाबै, पयहारी यह बड़ा कहावे। रक्त वही वही दूध बनाओ, वही रक्त गोरस कहलायो। बड़े चाह पिये पयहारी, पड़े भूल मां मित गये मारी। यह का साधु सन्त सब जानें, माथ नवावैं जिय से मानें। यह गये प्रेम बाट सब भुली, जीते चढ़ेन प्रेम की सूलो॥

जाके हृदय प्रेम बसे, वही सिद्ध है जान। यह जोगी भोगी सभी, प्रेम से हैं अपनजान॥

इनकी ऋहिंसा ढोंग ऋौर पाखंड की ऋोर भी कवि ने संकेत किया है:-

मांस मछरिया ऋछ नहिं खावें, बड़े गुरु यह भक्त ऋहावें।

तिल भर मछली जो कोई खाबै, कहैं कि नरक कुंड वह जावे। यही भूल में पड़े खिलारी, निर्मुन भूले मित गई मारी॥

जोगियों की गणना एक स्थल पर ऋली मुराद ने फिर की है:--

कितने पंच में जागी कहावें कोई सतनाम कोई सेवुड़ा बन श्रावै। कोई पंच श्रागिन का तापें गुसाई कोई जलसेन में जाय ममाये। कोई ऊधबांह को हाथ सुखाये, कोई कवीर पन्थी हो मांस न खाये। उन्हों बड़ें पखन्डी होवें, मोहन भाग लुचूई जेवें। यह जोगी भोगी सब भाई, इनका हर कबहू दृष्टि न श्राई॥

मुराद पूरा साधू वही, जो हस्ती देवे छोड़। निर्मुन सर्मुन जाप से मुंह का लेवे मोड़।

इस संसार में मर्पत्र वही व्याप्त है:

सव है वही कहां है दूजा, अपना आप करें वह पूजा। रग रग में है वही समाना, हर घट भीतर कियो पयाना॥

इस सर्वेंब्यापक को वही पा सकता है जिसकी करनी श्रेष्ठ है, जिसके हृदय में कुछ प्रेम है:

> जाकी पूरी गांठ होई, मंधी लगनी लीहै बोही। जस करनी वैसा फल पैहो, या सुख या तुम दुखी उठै हो ॥

कवि एक स्थल पर शरीयत (कर्मकाण्ड) की चर्चा भी करता है:

नफी रोय श्रमबात निसारो, इल्लिलिलाह का नारा मारो। हा हूही की जख लगांवी, जरे जलवा नव घट पावी। सांसा का तुम शीश चढ़ावो, घड़ी घड़ी बाहर भितरावो॥

> मरजीया होके समुन्द्र में पल में जात्रो समाय। कर से मानिक गहि पकड़ श्रव ऊपर उतराव॥

फूलमती गवन खराड में भी किव ने 'गौने' द्वारा जीवातमा एवं परमातमा के मिलन का रूपक निवाहा है। ख्रान्य कई स्थलों पर भी उसने जीवातमा को दुलहन, संसार को नैहर एवं गौने को प्रिय के निकट जाने का रूपक दिया है। ऐसे वर्णनों में किव का कबीर के भावों, विचारों एवं भाषा में बड़ा साम्य लिचन होता है।

> समुरे चलन की करो तैयारी, कन्त बुलावे मुन ऐ नारी। गुन ऐगुन पुछिहै सब पीऊ, उत्तर का देहो मन जीऊ॥

# [ 484 ]

कछु करनी कीया नहीं, रही नैहर बुध खोय। लाज कन्त के हाथ में जो चाहै सो होय॥

चलो वहां जहां कन्त पियारा, ऋब तोही कोई न रोकन हारा।
मैं भई पिउ की पिया भये मोरे, चलौ साथ दोऊ कर जोरे॥

संसार की नश्वरता की त्रोर संकेत करते हुये किव ने विभिन्न लोकों की चर्चा भी की है:

यह दुनिया सपने का लेखा, यह के पांच न रूप न रेखा ॥ बूंद में आके समुन्द्र समाना, बीज में जैसे है पेड़ लुकाना। गुम रहा हाहूत में साई, दरस अवार को लखी गोमाईं। जब लाहूत में कीन्हों बासा, अब मिलने की भई मोहे आसा। जब जवरूत की सूरत लोन्हा, श्रहमद नाम आपन घर दीन्हा। आगे बढ़ मलकृत कहायो, वरन बरना का रूप बनायो। भयं नासूत आदम की सूरत, हरदिन वसी वही मेरी मूरत॥

कुरान में वर्गित चालीस ऋंस में से एक का दान करने के विधान का भी उल्लेख है।

> चालिस दरश में एक मोहि देऊ। उतरो पार राह तब पाऊ॥

# सामाजिक स्थित:

इसके अन्तर्गत कवि का किल्जुग वर्णन आ सकता है, किल्जुग में सभी विपरीत आचरण करते हैं:

चन्दन काट बबूर वहां बोई, बड़ी चिन्त थी बुध गई वहां खोई। बामन उजाड़ चमार बसायो, राजपती त्रोहर कहलायो। कलजुग है जो हो नहिं थोड़ा, गधा को मनुख कहेंगे घोड़ा। दया छोड़ के पाप बसायो, वही मनुख पापी कहलायो॥

यह हो सकता है कि, किव ने इस विवरण में तत्कालीन सामाजिक स्रानाचार का वर्णन किया हो किन्तु जहांतक समक्त में स्राता है यह परम्परागत किल्जुग वर्णन है जिसकी पृष्ठभूमि में किय स्रापन सिद्धान्तों को रखना चाहता है।

सामाजिक संस्कारों में केवल विवाह का वर्णन ही किव ने किया है। उबटन लगाना, ज्योतिषियों से लगन निकलवाना, बारात के माथ फुलवारी, पटाखे ब्रादि का भी वर्णन है। जिस ढंग से किव ने नत्त्र श्रौर तिथियों का वर्णन किया है उससे ज्ञान होता है कि किब को उसका ज्ञान था।

सीस पे चन्द्र श्रौर जोगिनी पाछे है महाराज।
मकर कुम्भ में ब्याह रचायो, कन्या तुला पे ध्यान लगायो।
मीन मेल का श्राथ न लेहू, वृश्चिक धन-धन कर तिज देहूँ।
मिश्रुन सिंह तोरे काम न श्राइहै, जो करें ब्याह मनी पिछतेहै।
राहु दे छोड़ चन्द्रमा लेहू, मोर मुकुट वाही सिर देहू।
जोगिनी पाछे करिहै काजा, छाजें राजपाट श्रौर राजा।
ब्याह का चरण जग मां छावा, घरघर वाजन लाग बधावा॥

ये वर्णन कवि के जन जीवन से परिचय को स्पष्ट करते हैं।

## ऐतिहासिक एवं पौराग्गिक वृत्तः

पौराणिक उल्लेखों के अन्तर्गत किय के काशी, इन्द्र एवं विभीषण के नामोल्लेख आ सकते हैं। काशी का वर्णन करते समय किय ने गंगा स्नान तथा उसके वाटों की शोभा का वर्णन किया है। स्नान के फलस्व हम पुण्यलाभ की चर्चा हुई है। इन्द्र को अमरपुरी का राजा कहना सत्य है किन्तु उसकी कन्या फूलमती एवं रक्षक देवों का होना काल्पनिक है। राम का रावण को मारकर विभीषण को राज्य देना सत्य है किन्तु उसका गुरू इन्द्र था या फूलमनी बहकर उसके यहां पहुँची यह किय कल्पना है।

किन ने विभीषण का चरित्र प्रदर्शित करते समय उसके विख्यान चरित्र को सम्मुख रक्खा है।

समुद्र मन्थन की घटना भी कया में दूसरे रूप से वर्णित है। कुंबर बोहित में डूब जाने के कारण वहीं विलीन हो गया था अतः उसे प्राप्त करने के लिए विभीषण ने समुद्र मन्थन किया, फलस्वरूप दान और त्याग की महिमा बताते हुये समुद्र ने कुंबर को पुन: विभीषण के पास पहुँचा दिया। ऐतिहासिक कथा वृत्तों के अन्तर्गन मुहम्मद गोरी के अ कमण की चर्चा हो सकती है यद्यपि उसकी पूर्ण संगति ऐतिहासिक तिथियों एवं घटनाओं से नहीं बैठती। मुहम्मद गोरी ने दिल्ली के मम्राट पृथ्वीराज को मारा था अतः उसका आक्रमण राय पिथौरा के पोते कुंबर का सम सामिषक नहीं हो सकता, फिर भो किय ने गोरी के द्वारा दिल्लीश्वर राजकुंबर की मृत्यु दिखाई है।

कन्नौज के राजा ने मुहम्मद गोरी का स्त्राधिपत्य मान लिया था यह सत्य है किन्तु कन्नौज का स्राधिपति जयचन्द था लालकुंवर नहीं। किव को ऐतिहाहिक घटनास्रों का परिचय था किन्तु कालक्रम एवं घटनाक्रम की हिन्द से उनका विशेष महत्व नहीं है।

#### [ एउंक्ष ]

नवीन प्राप्त सूफ़ी प्रेमास्यानों में कथा कुंबरावत का विशेष महत्व है। किव को स्रानावश्यक वर्णन प्रिय नहीं है किन्तु सिद्धान्त कथन में वह विशेष पट्ट है। गुरु महिमा, ब्रह्मस्वरूप, जीव एवं परमात्मा के सम्बन्ध में उसने स्रापने विचार प्रकट किये हैं। साधनपद्धति का उल्लेख करते हुये 'जोग खन्ड' में हठयोग एवं प्रेम साधना के समन्वित स्वरूप का चित्रण किया गया है।

# सहायकग्रन्थ-सूची <sub>हिन्दी</sub>

| ₹.          | तसब्बुफ ऋथवा स्फ़ीमन            | *****    | श्री चन्द्रबली पागडेय           |
|-------------|---------------------------------|----------|---------------------------------|
| ₹.          | स्फ़ी काव्य संग्रह              | ******   | पं० परशुराम चतुर्वेदी           |
| ₹.          | उत्तरी भारत की मन्त परम्परा     | ******   | ,, ,,                           |
| ٧.          | संत सुधासार                     | ******   | श्री वियोगी हरि                 |
| પ્ર.        | दर्शन दिग्दर्शन                 |          | श्री राहुल सांकृत्यायन          |
| ६.          | बोद्ध गान ऋौर दोहा              |          | म० म० हरप्रसाद शास्त्री         |
| ં૭.         | संस्कृत संगम                    |          | त्राचार्य क्तिनमोहन सेन         |
| ⊏.          | नाथ सम्प्रदाय                   |          | त्राचार्य हजारी प्रसाद द्विवेदी |
| .3          | योग प्रवाह                      | *****    | डा॰ पीताम्बर दत्त बड़थ्वाल      |
| ę٥.         | हिन्दी के मुसलमान कवि           | >=====   | श्री गंगा प्रसाद                |
| ११.         | महार्थश                         | <b>.</b> | भदंत ग्रानन्द कौसल्यायन का      |
|             |                                 |          | हिन्दी ऋनुवाद ।                 |
| १२.         | दोहा कोष                        | 100705   | सं० डा० प्रबोध चन्द्र बागची।    |
| <b>9</b> 3. | कवि नजीर                        |          | श्री रघुराज किशोर ।             |
| १४.         | साहित्य-दर्पेण                  |          | श्री विश्वनाथ                   |
| र्प्.       | रसिक प्रिया                     |          | त्राचार्य केशवदास               |
| १६.         | नव रस                           | *****    | श्री गुलाब राय                  |
| શ્'૭        | हिन्दी काव्य-धारा               | *****    | राहुल सांकृत्यान                |
| १८.         | हिन्दी के कवि और काव्य          | ******   | श्री गरोश प्रसाद द्विवेदी       |
| १६.         | सुन्दर दर्शन                    | ••••     | डा० त्रिलोकी नारायण दीिच्त      |
| २०.         | शैली                            | •••••    | पं० करुणापित त्रिपाठी           |
| २१.         | खड़ी बोली हिन्दी साहित्य का इनि | हाम      | श्री ब्रजरत्न दास               |
| <b>२</b> २. | हिन्दी साहित्य का खालोचनात्नक   | इतिहात   | डा० रामकुमार वर्मा              |
| २३.         | मिश्र बन्धु विनोद               | *****    | मिश्र बन्धु                     |
| २८.         | कृष्णाश्रय                      | *****    | वल्लभाचाय                       |
| ર્ય.        | हिन्दी माहित्य का इतिहास        | ******   | ग्राचार्य रामचन्द्र शुक्त       |
| ₹Ę.         | जायसी ग्रन्थावर्ला              | *****    | "                               |
| ₹७.         | कबीर ग्रन्थावली                 |          | डा० श्याम सुन्दर दास            |
| 9 E         | जायनी ग्रन्थाबली                | *****    | डा॰ माताप्रसाद गुप्त            |

|             |                                                                | •      |                                 |  |  |
|-------------|----------------------------------------------------------------|--------|---------------------------------|--|--|
| ₹.          | भारत में इस्लाम                                                | ****   | ग्राचार्य चतुर मेन शास्त्री     |  |  |
| ३०.         | त्रारव ऋौर भारत के सम्बन्ध                                     | ••••   | प्रो॰ नदवी                      |  |  |
| ३१.         | पानंजिल योग दर्शन                                              | ••••   |                                 |  |  |
| ३२.         | नारद भक्ति सूत्र                                               | ••••   |                                 |  |  |
| ३३.         | ऋर्घ कथानक                                                     | ••••   | श्री वनारसी दास                 |  |  |
| ₹४.         | हिन्दी प्रेमगाथा काव्य संग्रह                                  | ****   | श्री गरोश प्रसाद द्विवेदी       |  |  |
| ३५.         | हिन्दी के विकास में ऋपभ्रंश का योग                             | ••••   | डा॰ नामबर सिंह                  |  |  |
| ३६.         | मध्यकालीन भारत                                                 | ••••   | डा० परमात्मा शरण                |  |  |
| ₹७.         | हिन्दी काव्य धारा में प्रेम प्रवाह                             | *****  | श्री परशुराम चतुर्वेदी          |  |  |
| ३८.         | ईरान के सूफी कवि                                               | ••••   | श्री वाँके बिहारी लाल श्रौर     |  |  |
|             |                                                                |        | कन्हैयालाल                      |  |  |
| ₹€,         | वैदिक कहानियाँ                                                 | ****   | श्री बलदेव प्रसाद मिश्र         |  |  |
| 80.         | हिन्दी साहित्य का इतिहास                                       | ••••   | डा० रामशंकर शुक्ल 'रसाल'        |  |  |
| 82.         | मध्यकालीन धर्म साधना                                           |        | ग्राचार्य हजारी प्रसाद द्विवेदी |  |  |
| ४२.         | माहित्य                                                        | *****  | श्री रवीन्द्रनाथ ठाकुर          |  |  |
| ४३.         | रामचरितमानस एवं विनयपत्रिका                                    | •••••  | संत नुलसीदास                    |  |  |
| 88.         | वे <b>दान</b> त प <b>रिच</b> य                                 | ••••   | श्रीहीरेन्द्रनाथ दत्त           |  |  |
| <b>ሄ</b> ሂ. | संत वानी संग्रह                                                | ••••   | वे॰ प्रे॰ प्रयाग सन् १९३३ ई॰ ।  |  |  |
| ४६.         | पद्मावती                                                       | ****** | जी० ए० ग्रियंसन एवं म० म०       |  |  |
|             |                                                                |        | मुधाकर दिवेदी                   |  |  |
| ४७.         | पद्मावती का भाष्य                                              | 1      | प्रो० मुंशीराम शर्मा 'सोम'      |  |  |
|             |                                                                |        | -                               |  |  |
|             | English                                                        |        |                                 |  |  |
|             |                                                                |        |                                 |  |  |
|             | 20 22 22 22 22 22 23 24 25 25 25 25 25 25 25 25 25 25 25 25 25 |        |                                 |  |  |
| 2.          | The early development of                                       |        |                                 |  |  |

| ı.  | Sunsin                    | ••••  | A. J. Arberry               |
|-----|---------------------------|-------|-----------------------------|
| 2.  | The early development of  | E     |                             |
|     | Mohammadanism             | ••••  | D. S. Margolouth, D. Litt.  |
| 3.  | Origin of Monicheism      |       | Muslim Institute, Calcutta  |
|     |                           |       | (Muslim Review Vol.II 1927) |
| 4.  | Theism in mediaval India  | •••   | J. E. Carpenter             |
| 5.  | Mystical Elements in Moha | mmad  | J. C. Archer.               |
| 6.  | Literary History of Arabs |       | R. A. Nicholson.            |
| 7.  | " " Persia                | •••   | E. G. Browne.               |
| 8.  | Tribes and Castes of the  |       |                             |
|     | N. W. P. and Oudh         | •••   | Crooke.                     |
| 9.  | Akbar                     | •••   | Laurence Binyon.            |
|     | Punjabi Sufi Poets        | • • • | Lajvanti Ram Krishna.       |
| 11. | Sind and its Sufis        | •••   | Jethmal Parsram Gulraj.     |
|     |                           |       |                             |

| 12.         | Religion of the Semites        |       | W. Robertson Smith.         |
|-------------|--------------------------------|-------|-----------------------------|
| 13.         | Outlines of Islamic Culture    |       | A. M. A. Shushtery.         |
| 14.         | The Idea of Personality in     |       |                             |
|             | Sufism                         |       | Prof. R. A. Nicholson.      |
| I5.         | Studies in Islamic Mysticism   |       | Prof. Nicholson.            |
| 16.         | History of India               |       | Eliphinston.                |
| 17.         | History of Antiquities         |       | Duncker.                    |
| 18.         | Rabia The Mustic               |       | Margaret Smith.             |
| 19.         | The Dervishes                  | •••   | Rose,                       |
| 20.         | The People of Mosque           |       | Bevan Jones.                |
| 21.         | Psychology of Sex              |       | Havelock Elns               |
| 22.         | Tne Holi Koran                 |       | M. Muhammad Ali             |
| 23.         | Islamic Sufism                 |       | Iqbal Ali Shah              |
| 24.         | The Mystics of Islam           |       | R. A. Nicholson.            |
| 25.         | Studies in Taswoof             |       | Khwaja Khan.                |
| 26.         | Sufi Saints & Shrines in India | • • • | J. A. Subhan.               |
| 27.         | The Mysticism of Sound         |       | Inayat Khan.                |
| 28.         | The Persian Mystics            |       | F. H. Davis.                |
| 29.         | The Metaphysics of Rumi        |       | Dr. Khalifa Abdul Hakim     |
| 30.         | The way of Illumination        |       | Innayat Khan.               |
| 31.         | Mediaval Mysticism of India    | •••   | Kshitmohan Sen              |
| 32.         | Oriental Mysticism             | •••   | E. H. Palmer.               |
| 33          | The Sound whence & wither      |       | Innayat Khan.               |
| 34          | Muslim Thought & its Source    |       | Prof. Seby Jaffar Uddin     |
|             | <u> </u>                       |       | Nadvi.                      |
| 35,         | Religion & Hidden Cults of     |       |                             |
|             | India                          | •••   | Sir George Machiman.        |
| 36.         | Christian Mytsicism            | •••   | Inge.                       |
| 37.         | Mysticism in Persian Poetry    |       | Prof. Nicholson.            |
| 38.         | Arabian Poetry & Poets         |       | Syed Md. Badruddin Alavi    |
| 39.         | Contribution of India to       |       |                             |
|             | Arabic Literature              | •••   | Zabain Ahmad.               |
| 40.         | Legacy of middle Ages          | •••   | C. G. Crumt and E. F. Jacob |
| 41.         | Mohammad the man & his         |       |                             |
|             | faith                          | •••   | Andrai.                     |
| <b>4</b> 2. | The Life of Mohamet            |       | Dermenghem.                 |
| 43.         | The Life of Mohammd            | •••   | Sic W. M. Muir.             |
| 44.         | Mystics, Ascetics and Saints   |       |                             |
|             | of India.                      | •••   | J. C. Oman.                 |
| 45.         | Influence of Islam on          |       |                             |
|             | Indian Culture.                | •••   | Dr. Tarachand.              |
|             |                                |       |                             |

| 46.         | An Introduction to the        |         |                         |
|-------------|-------------------------------|---------|-------------------------|
|             | History of Sufism.            |         | A. J. Arberry.          |
| 47.         | An outline of the Religions   |         |                         |
|             | Literature of India Calcutta  |         |                         |
|             | <b>192</b> 0                  | •••     | Dr. Farquhar.           |
| 48.         | Mystics. Ascetics & Saints of |         | -                       |
|             | India, London 1903.           |         | J. C. Oman.             |
| 49.         | History of Panjabi Literature |         | Dr. Mohan Singh.        |
| 50.         | Obscure Religious cults       |         | S. Das Gupta.           |
| 51.         | The Prenchings of Islam       |         | T. W. Arnold.           |
| 52.         | Life and Conditions or the    |         |                         |
|             | People of Hindustan.          | •••     | Kunwar Muhammad Ashrut. |
| 53.         | Encyclopaed a of Religion     |         |                         |
|             | and Ethics.                   | •••     | Hastings.               |
| 54.         | Eucyclopaedia of Islam        | •••     | Various Authors.        |
|             |                               |         | London 1885.            |
| 5 <b>5.</b> | Dictionary of Islam           | •••     | Hughes.                 |
| 56.         | History of Mediaval India     |         | Dr. Ishwari Prasad.     |
| 57.         | Symbolism                     |         | A. N. Whitehead.        |
| <b>5</b> 8. | The essential Unity of all    |         |                         |
|             | Religons                      | •••     | Dr. Bhagwan Das.        |
| 59.         | The Allegory of Love          |         | Lewis.                  |
| 60.         | The Classical Traditions      | •••     | Heighet.                |
| 61,         | The Holy Koran                | •••     | Yusuf Ali               |
|             |                               |         |                         |
|             | हस्तलिवि                      | खत ग्रन | খ                       |
|             | `                             |         |                         |

| 01,         | The fiely Koran                      | •••    | Yusul Ali  |                  |               |
|-------------|--------------------------------------|--------|------------|------------------|---------------|
|             | हस्तलिरि                             | वत ग्र | न्थ        |                  |               |
| Ą.          | वजहन नामा                            |        | नागरी प्र  | वारिग्ही र       | तमा द्वारा    |
| ₹.          | यारी साहब के पद एवं ऋलिफनामः         |        | 7:         | ,,               | ;;            |
| ₹.          | कामरूम की कथा                        |        | ,,         | 29               | "             |
| ٧.          | <b>त्र्यब्दुल</b> समद के भजन एवं गीत |        | डा० समर्द  | ो (ऋरवी वि       | वेभाग) द्वारा |
| ¥.          | पुहुभवती ( हुसेन ऋली )               |        | श्री गोपा  | लचन्द्र सिन      | नहा द्वारा    |
| €.          | म्गावती                              |        | नागरी प्र  | चारिगी स         | भा द्वारा     |
| ٥.          | -<br>मधुमाल <sup>त</sup>             |        | ••         | ,. न्या          | रामनगर        |
|             |                                      |        | स्टेट लाइ  | वेस द्वारा       |               |
| ς.          | इन्द्रावती ( उत्तरार्घ )             |        | ना० प्रव   | स • का <b>शी</b> | द्वारा        |
| ε.          | प्रेम चिनगरी                         |        | श्रो ऋख्तर | ्हुसेन निः       | नामी द्वारा   |
| २०          | न्रजहाँ                              |        | श्री गोपात | त चन्द्र सि      | नहा           |
| <b>१</b> १, | . यूसुफ जुलेखः                       |        | "          | "                | ,, ,,         |

१२. ज्ञानदीप
 १३. जान किव के इस्तिलिखित प्रत्थ हिन्दुस्तानी एकेंद्रमी प्रयाग द्वारा
 १४. रतनावती (ज्ञानकिव)
 १५. बुधसागर (ज्ञानकिव)
 १५. जुधसागर (ज्ञानकिव)

#### लिथोः

कुंबरावत (त्रालीमुराद) श्री गोपालचन्द्र सिनहा द्वारा भाषा प्रेमरस (शेख रहीम) ,, ,, ,, प्रेमदर्पण (कवि नसीर) ,, ,, ,,

#### प्रकाशितः

श्रनुराग बांमुरी इन्द्रावती (पूर्वाघ ) चित्रावली हंसजवाहिर श्री गुरु ग्रन्थ साहब

यारी साहब की रत्नावली बुल्नाशाह की सहिरफी भजनसंग्रह (भा०४) महाकवि नजीर मजमूत्र बर राहे हक हि० सां० मम्मेलन प्रयाग सं० २००२।
का० नां० प्र० सभा सन् १६०६ ई०।
काशी नां० प्र० सभा सन् १६१२ ई०।
नवलिकशोर प्रेम लखनऊ, सन् १६३७।
शिरोमणि गुरुद्वारा कमेटी अमृतसर
सन् १६५१।
वे० प्रे० प्रयाग सन् १६१० ई०।
खेमराज, श्रीकृष्णदास बम्बई, सन् १६६४।
गीता प्रे० गोरन्वपुर सं० १६६६।
हरिदास एन्ड क० कलकत्ता सन् १६२२।
नवलिकशोर प्रेस लखनऊ।

#### पत्र-पत्रिकादि

नागरी प्रचारिणी पत्रिका एवं खोज रिपार्टस हिन्दुस्तानी सन् १६३४, १६४६, विश्वभारती पत्रिका खन्ड ४, ग्रंक २ श्रप्रैल जून १६४६ ई० कल्याण ( संत श्रंक, साधनाकं, ईश्वरांक उपनिषदांक, गीतांक ) इन्डियन एन्टेक्वेटरी श्रम्भा श्रम्भा विश्वविद्यालय । ज्ञानशिखा लखनऊ विश्वविद्यालय ।

Journal of Royal Asigtic Society of Bengal. (Bombay Branch).

Journal of Bihar Research Society XXXIX 1953.

# नामानुक्रमणिका

(लेखक)

'ग्र'

श्रवुल फिदा २, ३ श्रारवेरी २२५, २६६, श्रबुलहसन नूरी ४, १३ श्रव्बकर ४, ५५३, श्रवू सुलेमान दारानी ११, २८ ग्रतार ८ श्रहमद इब्न हम्बत १२ अब् अली १३ श्रबू सईद १५, ६७ त्राला उद्दीन त्राली २० श्रतार १७, १२५, १२८, १२८, १३० श्रवृ जिल्दम १८ श्रलइज्जाज १८ त्रवुल बिन कासिम १८, १३४ श्रहमद ३३ त्रब्दुर्रज्जाक १६, १४२ श्रब्दुल यमनी १६ श्रहमद साबिरी जीलान २०, २२ ग्रमीर हसेन देहलवी २२ ग्रब्दुल कादिर जीलानी २३, २४, ८३, १३५ ग्रहमद फारूखी २४, २५, २६६, ३१७, ३१८, ३१६ स्रबी दारा ३४ ऋवृबहेल ३६ ग्रब्दुल समद ५३, ५४, १०५, १५०, २६६ ग्रामीर हुसेन देहलवी २२ ३१७. ३१८, ३१६, श्रल पराज ⊏०

१००, १०३, ११४, ११६. १४०, १२२, १६२, २२०, २६५, २७६, २६४, ५८६, ५८४, श्रव सराज १२८ त्राञ्चल फजल १३२, १६१ श्रब्दुल कादिर बदायूनी १३२, १३८ अब्दुल कादिर १३२ अब्दुल्ला हुसनी १३५ श्रहमद जुवेदी १३५ श्राञ्चल हसन १३७, ३०१ त्रालाउद्दीन १३८, १६३, १३५, २८४ स्रहमद ख्वः जा १४० ग्रब्दुल्लाह यमनी १६, १४२, श्रलंबरनी ११४ ग्रक्तवर २२, १४५, १६०, १६१, १६३, 25% ऋब्दुल्ला शाह १६३ त्राबुल सहन तानाशाह १६३ त्र्यब्दुर्रहमान १६८, १७०, १७४ श्चगर चंद नाहटा ३७४ ग्रलफ खां ३०८, ३७४ ग्रब्दुल्ला कुतुवशाह ३८१ ग्रहमद १४०, ३७० श्रहमद साबिरी जीरान २० ग्रह∃द कवीर २३, १३२ श्रासफनाह २४,

ग्रली मुराद ८४, ८६, ६०, ६२, ६३, ६७,

#### | ६०५ |

श्रीरंगजेब २५, १६२, १६३, ३१०, श्रहमदशाह १३५, त्राली हैदर १३५, १३६ त्रमीर खुसरो २२, १३८, १४०, १४६, १६३, १६४, १५६, श्रारामशाह १४४ त्रकबर १४५, १६०, १६३, १६४, श्राजमशाह १६१,

त्र्यादिलशाह १५३ ग्रब्दुर्रह्मान १६८, १७०, १७४ ऋदिम १४, ग्रशरफ पीर ४३१ त्राला उद्दीन त्राली १०, त्रार. ए, निकोल्सन ६, १२, १४, ५६, ६६ ६७, ७३ त्र्यली ५६०

#### 'इ'

इब्राहीम कुली कुतुबशाह ३२१ इमामशाह ५३३ इनायत शाह ३११ इलियास २, ६४, इकबाल अली शाह २ इब्नातुस्सिसहीक २ इब्राहीम बिन श्रधम ७, ६, २७, ३५, इबलीस १४, ६६, इब्नबत्ता १६, इब्स ऋरबी ३४, ५६, ५७, ६६, १२८,

१३१, १३२ इनायत खां ३६, इश्रती १३५ इल्तुतिमश १४५, ईस्तर १, १० ईसा मसीह ४, ६, १४, १७ इनायत कुरेंशी १३३, १३६, १६२ इब्राहीम १६३ इन्जे २१४ ईलियट १५७

#### <del>'ख'</del>

उसमान ४, ६८, ४३, ४६, ४७, ४८, ५२, प्र**, प्रह**, ६१, ६६ = = = = , = 3, = 3, **६१, ६३, ६६, ६७, ६६, १०५, ११४** उमर ४, ५५३, ११८, १३८, १८४, १८६, १८८, उमर वैय्याम १७, ६८, १३१, ५५६ १८६, १६०, १६१, २३६, २३०, उबैसुल करनी २५ १३६, २४०, २४२, २४३, २४५, उसमानशाह सेयद १३२,१३३ २६१, २६२, २७६, २८३, ३२६,

२८६, २६०, २६१, २६२, २६३, २६४, २६६, ३४६

### **'ए'**

ऐनल ग्रहदी ५६६ ऐलेन यजीद १३

एन० बिल्वर फोर्स क्लार्क ३, ए० एम० ए० सस्टेरी ६,

#### (25)

कादेश १, १०, कोरोश ३ कालाबाधी १६ करले खाले २०, कासिमशाह ४०, ४४, ४६, ५६, ५१, ५२, कृष्णाचार्य २५७, भर, भर. ६१ ६२ ७०, an, धर, केमोसाह ३०५ ६५, ६८ १००, ६०५, १०७, ११५, कुनवन १२८, १३६, २८६ १२३, १३७, १३८, १३६. १४१. काजी नहमृद बहरी १३५ १५६, १६३, १६६, १८८, २०६, करीम बच्चा १३७, १६२ २१६, २३७, २४१, २५१, २५२, कुला छुतुब शाह १६३ २६२, २७६, २८५, २८७, २६१, करीम १३३, १६२. २६४, २६५, ४३०

कवीर प्रः, १८७, १२५, १४८, १५८, १५६, १६०, १६१, २०६, ३१६, प्रदेश, प्रदेश केशव २३३, १६० करीमशाह ४३१ कुतुबुद्दीन काकी २०, २१, २२

#### 'ख'

ख्वाजा मुद्दनुद्दीन चिश्ती १६, २०, २१, २८, १४३, ख्वाजा ऋबू इशाक सामी २१ ख्वाजा मुहम्मद २२ ख्वाजा खां ७२ स्वाजा वित्र या ऋबुल श्रव्धास मलकान स्विज खां ६४, १८४; ३०१, ३०२

६४, ६५ खुमरो १३८, १४०, १४१, १६३, १६५, ३०१, ३०२, ख्वाजा ग्रहमद २२०, २६२, २८६, २८७, 43=

#### '11'

गडजाली १४, १६; गोरखनाथ १००, १७६, १६३ गोवीनाथ १०० गवासी १३५ गुलाम त्राली १३५ पुलाम मुस्तफा मखद्म १३० गुलाम हुसेन कल्यानवाला १३७

गोबिन्द सिंह १३४ गौरीशंकर होराचन्द श्रोभा २०० व्रियर्सन, २६१ गरीब दास, ३०२ गोविन्द गिलाभाई ३०८ गराश प्रसाद द्विवेदी ५०५

#### 'च'

नन्द्रगुप्त १५१ नागक्य १५१

चनद वरदाई १६३ चन्द्रवली पार्ड २७५, ४८१ 'छ'

छतर खां १६३

'ज'

२७, २८ जामी १२, १७, २२१, ३५, ६५, १२८, १३०, प्रथ्र, प्रद्र, प्रक. ज्नैद १३, १४, १५, १६, २८ जलालुद्दीन बुखारी १६ जियाउदी बरानी २२ जलालहीन सर्खयाश २३ जहांगीर २२, २४, १४५, १४६, १४७, जलाउद्दीन १४५ १६१, १६२, १६४, २२७, ३५० जगन्नाथ मिश्र १६१ जिली २, ४, ५६, ६८, १२८, जान कवि ३७, ३८, ४०, ४५, ६३, ३६, जलालुद्दीन १६२ १००, १३७, १४१, १८२, ४८५, जोइन्द् १७१ १८६, १८७, १८८, १९५, २१०, जगन्मोहन वर्मा २७५,३३३ ३५८, २६०, २७५, २८३, २८४, जेठमल परसराम गुलराज १३३ २८६, २८८, २९७, २९८, २९९. जे० ए० सभान ६, ३४, ७२ ३००, ३०१, ३०८, ३२५, ३७४

जुलनून मिस्री, ११, १२, १३, १५, २६, जायमी २७, ३८, ३६, ४१, ४२, ४५, ४८, ५०, ७०, ७६, ७७, ७८, ७६, ८५, ६६, ६६, १००, ११५, १२३,१३७, १३८, १३६, १४१, १४६, १८३, २५६, २६२, २८१, २८५, २६६, ३३३, ३३४, ३६६, ५४६, ५५४

जयपाल १४४ जयचन्द्र १४४ जहानश्चारा १६२ जे० एस्टिन, ६, जे० आर्चर ७

'SE'

भावर मल शर्मा ३०८

بح،

दिरविथस ६

'ह्र'

दोजी २ उद्भु रावंडमन स्मिय १ डीं० एम० सारगोलियय ६, ३३

'त'

तुलिधीदास ४२, ६६, ८३ १०७ १८७ नाज १६२, ३०८ **१४८, १५७, १५६**८ १६६,१७३ ताजुद्दीन (मलिक) १४८ २५६, २६०,

'ਫ'

दारयोश ३ दौलतशह २३ दाराशिकोह २४, १३२, १५४, १६१, दादू १२५, १६१, ३०१, ३०२, ३०८ दलपन १३३.

दाहिर १४४, देव १६२, दीन दरवेश १४७, ३११ इ:खहगा १७५, ४६७

ŧει'

धर्मरिवत २

धरणीदास १७५

'**न**'

निकोल्सन २, ४, ६, ७३, ८१, १२६, निजामी १७, १२८, १३५. निजामुद्दीन श्रीलिया २०, २२, १४०, २५, ३०१, ३०२, ३५२, ५८२, नजद वली २० नत्था मियां २४ नजमुद्दीन कलन्दर २५ नसीर ४१ १००, १२०, १२१, १४०,३३४, नामदेव ६० २५८, २६२, २७७, २७३, २८४, नारद १०८ प्रदेष, प्रदेव, प्रदेश, प्रदेश निसार ४१, ४⊏, ६२, १००. १०४, १०५, नजफ श्रली सलोनी १४०. ५३२ १२४, १४०, २४४, २४५, २५८, नजीर १४०, १४१, ३१२, २६२, २७७, १८७, ५०५, ५६७, नूर सतागर ईरानी १४२ प्रप्रद्र, न्रमुहम्मद ४०, ४३, ४४, ४५, ४७ ४८, नसीरउद्दीन ४५३ ४६, ५१,५२, ५४,५८, ६० ६२, नानक ३०२ ७४, ८४, ८५, ८६, ८७, ८८, ६६, नुस्रती ३३६ ६०, ११, ६४, ६८, १०० १०२, नियामन उल्ला २३ १०४, १२६, १०७ ११४, ११५,

११६, ११७, **११**८, १२०, **१२**२, २२३, १२४, १४०, १४८, १८३, १८४, १८५, १८६, १६०, १६१, १६२, १६८, २१३, २२०, २३७, २४३, २५२, २६१, २७५, २७१, रूट्य, २६०, २६६, ३२७, ३५८, ४५१, ५७२,

निशानी १३५ नासिरउद्दीन कुवाचा १४४

۲q'

पल्डू दास १२५ पीर मुहम्मद ४३१

परशुराम चतुर्वेदी २५, ३१०, १७५, प्रेमी कवि १४०, १४१

#### [ 308 ]

प्रश्वीराज राठौर १७५ पष्प दन्त १६५, १६६, १७०, १७४,

परवज दाद १६३ परमात्मा ५ रगा ४१३

#### **'फ**'

फ़राबी १५ फ़रीदउदीन शकरगव्ज २०, २१, २२, શક્ય फ़खउद्दीन २०, ५८२ फ़ारिज़ १३०, १३१, फिरदौसी १३० फैजी १३२, १६१ फर्ड फकीर १३६

फ़िरोज शाह त्रालक १३८, १४६, फरिश्वा १४५ फुत बाबा १६२ फ़जायल विन ऋयाज ७, ६, २७, ३५ फरीदगंज १३२, १४१, १६२ फिगार ५६६, ५६७ फिटजरेल्ड ६८.

#### 'ਕ'

बाल १, १०. ब्राउन २, ४, १५, ८३, १३० बैधाबी ४. बायजीद ऋल् बिस्तामी १२, १३, १४, १५, २८, ब अली कलन्दर २५, बहाउद्दीन जकारिया २२, २३, २८ बहलूल शाह २४, बहाउद्दीन नस्शबद २४, २६. वाकी निल्ला वेरंग २४, २८ बेक्स १३३ बेदिल १३३ बुल्लेशाह १३५, १३६, १४०, ३०१, ३०५, वेयन जीत्स ७. 388

वहादुर १३७ ब्रजरत्नदास १३८, ३३३, बाबा लाल १६१ बैजू बाबरा १६३ बाबर १६४. बोधा १७५ बहरी २७७ बावरी साहबा ३०५ बीरु ३०५ बनारसीटास ३३६, बाबूराम सक्सेना २६१, ४५३, बलबन १४५

#### (H)

भावलदीन १३२, १३३, १३४

भदन्त श्रानन्द कौमल्यायन २.

#### '**म**'

मारगोलियथ ४ २५, ३०, ५५३, ५६०, मुहम्मद साहब २, ३, ४, ५, ७, ८, ११, मेरी ८

मामून १०, ११, १२, मारफ़ल करस्त्री ११, १३, २⊏, मुतविकतः १२, मुहासिबी १३. मंसूर १४, १५. २७,३०, ३३,१११,१३०, मुल्लाशाह १७, २४, १५४ मार्कापोलो १७. मालिक इब्ने दीनर १६ मालिक इब्ने हबीब १-मसूदी १६, मखदूम सैयद अली अल् हुज्थिरी दाता गञ्ज मुबारक नागौरी १६१ बग्द्या २०, ५८, ७२, ७६, ८३, ६०, मुहम्मद शाहदुल्ला १६२ ६३, १०७ मुहम्मद ख्वाजा २२, मीरान महम्मद शाह २३ मुसा मुहाग २३ महम्मद गौस २४, २८, मियां मीर २४. मासूम २५, मदारशाह २५, मखद्म शाह २६, मुइम्मद फजल २६ मैमल ४४, ४५, ५०, ५१, ५६, ६६, १०४ ११६, १८२, २११, २४४, २७६, रद्भ, ३३४, ३७० मत्स्येन्द्रनाथ १००, २६२ मीर दर्द १२८ मखद्म जलाल उद्दीन १३२ मियां साहिब दीन् १३४ मलिक काफ़र १३४ मुहमाद तुगलक १३४

मुकीमी १३५ माधौलाल हुमेन १३६ मुहम्मद दीन १३६ मुल्ला दाउद १३७, १३८, १३६, १४०, १४३, १६५, १७३ महमृद् गजनवी १४४, १६३ महम्मद् गोरी १४४. मेगास्थनीज १५० मन् १५० महापद्मनन्द १५१ मसूद साद्सल्मान १६३ मुबारक शाह १६३ मक्च १६३ नानिक चन्द २६२ मल्कदास ३०१ मिश्र बन्धु ३०८, ३२१, ४२१ महम्मद फारूक ३१: महाराज विश्वनाथ सिंह ५३२ महन्मद गौस ५३५ मिल्टन २०१ मान्क्रिफ २०३ मैकालिफ ३०२ मुल्ला शीरीं १३२ मलिक ताज्ञहीन १४४ महम्मद बिख्तयार खिल्जी १४५ मुद्दी उद्दोन जीलाती ५५३ मुहम्मद शकी ५६५ मारगरंट स्मिथ ८, ८०, ८१ मुहम्मद अशरफ १५६

य

यारी साहव ४५, ५०, १४०, १४१, २६६, यरशीदल १७ ३०१, ३०५, ३०७, ३२८

यामनाचार्च १७६

युसुफ १३४, १०५ यहोवा १, २

युसुफ़ त्राली ३३, ५६, ५६, ६५, ६६

#### ₹

राहुल सांकृत्यायन ३, २६१ राबिया ऋल ऋदाविया ७, ८, ६, ६०, २७ रूमी १७, १२५, १२८, १२६, १३०, १०१ पू३३ रसूलशाह २३ रोज २४ (शेख) रहीम ३७, ४१, ४३, ४५, ४६, रामानुजाचार्य १६६, १७६ **५२, ५३, ६१,** ३२, ७१, ७४, ७६, रामसिंह १७१ ७७, ८६, ८६, ६२, १००, १००, रामानन्द १७६ ११३, ११७, ११८, १२०, १२१, रज्जब ३०२ २४३, २४४, २४५, २५८, ५४२, पु४६, पु४७, पु४८, पु४६, पुप्र,

પુકર, પુષ્પુ∕, પ્રુપ્દ, પ્રદ્દુર, પ્રદ્દર, 186. रोहल १३३ रामकुमार वर्मा १३८, ३०२ रुकनहीन १५५ रजिया १४४ १२५, १४०, १४५, २१६, २१६, रामचन्द्र शुक्त त्राचार्य ७६, ६०, ६५, १३७, २६७, २७५, रधराज किशोर ३१२ रामकृष्ण दास ३३३,

#### ल

ललितादित्य मुकापीइ १८ लतीफ बारी २४ लाल शहबाज २३, २६, लेवी १३०

लतीफ क्रोंश १३३, १३४, १४१, १४४, १६२ लारेंस बैनियान १६४ लाजवन्ती रामकृष्ण १२६, १३७ लेबिस २०३

#### व

बस्जा १० विनफील्ड १३१ वली वेलूरी १३५ वजहन १४१, ३०१, ३२१, ३२२, ३२८, बल्लभाचार्य १५६, १६६ वाजिद ग्रली शाह १६३

विलास खां १६३ बिद्यापति ६४८, १५७, १६५, २४६, ३०१ बी० जी० तागरे १६८ वियोगी हरि ३०५, ३०६ वास्कोडिगामा १७

#### ত্য

शरबाशां १२. शिबली १३, २८ शेख सलीम चिश्ती १६. शब्सतरी १७, ७३, १२८ शाह रुख १६ शर्क इब्न मिलक १६ शिहाबुदीन सहरावदीं २२, २५ शाह कुमेश २४ शाह लाल हसेन २४ शेख श्रब्दुल्ला शत्तार २५ शाह जलाल २६ शाह मुहम्मद गौस २५ शम्सुद्दीन ८३ शेख नबी ६६, २००, १०७, १३६, १८४, शेख बदी ३३४, ३३५ र्द्ध, १८६, १८६, १९४, २३२, २३३, ४१६, शम्श तबरेज १२६ शाह लतीफ कुरेश १३३, १३४, १४१, शेख फैजुल्ला ३५० **१**४४, १६२

शेख इब्राहीम फरीट १३५ शेख इस्माईल १४२ शाहजहां १४५, १४६, १६१, १६३, शेरशाह १४६, १६०, शाहकलदंर १६२ शाह शकर गंज १६२ श्याम सुन्दर दास २७५ शाह सलीम ३३४ शेखवली मुहम्मद ३१२ शेख ऋहमद बिन कुतुबउद्दीन ३१६ शिवसिंह ३२१ श्रीराम शर्मा ३२२ शाह फकीर ३२३, ३२४ शेख हुसेन ३५० शेख अजीज ३५० शेख इमानुल्ला ३५०

#### स

सेन्ट जान ४ सनाई १७, १२५, १२६, १३० सादी १७, १३० मर्फडहीन २२ सिकन्दर लोदी २४ मेयद खराज ७२ मरमद २६, ३० सद्र्हीन कुनवी १२८ सचल १३३, १३४ मुल्तान बहादुर १६३ मारंगी खां १६३ म्वयम् भू १६५, १७०

सादिक १३३ सवक १३५ सैयद करम ऋली १३६ मैयद जलालुद्दीन बुखारी १४२ मुबक्तगीन १४४ मुन्दर कवि १४७ मूरदास १४८, १५६, १६६, १७५, ३०२ यलीमशाह १६० सुल्तान हुसेन १६३ सुफ़ीसाह ३०५ मह्बाज शाह श्रौरगांबाटी ३११ सैयद मुहम्मद अयु सईद ३१६

सरहपाद २५८ सेन ३०२ सरमद ३२३ सत्यजीवन **३३३,५०**५

ह

हसन ७, ८ हल्लाज १४, २८, ५७, ६६, ७६, ८६, ८१, १२८ हुज्वरी १६, ३५ हाफिज १७, १३०, १३१ हाफिज मुहम्मद इस्माइल २३, २८ हाजी मुहम्मद २४, हुसेन ऋली ४६, १२२, १४०, १६२,४६६, हजरत दाऊद ५७ हजारी प्रसाद द्विवेदी ६५, हबीब (शाह) १३३ हसनबानो बस्तामी १३४

हाशिमशाह १३५, १३६
हिटायतुल्ला १३७
हाजीवली १४१, ३१६
हुमायूँ १३६, १६३
हेनत्सांग १५०, १७७
हेमचन्द्र १६८, १७१
हरप्रसाद शास्त्री १६८
हाजी बाबा ३५२
हरिनारायण शर्मा ३७४
हाइट २००, २११
हस्तमुहम्मद ३०५

क्ष

चितिमोहन सेन १७६

त्र

त्रिलोकीनारायण दीच्चित (डा०) १०३

#### (ग्रन्थ)

#### 31

श्रल सिंभि श्रन्भात्रल सूक्षिया २५५ श्रमिज्ञान शाकुन्तल १७४,२०४ श्रात्म-चरित ३३६ श्रातिफ लैला २८१ श्रलक नामा ३०० ऋाशिका ३०१ श्रल्ला-नामा ३२२ **ग्रालिफ-नामा २४६, ३०६, ३०८, ३०८,** श्रसरारूल तौहीद ८१. श्रखरावटी ३२८, ५३२, श्ररद सेर पातिसाह की कथा ३७६, श्रहसन जौहर ५१०, श्रवारिफ़ल मारिफ ३,

त्रनराग बाँसरी ४५, ५२, ५७, ५८, ६०, ६६, ७४, ८५, ८८, ६१, ६८, ११७, १९५, १६६, २१६, २२४, २३१, २५२, २७०, २७६, २८४, २६०, 788, 888, श्रसरावट ४५, ५१, ७७, ७८, त्राखिरी कलाम ६३. श्रमरारुल तौहदी ८१. श्राउट लाइन श्राफ स्लामिक कल्चर ६, त्रालीं डेवलपमेन्ट आफ मोहमनेडिज्म ६,३३ श्रकबर १६४, श्राइडिया श्राफ पर्सनालिटी इन सूफीज्म १२, १४,

#### ह

इद्रावती ४३, ४४, ४६, ५२, ५४, ५७, ५८, ईरान के मुफी कवि १२५, €0, €0, ८४, ८६, ८७, £४, १००, १०५, ११४, १२१, १९३, १६८, २१३, २२१, २२४, २३०, २३७, २४१, २४७, २६१, २६६, २७४, २८५, २६३, ३३४, ४५१,

इहयायुल उलुम १२८, इंसानुल कामिल १२८, इल्मल किताब २१८, इन्साइक्लोपीः डिया आँफ इस्लाम १२. इवों स्यूशन ग्रॉफ ग्रवधी २६१,

उ

उषा अनिरुद्धि २५२, १७४,

ए

पपिक एंड रोमान्स २०७,

एलेगरी आफ लव २०३.

#### क

कथा कालरूप १६४, १६८ २१०, २२५, कलावती ३७६. ४२०. २६०, २७५ १२५, ५७४, क्वेरावत २८०, २६५, २८५, ६०, ६२, ६२, कामलता १८६, ३६३, १८६, ६३, १०३, १०४, ११६, १२१, १४०, कुमार सम्भव २०४, ५८२, कोतिंलता २५६, कथा कंवलावती २६१, ३७६, ३६७, १८७, १८८, ६३, कथा कलन्दर २६, ३७६, कथा कनकावती २६८, २७६, ३६३, कथा कौतूहली २६८, कथा कुलवन्ती २६८, २६६, कन्द्रा कलोल ३०० कबूतर नामा ३००, ३२६, कवि नजीर ३१२, कुतुब मुश्तरी ३२१,

कामरानी ३७६. कादम्बरी २७४ कृष्ण रिक्मणी री वेति १७५ कुरान ३३, ६५, ६६, ५६६, करफुल महज्ब २४५, १२८, कबीर ग्रन्थावली १०० किताबुत्ततवासीन १२८, किताबुललुमाफितनसञ्जुफ १२८, कुल्लियात शम्शतवरेज १३० क्लासिकल ट्रेडिशन्स २००, २०१, २०२ क्रिश्चियन मिस्टीसिज्म २१४ कृष्णाश्रय १५६

#### ৰে

खिज्रखाँ साहिजादे व देवल दे की चौपई ३७६, ४०४, स्वाबो स्याल २७७

खुलासातुत्तवारीख ३०२ खड़ी बोली हिन्दी साहित्य का इतिहास १३८,

#### ग

गूढ़ ग्रन्थ ३००, ३२६, गल्शने इश्क ३३६,

गुल्शने राज़ ५७, गोरखवानी १७६

#### च

चित्रावली ३६, ४३, ४७, ५३, ५६, ६१, १८८, १६४, २१७, २२४, २३५, चन्द्रालोक २५४, २४०, २४५, २५३, २६५, २६८,

२६०, २६६, ३४६,

ਣ

ट्राइब्स एएड कास्टम त्राफ दि नार्थ वेस्टर्न

प्राविन्स एएड त्रवध १५८

ह

ढ़ोला मारू रा दोहा १७३, १७४, २०४,

त

तमीम अन्सारी (कथा) २६८, ३७६, तिजिकरातुल श्रीलिया ११, १२, १३

तसब्बुफ ऋथवा सूफीमत ११६ तारीखये फीरोजशाही १५७

थ

थीइज्य इन मेडिवल इन्डिया ६

द

देवल दे की कथा २८४, २६८, दरसनामा ३०० देसावली ३००, ३२६, दरसननामा, ३००

दोहाकोष १६८ दबिस्ताने नजीर ३१३ दिक्खनी हिन्दी ४५३ दी दविंशेज 🖛३

ध

ध्यन्यालोक २५४

त

नल दमयन्तौ १७४, २८४, २६२, ३७६ नूरजहां २०६, २२०, २८५, ५३८ निरमल दे (कथा) ३२८, ३७६, नूरकचन्दा १७३

नाथ सन्प्रदाय १७६, १०१, नाथ पन्थ १६० नारद भिवतसूत्र ११०

'प'

प्रेमदर्पण, १८१, ५६५, पुहुपबरिषा १८२, १६२, २३३, ३७६, ३८४ पीतमदास (कथा ) २९८, प्रेमरम १९३, २१६, २३५, २४३, २४५, २८५, ३२६, प्रेम ागर ३०० पुहुपावती १७५, १६२ २३४, २६४, २८३, २८५, ४६६, ४६७ प्रेमनामा ३००, ३१६ पाहन परीचा ३०० पैराषाइस लास्ट एएड पैराडाइस रिगेएड २०१

प्रेमदर्पण २३४ प्रेमप्रकास ३१०, १७५, पीपुल ग्राफ दि मास्क ७, ८८, पंजाबी सूफी पोयट्स १३६, १३७ पवनद्त १७४ पद्मपुराण १७६ पद्मावत ३८, १८३, २५६, ३३४, पाइन परीचा ३३६, ३२६ प्रेमचिनगारी ३२६, ५३२, पातंजिल योग-दर्शन १०२

ਕ

बर्ननामा २९६, ३२८ बारहमासा ३००, ३७६ बिरही कौ मनोरथ ३०० बाँदीनामा, ३००, २२६,

वाजनामा ३२६, बिरहसन ३७६ बुधिसागर ३७, ३६५,

H

भजन भइका ३११ भावसति ३२६ भाषाप्रेमरस १८१, १८६, ३७, भारत में इस्लाम १६, भजन संग्रह ५४,

स

मानविनोद २० मिश्रबन्धु विनोद ३०८, ३१६, मधुमालत ४४, ४६, ५६, १८२, २११, २२४, २३६, २४४, २५०, मिरगावति १३४, ३३७ मोहिनी कथा ३७६, ३६६ मध्यकालीन भारत ४१३ मेहर निगार ५१० मेघदूत १७४, २०४

मनलगन २७७ महावंश २ मिस्टिकल एलिमेंट्स इन मोहम्मद ७ मनुस्मृति २६, १५०, मिस्टिसिज्य श्राफ़ साउंड १६, मिस्टिम्स त्राफ इस्लाम ५६,

य

यूसुफ जुलेखा, ६२, २३५, २४४, २८४, १८१, २०८, २०६, २३३, ५०४,

₹

रोमांस एन्ड लीजेंड त्राफ़ सिवेल्री २०३ रत्नावती २२७, ३७६, ३८० रूपमञ्जरी १८३, ३७६, ४०३ रसिकप्रिया २३३ रामचरितमानस १४७, २५६, २६२ रत्नावली ३०५ रसविनोद ३०८ रागसागरो दुभव ३१२

राग कल्पद्रम ३१२ रिसालये त्रालिफ़बाये ३२१, ३२८ राविया दि मिस्टिक ८ रतनमंजरी ३८७ रसमनोज ५१० राजस्थान के लोकगीत १७४ रेलिजन श्राप दि सेमाइटस १ रूबाइयात त्राफ उमर खैंच्याम६८

#### ि ६१८ ]

तेला मजनं ३७६, ४०१ तिरिवस्टिक सर्वे आफ इण्डिया २६१ लिट्रैरी हिस्ट्री आफ अरब्स ८, ६,

लिट्रैरी हिस्ट्री आफ पर्शिया १५, लाइफ एड कन्डीशन्स आफ दि पीपल्स श्राफ़ हिन्दुस्तान, १५६

#### व

वजहनामा ३२१, ३२२, ३२८ वियोग सागर ३७६

विरह बारीश १७५

#### स

साहित्य दर्पण २२६ सुभटराय की कथा २६८ सतवन्ती की कथा २६२, २६६, ३२८ सीलवन्ती की कथा २६८, २६६, ३२८ संत सुधासार ३०५, ३०६ सूफी काव्य संग्रह २५, ३१०, १३८, १४० सब रस ३२१ ससि पूनो १७४, सिम्बलिज्म २१४

सूफीज्म इट्स सेन्ट्स एंड आइन्स इन इंडिया ६, ३४, ६४, स्टडीज़ इन इस्लामिक मिस्टिसिज्म १४, ६६, ६७, स्टडीज़ इन तमब्बुफ़ ७२, सुन्दर दर्शन १०३ साइकालोजी त्राफ सेक्स १०६ सिंघ एंड इट्स सूफ़ीज़ १३३ संस्कृत संगम १७६

#### ष

षटऋत बरवे ३००

षट्ऋतु पवंगम ३००

#### श

शमये इश्क १३७,

शिवसिंह सरोज ३२१ शारिडल्य भिक सूत्र १७६,

#### ह

हंसजवाहिर १८७, १८६, १६३, १६५, हिन्दी काव्यधारा २६१, १६८, २०६, २१६, २४०, २४७, इठयोग प्रदीपिका १०४, ४३०, इंसदूत १७४

२५२, २८५, २६४, २६४, २६५, हिन्दी साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास १३८,

ज्ञानदीप १८४, १८६, १६३, १६४, २८५, ४१६,

# शुद्धि-पत्र

| <b>अ</b> शुद्धि        | গুৱ              | पुष्ठ        | पंक्ति     |
|------------------------|------------------|--------------|------------|
| -<br>इस्लामी           | इस्लाम           | २०           | १४         |
| ृ विश्                 | द्रविड           | ₹•           | १६         |
| जाये                   | गये              | २०           | २०         |
| पुस्कर                 | पुश्कर           | २१           | ३०         |
| प्रामाणित              | प्रामा शिक       | २२           | ¥          |
| इसकी                   | इनकी             | २४           | 28         |
| मनकपुर                 | मकनपुर           | રપૂ          | ₹€         |
| <b>श्र</b> भिदित       | त्रभिहित         | ३६           | 5          |
| उनके                   | उ १के            | ३१           | <b>१</b> ३ |
| कर्तव्य शक्ति          | कतुत्व शक्ति     | ४२           | ৬, হ       |
| का                     | को               | યુ૦          | <b>१</b> २ |
| परमसता                 | परमक्ता          | પ્ર          | ८, १५      |
| का                     | या               | પૂપૂ         | ્ર્યુ      |
| मात्रा                 | मात्र            | ६२           | २          |
| तैत्रयोपनिषद्          | तैचरीयोपनिषद्    | ६२           | •          |
| भी                     | ही               | <b>ક</b> પ્ત | ٩          |
| सलग्न                  | संलग्न           | <b>ৰ্হ</b>   | १०         |
| पथग्रष्ट               | पथभ्रष्ट         | 90           | १६         |
| लच्                    | लच्य             | ७१           | 3          |
| स्वष्टीकरण             | स्पष्टीकरण       | ও            | 3          |
| विरोध                  | निरोध            | ७८           | १०         |
| भयन                    | भयज              | <b>৩८</b>    | १८         |
| <b>श्र</b> निवार्य     | श्रनिवार्यता     | ٤٥           | *          |
| <b>पर</b> म्मपरा       | परम्परा          | ₹3           | १८         |
| <b>सु</b> म्द <i>र</i> | सुन्दर           | ६६           | શ્ય        |
| प्रन्थ                 | ग्रन्थ           | १०३          | २०         |
| तृगा                   | तृष्णा           | १०४          | १७         |
| मानव                   | मानवीय           | १०६          | ११         |
| व्यन्जना               | व्यञ्जना         | 220          | १६, २०     |
| रागानुरागा             | रागानुगा         | ११०          | - २२       |
| स्थिति                 | स्थित            | ११०          | २३         |
| चित्र, फलक             | चित्र फलक        | १२०          | <b>3</b> · |
| श्रब्दुल कासिम         | श्रबुल कासिम     | <b>१</b> २⊏  | 5          |
| रिसालये कुशारिया       | रिसालयं कुशैरिया | १ <b>२</b> ८ | 3          |
|                        |                  |              |            |

| दुज्यिरी              | हुज्वेरी                            | १२८             |                 | 3          |
|-----------------------|-------------------------------------|-----------------|-----------------|------------|
| म्वारिफ               | म् <mark>यारि</mark> फ़             | १२८             |                 | १ <b>१</b> |
| लावेइ                 | लवाइह                               | १२८             |                 | <b>१</b> २ |
| शवस्तारी              | शविस्तरी                            | १२८             |                 | १३         |
| <b>मसनमियाँ</b>       | मसनवियाँ                            | १२८             |                 | <b>१४</b>  |
| किताञ्चलत्वासीन       | <b>किताबुत्</b> तवासीन              | १२८             |                 | १५         |
| मजीद                  | बायजीद                              | १२८             |                 | ₹ १        |
| परिग्णित              | परिगात                              | 355             |                 | २२         |
| प्रतिपालन             | प्रतिपादन                           | १२३             |                 | २९         |
| पत्रावत               | पद्मावत                             | १३५             |                 | १५         |
| त्राबुल सहन           | त्रबुतहसन                           | १३७             |                 | 3          |
| गुप्त-साम्राज्य       | गुप्त-सामराज्य                      | 484             |                 | १८         |
| धर्मान्धना            | घर्मान्धता                          | 48€             |                 | र⊏         |
| सहन पहता              | सहन करना पढ़ता                      | १४८             |                 | 38         |
| कान्ता सम्मति         | कान्ता सम्मित                       | १ <del>५४</del> |                 | ३०         |
| ब्राहरूय              | र्गाहस्थ्य                          | १८२             |                 | १०         |
| श्राकावागी            | श्राकाशवागी                         | ४३१             |                 | 80         |
| सकेतिकत               | संकेतित                             | २१४             |                 | <b>१</b> ३ |
| चित्रवली              | चित्रावली                           | २१६             |                 | 5          |
| श्रत मुजाम फिहुरूफ    | त्रात मुजम                          |                 |                 |            |
| मुजम                  | फि हुरूफुल श्रजम                    | २२५             |                 | ६          |
| चिह्न                 | चिन्ह                               | २२७             |                 | ₹          |
| <b>श्राह्</b> लाद     | त्र्याल्हाद्                        | २२७             |                 | પ્         |
| <b>का</b> सिकशाह      | का <b>सिमशा</b> ह                   | २५.३            |                 | २          |
| <b>हेत्</b> त्प्रचा   | <b>हेतू</b> त्प्रेचा                | રપૂપ            |                 | 48         |
| एकात्मा               | एकात्मकता                           | २५६             |                 | <b>१</b> १ |
| परम्परा               | परम्परा-सम्बन्घी                    | ₹00             |                 | 8          |
| केसोपास               | केसोदास                             | ३०५             |                 | २६         |
| लाइलाही इललिल्लाह     | ला <b>इ</b> लाह इल्लिल्लाइ          |                 |                 |            |
| मुहम्मदउर्रमूललिल्लाह | <b>मुहम्मदर्</b> सू <b>लिल्ला</b> ह | 308             |                 | 48         |
| ममत्व                 | महत्व                               | ३२१             |                 | \$         |
| ल्ब्ड                 | खरड                                 | ५७३             |                 | १४         |
| स्थित                 | स्थिति                              | ५९५             |                 | १८         |
| क्रिकेस अध्यापी के स  | marrar aial disais                  | - क्या जाने     | के कारण मारो के | min's      |

विशेष:—श्रध्यायों के गणनात्मक श्रंकों में ३ श्रंक छूट जाने के कारण श्रागे के श्रंकों में संख्या-क्रम की गड़बड़ी हो गई है। मुद्रण की इस भूल के लिये लेखिका चुमाप्रार्थिनी है।





## Central Archaeological Library, NEW DELHI-

| Call No.       | 891.43   | 109/8hu        |
|----------------|----------|----------------|
|                | 1288     |                |
| Title—78       | री-स्तुप | it only        |
| Borrower No.   |          | Date of Return |
| Sali<br>Jameda | 4-2-61   | 22/9/61        |
| MissBlantice   | 12 2 62  |                |
| G O C          |          | - 241.1        |

"A book that to ...

ARCHAEOLOGICAL

GOVT. OF INDIA

Department of Archaeology

TEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

S. B., 148. N. DELHI.